
Luca Corchia

Razionalità e modernizzazione. Sulla tesi della “modernità 
incompiuta”

Abstract
Il saggio introduce il concetto di modernità come un oggetto d’analisi ob-
bligato già dal punto di vista del necessario chiari-mento sul contesto di 
genesi delle scienze sociali e dell’auto-comprensione della nostra idea oc-
cidentale di “spirito del tempo”. Segue l’analisi sociologica dei processi 
di modernizzazione sociale e razionalizzazione culturale che definiscono 
il principio di organizzazione delle moderne formazioni storico-socia-
li e la tesi habermasiana della “modernità come progetto incompiuto”.

Keywords: Modernità, razionalizzazione, Habermas

1. Il moderno come nuovo “spirito del tempo” 

Nella Premessa al Discorso filosofico della modernità Ha-
bermas scriveva che il tema, ricco di sfaccettature, della 

“modernità come progetto incompiuto” è la traccia inquieta 
lungo cui si sviluppa l’intera sua riflessione, dalla prima rice-
zione critica delle diagnosi epocali dei maestri francofortesi, 
attraverso l’analisi sociologica dei processi di razionalizza-
zione e modernizzazione occidentale, con la disamina delle 
crisi delle società a capitalismo maturo, sino alla difesa della 
modernità dal rigetto aporetico del pensiero postmoderno 
(Habermas 1985; tr. it. 1987, VII). In effetti, la “moderni-
tà” si presenta come un “oggetto d’analisi obbligato” già dal 
punto di vista del necessario auto-chiarimento sul contesto 
di genesi delle scienze sociali. È nella modernità che, dallo 
sfondo delle immagini religiose e metafisiche del mondo, si 
differenziano come “forme del sapere specialistico” la scien-
za politica, l’economia, l’antropologia, la psicologia e la so-
ciologia. Prima che le scienze sociali ponessero al centro dei 

Luca Corchia, Università degli Studi G. D’Annunzio Chieti-Pescara, Italy, luca.corchia@unich.it © 
2024 Author(s), CC BY 4.0, DOI 10.61014/legamisocialiteoria/vol15/corchia in Oltre la seconda 
modernità, F. Antonelli, A. M. P. Toti (a cura di), Published by Morlacchi Editore U.P., ISBN 978-
88-9392-578-5 DOI 10.61014/legamisocialiteoria/vol15



Parte prima | Modernità e teorie sociologiche	 83

propri interessi la modernizzazione, tuttavia, è stata la filo-
sofia hegeliana a concepire il moderno come “autocompren-
sione” di un’epoca storica. La Prefazione alla Fenomenologia 
dello Spirito presenta lo “spirito del tempo” (Geist der Zeiten 
o Zeitgeist) moderno come una transizione che si consuma 
nella coscienza dell’accelerazione e nell’attesa della diversi-
tà del futuro: «[…] non è difficile a vedersi come la nostra 
età sia un’età di gestazione e di trapasso a una nuova era; lo 
spirito ha rotto i ponti col mondo del suo esserci e rappre-
sentare, durato fino ad oggi; esso sta per calare tutto ciò nel 
passato, e versa in un travagliato periodo di trasformazione 
[...]. La fatuità e la noia che invadono ciò che ancora sussi-
ste, l’indeterminato presentimento di un ignoto, sono segni 
forieri di un qualche cosa di diverso che è in marcia. Questo 
lento sbocconcellarsi […] viene interrotto dall’apparizione 
che, come in un lampo, mette innanzi la piena struttura del 
nuovo mondo» (Hegel 1807, tr. it. 1863, 8-9). E nelle Lezioni 
di filosofia della storia il moderno assume il significato enfati-
co e oppositivo di un’epoca che, attraverso la scoperta delle 
Americhe, il Rinascimento e la Riforma, con l’Illuminismo e 
la Rivoluzione francese, finisce per sovvertire la concezione 
contemporanea del “tempo nuovo”. Il presente che si inten-
de a partire dall’orizzonte dell’età moderna, come l’attualità 
dell’età contemporanea, deve rieseguire come rinnovamento 
continuato quella frattura che ha compiuto col passato: «Con 
questa “splendida aurora” noi perveniamo all’ultimo stadio 
della storia, al nostro mondo, ai nostri giorni» (Hegel 1837, 
tr. it. 1981, 197). Nella prima lezione de Il discorso filosofico 
della modernità, Habermas precisa che, secondo Hegel, se 
«nell’Occidente cristiano il “tempo nuovo” aveva preannun-
ciato l’ancora attesa età futura del mondo, che si sarebbe av-
viata soltanto con il Giorno del Giudizio − così intesa ancora 
nella Filosofia delle epoche del mondo di Schelling −, il con-
cetto profano dell’età moderna esprime la convinzione che 
il futuro è già incominciato: esso si riferisce infatti all’epoca 
che vive rivolta al futuro, che si è aperta al nuovo futuro» 



84	 F. Antonelli, A. M. P. Toti (a cura di) | Oltre la seconda modernità

(Habermas 1985, tr. it. 1987, 4-6). Su questo passaggio sulla 
coscienza del tempo, qui, ci limitiamo a ricordare gli studi 
di Reinhart Koselleck. Riprendendo la sua idea di matrice 
braudeliana dei processi di lungo periodo che improntano 
eventi, strutture e mentalità in un rimando continuo (Ko-
selleck 1959, tr. it. 1972; 1979, tr. it. 1986), anche Habermas 
individua nel secolo XVIII una coscienza del moderno come 
temporalità di un’età nuova (Habermas 1985, tr. it. 1987, 
5). La modernità non mutua più i criteri d’orientamento dai 
modelli passati ma attinge la normatività da se stessa. E ciò 
spiega «la facilità con cui la sua autocomprensione si con-
fonde, la dinamica dei tentativi, proseguiti senza posa fino al 
nostro tempo, per “rendersi conto” di se stessa» (ivi, 7). In 
effetti, dall’Ottocento è un fiorire di concetti di movimen-
to, già presenti nelle parole-chiave dell’hegelismo, che con la 
modernità nascono o acquisiscono nuovi significati, e ancora 
oggi improntano il nostro orizzonte di pensiero: rivoluzione, 
progresso, emancipazione, sviluppo, crisi, e appunto spirito 
del tempo. 

Sarebbe una fallacia idealistica, però, ridurre il concetto 
di modernità alla visione filosofica del mondo. Questa traccia 
– peraltro presente negli scritti di Habermas – va ricondotta 
nel quadro della ricostruzione delle formazioni storico-socia-
li moderne con cui definisce il programma di ricerca di “teo-
ria dell’evoluzione sociale”, considerando assieme i processi 
di “razionalizzazione culturale” del mondo vitale e la “dif-
ferenziazione” di nuovi “principi di organizzazione sociale” 
rispetto a quelli con cui si erano riprodotte le formazioni sto-
rico-sociali tradizionali. In tal senso, egli segue la tradizione 
dei classici del pensiero sociale, da Comte sino a Parsons e 
oltre, attraverso i tre “padri” Marx, Durkheim e Weber. 

Vediamo qui solo il nesso tra razionalizzazione e moder-
nizzazione che consente ad Habermas di formulare anche la 
tesi del moderno come “progetto incompiuto”. 



Parte prima | Modernità e teorie sociologiche	 85

2. La razionalizzazione culturale

Habermas dedica molte pagine alla cultura della prima 
modernità. Al fine di spiegare il potenziale necessario alla 
modernizzazione sociale ritiene di dover esaminare la “razio-
nalizzazione” delle immagini religioso-metafisiche del mon-
do, sotto l’aspetto della sistemazione interna e, soprattutto, 
sotto quello del “disincantamento” della cultura tardo-me-
dioevale con l’approfondirsi della “riflessività” e dell’“auto-
nomizzazione” delle differenti sfere di sapere culturale. Si 
tratta del mutamento nell’esperienza simbolica dei mondi 
“naturale”, “sociale” e “soggettivo”, che favorisce lo svilup-
po delle scienze sperimentali nella spiegazione dei fenomeni 
naturali, sociali e psichici, delle dottrine morali e giuridiche 
post-convenzionali nella legittimazione del potere politico e 
di un’arte profana che rappresenta una nuova soggettività ed 
è mediata dalla critica estetica. È dal “processo storico-uni-
versale” della razionalizzazione delle immagini religioso-me-
tafisiche del mondo emergono le “strutture della coscienza 
moderna”. È un modo di essere che non conosce «sfere ri-
sparmiate dalla forza critica del pensiero ipotetico» e che egli 
esamina con le espressioni «riportare a principi» e «decen-
tramento delle prospettive del mondo» (Habermas 1981, tr. 
it. 1986, 312-313).

Ecco i caratteri che deve possedere una tradizione cul-
turale affinché la produzione istituzionalizzata del “sapere 
specialistico” si apra un varco sul piano della comunicazione 
quotidiana sostituendo il “sapere tradizionale” nella sua fun-
zione di guida. In primo luogo, essa deve apprestare “concetti 
formali” per il mondo oggettivo, sociale e soggettivo, deve 
ammettere “pretese differenziate di validità” (verità proposi-
zionale, giustezza normativa, autenticità soggettiva) e stimola-
re a una corrispondente “differenziazione di atteggiamenti di 
fondo” (oggettivante, conforme a norme ed espressivo). In se-
condo luogo, La tradizione culturale deve consentire un “rap-
porto riflessivo verso se stessa”, cioè deve essere privata della 



86	 F. Antonelli, A. M. P. Toti (a cura di) | Oltre la seconda modernità

propria dogmatica in modo che le interpretazioni alimentate 
dalla tradizione possano essere messe in discussione in linea 
di principio e sottoposte a revisione critica. Solo così posso-
no affermarsi “attività cognitive di secondo grado” forieri di 
processi di apprendimento – guidati da ipotesi e argomen-
ti – nelle sfere del pensiero oggettivante, del convincimento 
pratico-morale e della percezione esistenziale ed estetica. In 
terzo luogo, questi argomenti specialistici devono istituzio-
nalizzarsi in “sottosistemi culturali di azione”: la scienza, la 
morale e il diritto, la musica, l’arte e la letteratura, nei quali 
si formano tradizioni suffragate da professionalità, criteri e 
canoni eppur sempre fluidificate da una critica permanente. 
Se nella prima modernità si sono realizzati le condizioni di 
una differenziazione e razionalizzazione delle sfere di valo-
re, soltanto a partire dalle società borghesi questo potenziale 
culturale è stato istituzionalizzato socialmente (ivi, 139-140).

3. La modernizzazione sociale

Il concetto di “modernità” ha un carattere ideal-tipico 
che permette di comparare società diverse su aspetti rile-
vanti, come ad esempio l’estensione della vita urbana, l’im-
porsi di un’amministrazione centrale, la secolarizzazione 
dei valori e delle norme, la separazione tra religione e stato, 
la realizzazione dello stato di diritto, del benessere sociale 
e della democrazia, lo sviluppo dell’economia, ma anche il 
ruolo della scienza, della morale e dell’arte, la formazione 
delle astratte identità egoiche dell’individualismo istituzio-
nalizzato, etc. (ivi, 656-662). Habermas ha contestato però 
l’uso del termine nella prospettiva di un funzionalismo che 
separa questo fascio di processi di apprendimento cumulati-
vi che si rafforzano a vicenda dal loro contesto storico: «La 
teoria della modernizzazione apporta un’astrazione gravida 
di conseguenze al concetto weberiano della modernità: os-
sia, separa la modernità dalle sue origini europee moderne e 



Parte prima | Modernità e teorie sociologiche	 87

la schematizza in un modello di processi sociali di sviluppo 
generali, prescindendo dalle determinazioni spaziali e tem-
porali; inoltre interrompe i collegamenti interni fra moder-
nità e il contesto del razionalismo occidentale, di modo che 
i processi di modernizzazione non possono più venir con-
cepiti come razionalizzazione, ossia come un’oggettivazione 
storica di strutture razionali» (Habermas 1985, tr. it. 1987, 
2-3). In particolare, la modernizzazione è concepita come il 
graduale sviluppo nel continente europeo di un principio di 
organizzazione che differenzia e rende interdipendenti il si-
stema economico capitalistico e il potere statuale territoriale, 
entrambi regolati dal diritto formale che funge da strumento 
organizzativo per l’economia capitalistica e lo Stato moder-
no, nonché per il rapporto tra di essi. Si tratta della com-
plementare istituzionalizzazione, da un lato, di una ammini-
strazione politica che monopolizza l’esercizio della sovranità, 
organizza l’amministrazione burocraticamente con un corpo 
di funzionari specializzati, dispone di una forza militare per-
manente, si finanzia con un sistema fiscale centralizzato, e 
dall’altro lato, di un’impresa capitalistica che si separa giuri-
dicamente dal patrimonio familiare e dall’economia domesti-
ca, pianifica in modo metodico secondo criteri di efficienza 
i fattori di produzione – in particolare, impiega forza-lavoro 
formalmente libera – utilizza tecnicamente le conoscenze 
scientifiche e persegue il profitto su di un mercato di beni, 
capitali e lavori in apparenza concorrenziale (Habermas 
1976, tr. it. 1979, 187). La modernizzazione è il fenomeno 
da spiegare sia per gli studi marxisti sulle trasformazioni dei 
modi di produzione sia per coloro che si sono accostati al 
problema della modernità seguendo gli interrogati weberiani 
sulle radici culturali della condotta metodica di vita (Haber-
mas 1981, tr. it. 1986, 246-247).

Seguendo la linea weberiana, la modernizzazione risulta 
un processo di razionalizzazione perché gli apprendimenti 
mondani generati nell’elaborazione delle immagini del mon-
do e nella differenziazione di forme di sapere si è “imple-



88	 F. Antonelli, A. M. P. Toti (a cura di) | Oltre la seconda modernità

mentato socialmente”, tramite l’ancoramento delle strutture 
della “razionalità rispetto allo scopo” nel sistema della per-
sonalità e la materializzazione dei principi normativi univer-
salistici nel lavoro sociale, nel diritto civile e nel potere legale 
di un’amministrazione pubblica modellata da idee giusnatu-
ralistiche (ivi, 315-317). 

D’altra parte, nelle società moderne si compie il processo 
di differenziazione dei sotto-sistemi funzionali con compiti 
di “integrazione sistemica” dagli ambiti del mondo della vita 
che assolvono compiti di riproduzione culturale, integrazio-
ne sociale e socializzazione. Weber aveva spiegato la moder-
nizzazione lasciandosi guidare dall’idea della “razionalità 
rispetto allo scopo” dell’“agire economico” e dell’“agire am-
ministrativo” l’impresa privata e l’amministrazione pubblica 
sono organizzate da imprenditori e funzionari, i quali cal-
colano razionalmente l’uso dei mezzi rispetto agli obiettivi 
e alle condizioni delle situazioni di azione. Tuttavia, la mi-
surazione dell’incidenza degli orientamenti razionali dell’a-
zione dei membri sulla razionalità dell’organizzazione non 
coglie la specificità del “fenomeno burocratico” (ivi, 962). In 
condizioni di appartenenza all’organizzazione si affermano 
forme di interazione regolate giuridicamente e integrate non 
già attraverso processi di intesa su valori e norme veicolati da 
media comunicativi bensì sistemicamente attraverso “media 
non linguistici” – il “denaro” e il “potere” (Habermas 1992, 
tr. it. 1996, 51-52). Qui, egli abbandona gli strumenti concet-
tuali della teoria dell’azione e segue la strategia neofunzio-
nalista della teoria sistemica. A differenza di Luhmann, Ha-
bermas sostiene, però, che negli ambiti di azione organizzati 
formalmente le interazioni si “intrecciano” e “dipendono” 
dal mondo della vita. Senza le competenze, le solidarietà e 
le motivazioni dei membri i programmi formali dell’organiz-
zazione non potrebbero assolutamente perseguire e realiz-
zare gli obiettivi. La funzionalità dei sotto-sistemi sociali e 
il riconoscimento pubblico dei loro “media di regolazione 
e controllo” mantengono il legame costitutivo con il “cen-



Parte prima | Modernità e teorie sociologiche	 89

tro virtuale di auto-intesa” della sfera pubblica “fluidificata” 
e traggono conferma nei processi di “socializzazione-indi-
vidualizzazione” della sfera privata (Habermas 1981, tr. it. 
1986, 786).

4. In che senso la modernità è un progetto incompiuto?

L’aspetto specifico del moderno, almeno nella storia della 
civiltà occidentale, è che solo alcuni nuclei della razionalità 
presente agli arbori si sono sviluppati. Habermas porta come 
esempio di questa implementazione “selettiva” dei potenziali 
contenuti nella razionalizzazione delle immagini del mondo 
le correnti culturali che aspirano a un rapporto fraterno con 
una natura non oggettivata, come lo fu il francescanesimo e 
le filosofie della natura del Rinascimento (ivi, 235). Certo il 
“grandioso processo di smembramento” delle visioni onni-
comprensive ha lasciato aperti dei problemi di mediazioni 
che sono divenuti il terreno di “controculture” il cui pungolo 
critico è l’aspetto speculare del moderno soprattutto dal Ro-
manticismo in poi (ivi, 22). Tuttavia, tali possibilità oggettive 
di esperire diversamente la natura, la società e la soggettività 
sono state marginali rispetto all’istituzionalizzazione di for-
me di sapere – scienze e tecniche, dottrine morali e giuridi-
che, arti ed estetica − su cui nella prima modernità sono stati 
investite risorse materiali e simboliche e che hanno risposto, 
evidentemente, a “bisogni storico-evolutivi” più pressanti.

Questa diagnosi non lo avvicina alla diagnosi epocale sulla 
reificazione di Lukács e della prima teoria critica francofor-
tese. Attraverso Weber, questa tesi ha focalizzato l’attenzione 
sulla genesi dello “spirito capitalismo” dell’imprenditore e 
dell’“etica professionalizzata” del burocrate, e quindi sulla 
diffusione dell’agire razionale strumentale e strategico come 
componente per la formazione del sottosistema economico 
del mercato capitalistico e del sottosistema politico-ammi-
nistrativo degli Stati territoriali (ivi, 139-140). In tal mondo, 



90	 F. Antonelli, A. M. P. Toti (a cura di) | Oltre la seconda modernità

però, il concetto di ragione è stato limitato alla sola “razio-
nalità rispetto allo scopo”, ossia la “razionalità strumentale” 
che si commisura alla pianificazione dell’impiego dei mezzi 
dati alcuni fini e la “razionalità della scelta” che si adegua 
alla giustezza del calcolo degli scopi tenendo conto dei valori 
esattamente intesi, di mezzi e condizioni marginali date. Per 
spiegare lo sviluppo delle istituzioni sociali e del mondo della 
vita della modernità però occorre considerare anche l’altra 
componente della ragione pratica, la “razionalità rispetto al 
valore” che riguarda la “razionalità normativa” di un’azione 
che si commisura alla forza unificatrice, sistematizzante e alla 
penetrazione dei criteri di valore e dei principi morali che 
stanno alla base delle preferenze di azione e delle condotte 
di vita (ivi, 263). Il “processo di razionalizzazione” non ri-
guarda infatti solo il “progresso delle forze produttive” nella 
soluzione di compiti tecnici e nella scelta di strategie ma so-
prattutto le “concezioni morali” delle tradizioni cultuali e le 
“coscienze morali” degli individui che sono istituzionalizzate 
nei nuclei strutturali di integrazione sociale.

Ai progressi scientifici e tecnologici che contribuiscono alla 
crescita delle forze produttive corrispondono progressi morali 
che si materializzano in istituzioni capaci di regolare pacifica-
mente e in maniera sempre più egualitaria i conflitti sociali. Si 
tratta di apprendimenti collettivi ampiamente accettati, non 
solo in Occidente, tra cui rientrano, “accanto all’abolizione 
della schiavitù, la fine del dominio coloniale (anche se in una 
forma di decolonizzazione le cui conseguenze non sono molto 
migliori dello stesso dominio coloniale), la condanna della tor-
tura, di pene crudeli e della pena di morte; inoltre la garanzia 
della tolleranza religiosa, della libertà di opinione o della pari 
opportunità tra i sessi, e sempre più spesso anche la garanzia 
della libertà sessuale; oltre a ciò vanno ricordati i sistemi statali 
di assicurazione in caso di malattia, incidenti, disoccupazione 
e vecchiaia e poi, soprattutto, la sovranità popolare e lo Stato 
di diritto, come pure i controlli internazionali degli armamenti 
e una giurisdizione penale globale per crimini contro l’umani-



Parte prima | Modernità e teorie sociologiche	 91

tà; e infine la protezione della natura e del clima e i diritti degli 
animali. Anche una tutela globale della pace e un equo regime 
economico globale sono oggi riconosciuti come obiettivi po-
litici moralmente giustificati» (Habermas 2019, 791). Queste 
conquiste, realizzate o accettate come degne di realizzazione, 
non hanno nulla di scontato e sono difendibili e sviluppabili 
soltanto nella misura in cui noi soggetti moderni siamo in grado 
di comprenderne la rilevanza normativa. Il progetto moderno 
risulta “incompiuto” se sfrutta in modo selettivo il potenziale 
di razionalità del moderno, privilegiando la dimensione tec-
nico-strumentale a scapito di quella comunicativa-normativa. 
Ciò accade se i processi di “monetarizzazione” e “burocratiz-
zazione” investono tutte e quattro le figure sociali che si situa-
no nei punti di sutura tra Lebenswelt e System – il lavoratore 
e il consumatore, il cittadino e l’utente –, minacciando sia la 
sfera privata che la sfera pubblica in cui, attraverso processi 
di comprensione e intesa, si ricreano gli apprendimenti che 
riproducono la trasmissione culturale, l’integrazione sociale e 
la socializzazione (Autore 1981, tr. it. 1986, 737).

Riferimenti bibliografici

Habermas, J. 
1976, Storia ed evoluzione, in Id., Per la ricostruzione del materialismo 
storico, Etas Libri, Milano 1979, pp. 154-206.
1980, Il Moderno – Un progetto incompiuto, Nuova Trauben, Torino 
2019, pp. 7-44.
1981, Teoria dell’agire comunicativo, Il Mulino, Bologna 1986.
1986, Il discorso filosofico della modernità. Dodici lezioni, Laterza, Ba-
ri-Roma 1987. 
1992, Fatti e norme. Contributi a una teoria discorsiva del diritto e della 
democrazia, Guerini e Associati, Milano 1996.
2019, Una storia della filosofia, Vol. 1. Per una genealogia del pensiero 
postmetafisico, a cura di L. Corchia e W. Privitera, Feltrinelli, Milano 
2022.



92	 F. Antonelli, A. M. P. Toti (a cura di) | Oltre la seconda modernità

Hegel, G.W.F. 
1807, Fenomenologia dello spirito, La Nuova Italia, Firenze 1963.
1820, Lineamenti di filosofia del diritto, Laterza, Bari 1965.

Koselleck R. 
1959, Critica illuminista e crisi della società borghese, il Mulino, Bolo-
gna 1972.
1979, Futuro passato. Per una semantica dei tempi storici, Marietti, Ge-
nova 1986.

Luca Corchia è ricercatore di Sociologia dei processi culturali e 
comunicativi (Università degli Studi G. D’Annunzio Chieti-Pe-
scara). Tra i suoi interessi scientifici la storia del pensiero socia-
le, le teorie sociologiche e le trasformazioni della sfera pubblica. È 
membro del direttivo del Seminario RILES, della Società Italiana 
di Teoria critica, della sezione Teorie sociologiche e Trasforma-
zioni sociali dell’AIS. È associato all’Officina Bourdieu, al Media-
LaB – Big Data in Social&Political Research e al CNRS France.


