
isbn/ean

euro 14,00
9 788893 925815

ISBN 978-88-9392-581-5



3

Morlacchi Editore U.P.

collana dis-eguali



La collana dis-eguali si propone di attraversare la molteplicità del-
le differenze che attraversano i mondi sociali, culturali ed educati-
vi del nostro tempo. Le diverse disuguaglianze evidenziano le dif-
ferenze riguardanti il possesso delle risorse e la loro possibilità di 
generare opportunità di vite diverse, che possono rappresentare un’op-
portunità o uno svantaggio. Gli studi teorico-empirici sono rivol-
ti agli studiosi delle scienze umane, con uno sguardo aperto e cri-
tico sulle dinamiche sociali, pedagogico-educative ed economiche.

Direttrici

Silvia Fornari – professoressa associata di Sociologia – UniPg
Moira Sannipoli – professoressa associata di Didattica e Pedagogia 

Speciale – UniPg

Comitato scientifico

Francesca Brencio – Università di Birmingham
Sabina Curti – Università degli Studi di Perugia

Mirella Damiani – Università degli Studi di Perugia
Maria Ermelinda De Carlo – Università Telematica Pegaso

Mina De Santis – Università degli Studi di Perugia
Donatella Fantozzi – Università degli Studi di Pisa

Daniela Grignoli – Università degli Studi di Campobasso
Mariella Nocenzi – Università La Sapienza di Roma

Agnese Rosati – Università degli Studi di Perugia
Tamara Zappaterra – Università degli Studi di Ferrara

Questa collana è peer-riviewed

collana dis-eguali



Cura e differenze di genere tra etica ed 
economia

a cura di
Marco Casucci

Morlacchi U.P.



Pubblicazione realizzata con la collaborazione di

Prima edizione: 2024

ISBN/EAN: 978-88-9392-581-5
DOI: doi.org/10.61014/DISEGUALI/vol3

Redazione e impaginazione: Martina Galli

The online digital edition is published in Open Access on series.morlacchilibri.com
Content license: except where otherwise noted, the present work is released un-
der Creative Commons Attribution 4.0 International license (CC BY 4.0: http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode). This license allows you to share 
any part of the work by any means and format, modify it for any purpose, includ-
ing commercial, as long as appropriate credit is given to the author, any chang-
es made to the work are indicated and a URL link is provided to the license.

© 2024 Author(s)
Published by Morlacchi Editore
P.zza Morlacchi, 7/9, 06123 Perugia, Italy
www.morlacchilibri.com

Finito di stampare nel mese di novembre 2024, presso la tipografia LOGO spa, 
Borgoricco (PD).



Indice

Rosita Garzi
Prefazione. Dalla ‘conciliazione’ alla ‘armonizzazione’ dei tempi
di vita privata e di lavoro. Spunti di riflessione sociologica su
un necessario cambio di paradigma	 8

1. Introduzione	 9
2. Il punto di partenza…	 9
3. Oltre il significato	 14
4. Un paradigma “nuovo” su teorie “classiche”	 17
5. Conclusioni	 20

Marco Casucci
Introduzione. Dono e responsabilità a partire dalla complementarità
di genere	 24

Furia Valori
Etica del dono fra scambio, amore e simbolo	 38

1. Le declinazioni del dono 	 38
2. Filosofia prima, fenomenologia, donazione	 42
3. La simbolicità del dono	 44
4. Il dono della paternità	 48
5. Levinas: la donna, la paternità e il dono del figlio	 51

Cristina Montesi
Grazie alla vita che mi ha dato tanto… Sul paradigma di un’economia
del dono	 60

1. Partire dal ricevere per comprendere il sistema del dono	 60
2. Grazie alla vita che mi ha dato tanto	 64
3. Gli effetti della gratitudine	 69
4. La gratitudine come vettore di felicità	 76
5. Il munus edifica la comunità	 78
6. Le virtù del ricevere	 82
7. I doni nell’impresa	 84
8. Impresa irresponsabile, impresa socialmente responsabile,

impresa civile	 87
9. Conclusioni	 90



Fabiola De Toffol
La dimensione dell’umano nella transizione eco-nomica, logica,
sistemica	 100

1. Da dove cominciare?	 102
2. La definizione di Etica	 102
3. La definizione di Economia	 102
4. La definizione di Ecologia	 104
5. La definizione di Sostenibilità	 104
6. L’impresa responsabile offre possibilità di futuro	 105
7. Le iniziative per preparare il futuro	 108

7.1. Agenda 2030 e Inner Development Goals	 108
7.2. Il Green Comp	 110
7.3. Il Global Enaction Manifesto	 111
7.4. La circolarità della cura	 112

Gli autori	 114



Rosita Garzi

Prefazione
Dalla ‘conciliazione’ alla ‘armonizzazione’ dei tempi 
di vita privata e di lavoro. Spunti di riflessione so-
ciologica su un necessario cambio di paradigma

Abstract

In un’epoca caratterizzata da trasformazioni sociali, economiche e tecno-
logiche rapide e pervasive, in cui il calo demografico è diventato ormai 
strutturale, la questione dell’equilibrio tra vita privata e vita lavorativa as-
sume una rilevanza sempre maggiore. La conciliazione dei tempi di vita e 
di lavoro non è solo una questione individuale o soltanto femminile, ma 
un tema complesso e multidimensionale che coinvolge vari livelli del si-
stema sociale e soprattutto entrambe i generi nella loro indispensabile re-
ciprocità. Qui si apre una necessaria rivoluzione paradigmatica sul tema, 
che veda un passaggio dallo storico concetto di conciliazione, a una più 
innovativa e concreta pratica di armonizzazione. Facendo riferimento 
ad alcune teorie sociologiche significative, si riflette sulle dinamiche sot-
tostanti alla necessità di spostare l’attenzione verso una nuova cultura 
dell’equilibrio dei tempi di vita e di lavoro nella società contemporanea.

Our society is characterised by rapid and pervasive social, economic and 
technological change, in which demographic decline has become structu-
ral. The issue of work-life balance is therefore becoming increasingly im-
portant, not only as an individual or female issue, but as a complex and 
multidimensional one. A paradigmatic revolution on the issue, which sees 
a shift from the historical concept of reconciliation to a concrete practice 
of harmonisation, becomes essential. Here we reflect on the dynamics 
underlying the need to shift attention towards a new culture of wor-
k-life balance in contemporary society, referring to sociological theories.

Keywords

Conciliazione; armonizzazione; cultura organizzativa; reciprocità
 



R. Garzi | Prefazione. Dalla ‘conciliazione’ alla ‘armonizzazione’	 9 

1. Introduzione

In un’epoca caratterizzata da trasformazioni sociali, eco-
nomiche e tecnologiche rapide e pervasive, in cui il calo 

demografico è diventato ormai strutturale, la questione 
dell’equilibrio tra vita privata e vita lavorativa assume una ri-
levanza sempre maggiore. La conciliazione dei tempi di vita 
e di lavoro non è una questione personale o soltanto femmi-
nile, ma un tema complesso e multidimensionale che coin-
volge vari livelli del sistema sociale e soprattutto entrambe 
i generi nella loro indispensabile reciprocità. Dall’economia 
alla politica, passando per la dimensione sociale, ognuno dal 
proprio punto di vista è chiamato a riflettere sulla comples-
sità dei ruoli e delle responsabilità che si assumono su più 
fronti contemporaneamente le persone che lavorano, e su 
quanto l’equilibrio dei tempi sia una questione di cui pren-
dersi costantemente cura. 

Qui si apre una necessaria rivoluzione paradigmatica sul 
tema, che veda un passaggio dallo storico concetto di conci-
liazione a una più innovativa e concreta pratica di armonizza-
zione più corrispondente alla work life balance.

Facendo riferimento ad alcune teorie sociologiche signifi-
cative, si riflette sulle dinamiche sottostanti alla necessità di 
spostare l’attenzione verso una nuova cultura dell’equilibrio 
dei tempi di vita e di lavoro nella società e nelle organizza-
zioni contemporanee.

2. Il punto di partenza…

In un’epoca caratterizzata da trasformazioni sociali, eco-
nomiche e tecnologiche rapide e pervasive, in cui il calo 
demografico è diventato ormai strutturale, l’equilibrio tra 



10 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

tempi di vita privata e di lavoro è diventato un argomento 
di crescente rilevanza, riflettendo una delle sfide più pres-
santi per individui e organizzazioni. La rapidità con cui le 
tecnologie avanzano e il conseguente aumento delle aspetta-
tive professionali hanno trasformato radicalmente la nostra 
concezione del lavoro e del tempo libero. In passato, la se-
parazione tra lavoro e vita privata era relativamente chiara: 
si lavorava durante il giorno e ci si dedicava alla famiglia e 
alle attività personali nel tempo restante1. Oggi la linea di 
demarcazione tra questi due ambiti è sempre più sfumata, 
rendendo ancora più essenziale una riflessione approfondita 
sulla gestione del tempo e sull’importanza dell’equilibrio tra 
le due sfere. Riassunto con l’espressione work-life balance, 
esso rinvia alla capacità di bilanciare le responsabilità e gli 
obblighi professionali con quelli personali e familiari. Un 
concetto che riguarda diverse dimensioni e che va oltre la 
semplice separazione tra le ore della giornata. Esso implica 
la possibilità/necessità di dedicare tempo anche alle attività 
di cura di sé, all’istruzione, alla partecipazione sociale, alla 
realizzazione di passioni, interessi personali e tanto altro. È 
quindi direttamente correlato con la cultura dello stare bene 
in un equilibrato rapporto tra lavoro e vita privata, che favo-
risce maggiore soddisfazione personale, alta motivazione e 
impegno sul lavoro, miglioramento delle relazioni interper-
sonali e una rinnovata qualità della vita.

Sono tanti gli studi che dimostrano che lavoratori stres-
sati e privi di un adeguato tempo per il riposo e il recupero 
tendono a essere meno produttivi, meno creativi e più inclini 
a malattie e infortuni2. Di conseguenza, le aziende e le isti-

1.	 A. Accornero, Era il secolo del lavoro, Il Mulino, Bologna 1997.
2.	 Si veda S. Rajbhandary, K. Basu, 2010, “Working conditions of nurses 

and absenteeism: Is there a relationship? An empirical analysis using National 
Survey of the Work and Health of Nurses,” Health Policy, Elsevier, vol. 97(2-3), 
pages 152-159, October; Issa, Calculating the international return on prevention 



R. Garzi | Prefazione. Dalla ‘conciliazione’ alla ‘armonizzazione’	 11 

tuzioni che ignorano queste dinamiche rischiano non solo di 
metter a rischio la salute dei propri lavoratori, ma anche di 
compromettere la propria efficienza e competitività a lungo 
termine, nonché la qualità della vita dell’intero sistema so-
ciale. Al contrario, organizzazioni che promuovono politiche 
di work life balance efficaci, (come il lavoro flessibile, il tele-
lavoro e la riduzione delle ore straordinarie o addirittura la 
settimana corta)3, spesso vedono miglioramenti significativi 
in termini di clima organizzativo, soddisfazione e produttivi-
tà del personale, ovvero di benessere sul lavoro4.

L’importanza di raggiungere un equilibrio tra vita privata 
e lavoro va quindi ben oltre il semplice conciliare, ma con-
cerne il benessere inteso anche nella sua accezione più ampia 
che richiede un vero e proprio cambio di paradigma centran-
do l’attenzione sulla persona in un’ottica di armonizzazione, 
piuttosto che sui ruoli da conciliare. Con l’evoluzione del 
mercato del lavoro e l’incremento delle pressioni sia a livello 
professionale sia personale, trovare un equilibrio tra questi 
due ambiti è fondamentale per il benessere degli individui e 
per la produttività delle organizzazioni.

Riflettere sulle espressioni che si utilizzano, ragionando 
sull’approccio al quale rinviano, consente di sostenere un 

for companies: Costs and benefits of investments in occupational safety and health, 
in https://www.issa.int/sites/default/files/documents/publications/2-ROP-FI-
NAL_en-157255.pdf , ult. cons. 20 maggio 2024; F. Pega et alii, 2021, “Global, 
regional, and national burdens of ischemic heart disease and stroke attributable 
to exposure to long working hours for 194 countries, 2000–2016: A systematic 
analysis from the WHO/ILO Joint Estimates of the Work-related Burden of 
Disease and Injury”, Environment International, 154. 

3.	 AAVV., The results are in: the uk’s four-day week pilot, Autonomy 
Research Ltd Cranbourne, 2023, in https://autonomy.work/wp-content/uplo-
ads/2023/02/The-results-are-in-The-UKs-four-day-week-pilot.pdf, ult. cons. 20 
maggio 2024. 

4.	 F. Avallone, A. Paplomatas, Salute organizzativa, Raffaello Cortina, Mi-
lano 2005. 

https://autonomy.work/wp-content/uploads/2023/02/The-results-are-in-The-UKs-four-day-week-pilot.pdf
https://autonomy.work/wp-content/uploads/2023/02/The-results-are-in-The-UKs-four-day-week-pilot.pdf


12 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

cambiamento culturale maggiormente centrato sulla persona 
e sul suo benessere. 

Dal punto di vista sociale, peraltro, l’equilibrio tra i tempi 
e gli spazi è fondamentale per garantire anche una comunità 
sana e coesa della quale abbiamo sempre più bisogno. I tem-
pi di qualità dedicati alla famiglia, agli amici e alle passioni 
personali, alle attività sociali e formative, contribuiscono a 
costruire relazioni solide e un senso di appartenenza essen-
ziali per l’intero sistema sociale. Inoltre, dedicare tempo ad 
attività ludico-creative, sociali quali ad esempio il volontaria-
to, arricchisce la capacità relazionale di una società, creando 
un evidente circolo virtuoso di crescita personale e collettiva 
sul quale troviamo riscontro non solo dalle ricerche sul cam-
po, ma anche dalla letteratura sociologica.

Ce lo ricorda lo struttural-funzionalista Talcott Parsons, 
(pur essendo stato criticato per avere un approccio statico 
delle strutture sociali, che non tiene pienamente conto del-
le dinamiche di cambiamento e di conflitto), che sottolinea 
il ruolo fondamentale delle istituzioni sociali nel mantenere 
l’ordine e la stabilità nella società poiché ogni sistema so-
ciale. Esso è composto da diverse parti interdipendenti che 
devono funzionare in armonia per garantire l’equilibrio 
complessivo5. Ne consegue che istituzioni come la famiglia 
e il mercato del lavoro sono viste come sistemi che devono 
essere bilanciati tra loro. 

A questo si aggiunge l’importanza dei bisogni delle perso-
ne che, non solo devono essere soddisfatti seguendo un ordi-
ne gerarchico dai più elementari fino a quelli più complessi e 
autorealizzanti6, ma per un equilibrio efficace tra vita privata 

5.	 F. Crespi, P. Jedlowski e R. Rauty, La teoria generale dell’azione sociale 
di Talcott Parsons, in Id., La sociologia. Contesti storici e modelli culturali, Later-
za, Roma-Bari 2009, pp. 293-314.

6.	 A.H. Maslow (1943), “A theory of human motivation”, Psychological 
Review, 50 (4): 370-396.



R. Garzi | Prefazione. Dalla ‘conciliazione’ alla ‘armonizzazione’	 13 

e lavorativa, devono essere tenuti in considerazione dai da-
tori di lavoro. Ad esempio, offrire retribuzioni competitive e 
benefit può aiutare a soddisfare i bisogni fisiologici e di sicu-
rezza, mentre promuovere un ambiente di lavoro inclusivo e 
riconoscente potrebbe supportare i bisogni sociali e di stima. 
Offrire opportunità di sviluppo professionale e progetti si-
gnificativi, può contribuire alla realizzazione personale dei 
lavoratori. Tutto questo a conferma della necessaria visione 
dell’essere umano nella sua molteplicità di bisogni e di di-
mensioni in un’ottica pragmatica di benessere organizzativo 
e di armonizzazione dei tempi.

Come è possibile ancora pensare che ci siano sfere della 
vita e ruoli di responsabilità in costante conflitto? Come non 
pensare invece a una più naturale armonia tra le diverse fun-
zioni esercitate quotidianamente dalla stessa persona? 

In questa ottica si apre un dibattito tra conciliazione o 
armonizzazione dei tempi, nella ricerca di un cambio di pa-
radigma che coinvolga il tema nelle politiche, nelle organiz-
zazioni e nelle istituzionali contemporanee centrandolo sulla 
persona e il work life balance. 

Per decenni si è parlato infatti di conciliazione concen-
trandosi forse troppo sulla gestione delle diverse sfere della 
vita in una concezione che le teneva separate come se ap-
partenessero a persone distinte, mentre sembra sempre più 
evidente come l’obiettivo di oggi debba essere quello di un 
approccio più integrato, mirato a creare un equilibrio che 
favorisca il benessere complessivo dell’individuo e quindi 
della società. In questo senso l’armonizzazione potrebbe 
essere un concetto che rinvia a una considerazione diversa 
delle molteplici responsabilità che hanno le persone, propo-
nendo un approccio che meglio di altri contempli finalmente 
la solida letteratura umanistico-sociale e organizzativa7 degli 

7.	 G. Bonazzi, Storia del pensiero organizzativo, Angeli, Milano 2008. 



14 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

ultimi cento anni e che in una misura corrisponda meglio al 
reale bilanciamento dei tempi.

3. Oltre il significato

Partiamo dal significato. Il termine conciliazione (dal la-
tino conciliatio-onis) rinvia all’azione del conciliare o del 
conciliarsi, ovvero della pacificazione desiderabile tra parti 
in conflitto, rimandando nel diritto civile, all’attività diretta 
alla composizione di una lite nel tentativo di conciliarla8. In 
sostanza genericamente parlando il termine indica la pratica 
di confronto fra due parti “in contrasto” e/o “in conflitto” 
come, impropriamente intese nel caso della vita dei lavorato-
ri, le responsabilità lavorative e personali. 

In effetti quando si dice conciliazione ci si riferisce agli 
sforzi per bilanciare tali responsabilità, implicando la gestio-
ne del tempo e delle energie in modo da poter soddisfare le 
esigenze sia del lavoro sia della vita personale, spesso attra-
verso soluzioni e compromessi costosi in termini economi-
ci e sociali. L’obiettivo della conciliazione sarebbe dunque 
quello di ridurre il conflitto tra i due ambiti, permettendo 
agli individui di adempiere contemporaneamente ai ruoli 
professionali e familiari, con un focus sulla gestione e sull’e-
quilibrio dei due ambiti tra loro separati. Per questo gli stru-
menti messi in atto vanno dalle politiche di flessibilità lavora-
tiva, ai congedi parentali, ai servizi di assistenza all’infanzia, 
agli orari di lavoro ridotti o flessibili e ad altre misure di wel-
fare specificatamente pensate con la finalità di minimizzare 
i conflitti e le sovrapposizioni tra vita lavorativa e personale. 

8.	 Dizionario Treccani online, voce “conciliazione”, in https://www.trec-
cani.it/vocabolario/conciliazione/?search=conciliazi%C3%B3ne%2F, ult. cons. 
20 giugno 2024.

https://www.treccani.it/vocabolario/conciliazione/?search=conciliazi%C3%B3ne%2F
https://www.treccani.it/vocabolario/conciliazione/?search=conciliazi%C3%B3ne%2F


R. Garzi | Prefazione. Dalla ‘conciliazione’ alla ‘armonizzazione’	 15 

Tutto ciò con le migliori intenzioni, ma forse migliorabile sul 
piano della prospettiva culturale di partenza che le sostenga 
desiderandole in armonia.

Armonizzare è un verbo che nasce nel campo della mu-
sica come intento di «dotare una melodia di un contesto ar-
monico»9, preso in prestito con il significato di mettere in 
conveniente accordo cose o persone in una forma ben armo-
nizzata. Applicato ai tempi di vita e di lavoro implica dun-
que un’integrazione più fluida e sinergica tra vita lavorativa 
e privata. Esso non concepisce solo il bilanciamento dei due 
ambiti, ma la possibilità di creare una cultura nuova in cui 
lavoro e vita personale si supportino reciprocamente inte-
grandosi in modo naturale. 

L’armonizzazione considera l’individuo nella sua com-
plessità e punta a creare condizioni in cui le diverse dimen-
sioni della vita delle persone possono coesistere in maniera 
armoniosa. In sostanza un sistema di azioni che chiama in 
causa direttamente il benessere organizzativo, in cui il focus 
pur sempre di integrazione e sinergia tra i due ambiti, ispira 
strumenti che partano dalla valorizzazione delle persone e 
alla creazione di ambienti di lavoro in cui clima e cultura 
organizzativa sono centrati sul fattore umano. 

I luoghi di lavoro diventano più flessibili, supportando 
naturalmente anche tutto ciò che riguarda la vita privata, la 
famiglia, i carichi di cura, le responsabilità nonché i desideri 
e le passioni personali che non solo contribuiscono a una 
migliorata qualità della vita, ma consentono anche l’appren-
dimento di skill utili in qualsiasi contesto con un ritorno in 
termini sociali ed economici. La finalità è sempre di ottenere 
un bilanciamento dei tempi, ma armonizzando si parte dal-

9.	 Dizionario Treccani online, voce “armonizzare”, in https://www.trec-
cani.it/enciclopedia/ricerca/armonizzare/?search=armonizzare, ult.cons. 20 giu-
gno 2024.

https://www.treccani.it/enciclopedia/ricerca/armonizzare/?search=armonizzare
https://www.treccani.it/enciclopedia/ricerca/armonizzare/?search=armonizzare


16 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

la persona nella sua unicità che esercita una molteplicità di 
ruoli nei quali il punto di arrivo è il suo benessere. 

Le differenze fondamentali potrebbero rintracciarsi 
nell’approccio, conciliazione equivale a gestire e bilanciare 
due sfere separate della vita, mentre armonizzazione a inte-
grare e far coesistere in modo sinergico i due ambiti. E anche 
negli obiettivi, nel primo caso di tratta di ridurre i conflitti 
e le sovrapposizioni, permettendo di adempiere ai ruoli in 
entrambe le sfere, mentre un nuovo paradigma punta a crea-
re una sinergia e un’integrazione che migliorino il benessere 
complessivo.

E non per ultimo si differenzia anche nella concezione 
degli strumenti e delle politiche, nella conciliazione si prati-
cano strumenti e politiche di conciliazione come orari fles-
sibili, congedi, supporto alla natalità, mentre nel concetto 
di armonizzazione si comprendono le specifiche esigenze 
del contesto organizzativo e/o sociale di riferimento per poi 
progettare gli strumenti efficaci per quel particolare contesto 
con l’obiettivo di costruire ambienti di lavoro flessibili, pro-
gettare politiche di supporto ad hoc, in sostanza di adottare 
un sistema valoriale orientato finalmente al benessere orga-
nizzativo10.

Quanto detto ci porta ad alcune considerazioni. La conci-
liazione dei tempi di vita privata e di lavoro, con la sua enfasi 
sulla separazione, può generare un senso di “compartimen-
talizzazione” che ostacola la realizzazione personale mante-
nendo un costante stress fra i due mondi. L’armonizzazione 
promuove un approccio olistico alla gestione del tempo, ri-
conoscendo l’interconnessione tra lavoro, famiglia, tempo li-
bero e sviluppo personale, partendo proprio dal valore della 
persona e dalla sua fondamentale centralità anche nelle orga-
nizzazioni. Suggerisce un’integrazione più fluida e sinergica 

10.	 F. Avallone, A. Paplomatas, op. cit.



R. Garzi | Prefazione. Dalla ‘conciliazione’ alla ‘armonizzazione’	 17 

di questi due ambiti, superando l’idea di una mera divisione 
del tempo. Un cambiamento di paradigma culturale necessa-
rio poiché riflette un’evoluzione nelle aspettative personali, 
sociali e organizzative, sostenendo anche la reciprocità fra 
generi e dando potenziale supporto ai carichi di cura e di 
responsabilità e quindi anche alla natalità.

4. Un paradigma “nuovo” su teorie “classiche”

Vengono in aiuto le stesse teorie sociologiche classiche a 
rinforzare la riflessione in questa direzione. A partire dalla 
teoria della struttura sociale di Émile Durkheim11 che so-
stiene come le strutture e le istituzioni sociali influenzino il 
comportamento degli individui e quanto la coesione sociale 
sia fondamentale per il funzionamento armonioso della so-
cietà, la letteratura sociologica è impregnata di riflessioni che 
rimandano all’importanza della coesione. 

È stato già sottolineato quanto sia fondamentale per man-
tenere una comunità sana e coesa l’equilibrio tra i tempi del 
lavoro e quelli per la famiglia, gli amici e le passioni personali 
quali spazi dedicati a costruire relazioni solide e un senso di 
appartenenza essenziali la crescita di una società. Nel conte-
sto lavorativo contemporaneo, l’organizzazione del tempo è 
senza dubbio una struttura sociale dominante. La concilia-
zione, che spesso implica una rigida separazione tra lavoro 
e vita privata, può portare a conflitti e stress, minando la 
coesione sociale stessa.

Armonizzare si allinea forse meglio con il concetto dur-
kheimiano di “solidarietà organica,” dove la diversità delle 
funzioni e dei ruoli è integrata in un sistema coeso.

11.	 Émile Durkheim, De la division du travail social (1893), tr. it. La divisio-
ne del lavoro sociale, Il Saggiatore, Milano 2016.



18 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

In effetti l’armonizzazione riconosce la fluidità della vita 
contemporanea12, come epoca caratterizzata da flessibilità e 
cambiamenti continui e in cui la rigidità della conciliazio-
ne dei tempi di vita privata e di lavoro appare anacronisti-
ca. Oggi le relazioni e le strutture sociali sono diventate più 
fluide e temporanee, richiedendo un nuovo approccio alla 
gestione del tempo e delle risorse personali, nel quale l’ar-
monizzazione dei tempi di vita privata e di lavoro risponde 
alle nuove esigenze, permettendo ai lavoratori di adattarsi 
meglio ai cambiamenti costanti della società moderna. Ciò 
grazie alla promozione di politiche che permettano un’inte-
grazione più naturale delle diverse sfere della vita, riducendo 
le tensioni e migliorando il benessere generale. 

D’altro canto anche Pierre Bourdieu13 e Robert Putnam14, 
hanno evidenziato l’importanza delle relazioni sociali e delle 
reti di supporto nella vita degli individui. Bourdieu attraver-
so la descrizione del capitale sociale quale insieme di risorse 
basate su connessioni, relazioni reciproche e il riconoscimen-
to sociale. Putnam con la dimostrazione che la frammenta-
zione delle relazioni sociali possa portare a un declino del 
capitale sociale stesso. La mancanza di armonia dei tempi di 
vita privata e di lavoro può condurre proprio a questa fram-
mentazione delle relazioni sociali, poiché le persone devono 
continuamente scegliere tra impegni lavorativi e personali. 

D’altra parte invece l’armonizzazione potrebbe incorag-
giare maggiore flessibilità e integrazione, con un’attenzione 
centrale al clima e della cultura organizzativa, permettendo 
ai lavoratori di contenere lo stress essere più soddisfatti e 
sviluppare le proprie reti sociali.

12.	 Z. Bauman (2000), Liquid Modernity, tr. it., Modernità liquida, Ro-
ma-Bari, Laterza, 2002 .

13.	 P. Bourdieu (1980), Social Capital, Notes Provisoires, «Actes de la re-
cherche en sciences sociales», n. 31, gennaio.

14.	 R.D. Putnam, Bowling Alone, Simon & Schuster, New York 2001.



R. Garzi | Prefazione. Dalla ‘conciliazione’ alla ‘armonizzazione’	 19 

Già più di un secolo fa gli studi di Elton Mayo15 avevano 
dimostrato che le interazioni sociali tra i lavoratori hanno un 
impatto significativo sulla loro motivazione e produttività. 
Un ambiente di lavoro che favorisce le relazioni interperso-
nali positive può migliorare la soddisfazione e il benessere 
dei dipendenti. Dalle condizioni ambientali, come l’illumina-
zione e l’ergonomia fino alle dinamiche sociali, tutto influen-
za la motivazione e la produttività. Creare un ambiente di 
lavoro confortevole e stimolante è essenziale per il benessere 
dei lavoratori quanto coinvolgerli nei processi decisionali e 
valorizzare il loro contributo. Le intuizioni di Mayo avevano 
già da tempo suggerito che un ambiente di lavoro che pro-
muove relazioni sociali positive e coinvolge i dipendenti nei 
processi decisionali può non soltanto facilitare e favorire la 
socializzazione, coinvolgere i lavoratori in discussioni strate-
giche e operative ma anche contribuire a creare un ambiente 
di lavoro in cui si sta bene e quindi si lavora in maniera più 
produttiva e soddisfacente. Le intuizioni di Mayo sono con-
fluite nel concetto di Human Resources Management che si 
è evoluto per diventare un approccio strategico alla gestione 
delle persone all’interno delle organizzazioni, le cui politiche 
giocano un ruolo cruciale nell’armonizzazione dei tempi di 
vita privata e lavorativa per la salute fisica, mentale e sociale 
dei lavoratori.

Karasek16 esaminando le richieste (stressori) e le risorse 
(supporti) lavorative, e l’influenza che portano sullo stress e 
sul benessere dei dipendenti, rimanda alla necessità di un so-
lido equilibrio tra alte richieste lavorative e adeguate risorse, 
quale strumento per migliorare il clima.

15.	 E. Mayo, The Human Problems of an Industrial Civilization, Viking 
Compass Book, New York 1933.

16.	 R. A. Karasek (1979), Job Demands, Job Decision Latitude, and Men-
tal Strain: Implications for Job Redesign, «Administrative Science Quarterly», 
24, 285-308.



20 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

Così come la Self-Determination Theory17 che sottolinea 
l’importanza di soddisfare i tre bisogni psicologici fonda-
mentali: competenza, autonomia e relazione, guarda alle or-
ganizzazioni che permettono ai dipendenti di sentirsi com-
petenti, autonomi e connessi come luoghi per migliorare il 
benessere facilitando un migliore equilibrio tra vita privata 
e lavorativa.

Il benessere organizzativo in effetti contempla una quan-
tità di dimensioni che non circoscrivono il tema del work life 
balance a una necessaria conciliazione di parti in conflitto tra 
loro, piuttosto una attenzione globale alla persona e alla sua 
salute concepita come equilibrio fisico, psicologico e sociale 
che migliora la qualità della vita.

L’armonizzazione dei tempi di vita privata e lavorativa 
non è solo una questione di politica aziendale, non si limita a 
fornire soluzioni pratiche “del momento”, ma mira a creare 
un’armoniosa coesistenza dei due ambiti, promuovendo un 
cambiamento che rifletta sulla cultura e sul clima organiz-
zativo, una necessità per costruire un futuro del lavoro più 
sostenibile e centrato sulla persona.

5. Conclusioni

Un cambio di paradigma dall’ormai obsoleto e anacro-
nistico concetto unico di conciliazione a un più completo e 
concreto concetto di armonizzazione diviene non solo desi-
derabile, ma necessario. 

La sociologia classica e contemporanea offre strumenti 
preziosi per comprendere l’importanza di questo passaggio 
e per alzare l’attenzione su politiche che favoriscano un equi-

17.	 E. Deci, R. Ryan, Intrinsic motivation and self-determination in human 
behaviour, Plenum Press, New York 1985.



R. Garzi | Prefazione. Dalla ‘conciliazione’ alla ‘armonizzazione’	 21 

librio più armonioso tra le diverse dimensioni della vita. Ciò 
si concretizza in programmi e attività che siano in grado di 
individuare le reali esigenze per sostenere e promuovere poi 
misure atte a garantire uno stile di vita sano sul piano fisi-
co, psicologico e sociale, che riconoscano l’importanza di un 
equilibrio tra lavoro e vita privata e promuovano la parità di 
genere grazie alla reciprocità e alla partecipazione attiva di 
tutti. Un valore che si sostanzia in capacità pratica di guarda-
re ai propri lavoratori e lavoratrici come portatori di valore 
con tutte le proprie skill (hard e soft) acquisite sia sul lavoro 
sia nella vita privata. 

L’armonizzazione si basa sulla creazione di un sistema 
in cui i “due mondi” non sono percepiti come in competi-
zione o addirittura in conflitto, ma come componenti com-
plementari della vita di una persona. La conciliazione va 
a divenire armonizzazione per fornire soluzioni pratiche e 
concrete nella gestione delle sfide quotidiane con lo sguardo 
a un cambiamento culturale a lungo termine. Qui la cultura 
organizzativa pone al centro la persona e lavora e progetta 
soluzioni strategiche efficaci come obiettivo prioritario all’e-
quilibrio vita-lavoro.

La transizione verso questo modello rappresenta non solo 
una risposta alle esigenze contemporanee, ma anche una vi-
sione più reale, umana e sostenibile del rapporto tra lavoro 
e vita privata.

Riferimenti bibliografici 
 

Accornero A. (1997), Era il secolo del lavoro, il Mulino, Bologna. 

AAVV. (2023), The results are in: the uk’s four-day week pilot, Au-
tonomy Research Ltd Cranbourne, in https://autonomy.work/

https://autonomy.work/wp-content/uploads/2023/02/The-results-are-in-The-UKs-four-day-week-pilot.pdf


22 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

wp-content/uploads/2023/02/The-results-are-in-The-UKs-
four-day-week-pilot.pdf.

Avallone F., Paplomatas A. (2005), Salute organizzativa, Raffaello 
Cortina, Milano. 

Bauman Z. (2002), Liquid Modernity, tr. it., Modernità liquida, La-
terza, Roma-Bari. 

Bourdieu P. (1980), Social Capital, Notes Provisoires, «Actes de la 
recherche en sciences sociales», n. 31, gennaio. 

Crespi F., Jedlowski P., Rauty R. (2009), La teoria generale dell’a-
zione sociale di Talcott Parsons, in La sociologia. Contesti storici 
e modelli culturali, Laterza, Roma-Bari, pp. 293-314. 

Deci E., Ryan R. (1985), Intrinsic motivation and self-determina-
tion in human behaviour, Plenum Press, New York. 

Dizionario Treccani online, in https://www.treccani.it/ 

Durkheim E. (2016), Du la division du travail social, tr. it. La divi-
sione del lavoro sociale, Il Saggiatore, Milano, ed. or. 1983. 

Issa, Calculating the international return on prevention for compa-
nies: Costs and benefits of investments in occupational safety and 
health, in https://www.issa.int/sites/default/files/documents/
publications/2-ROP-FINAL_en-157255.pdf.

Karasek R. A. (1979), Job Demands, Job Decision Latitude, and 
Mental Strain: Implications for Job Redesign, in «Administrati-
ve Science Quarterly», 24, pp. 285-308. 

Maslow A.H. (1943), A theory of human motivation, «Psychologi-
cal Review», 50 (4): 370-396.

Maslow A. H. (2004), Motivation and personality, tr. it. Motivazio-
ne e personalità, Armando editore, Roma, ed. or. 1954.  

Mayo E. (1933), The Human Problems of an Industrial Civiliza-
tion, Viking Compass Book, New York. 

https://autonomy.work/wp-content/uploads/2023/02/The-results-are-in-The-UKs-four-day-week-pilot.pdf
https://autonomy.work/wp-content/uploads/2023/02/The-results-are-in-The-UKs-four-day-week-pilot.pdf
https://www.treccani.it/vocabolario/conciliazione/?search=conciliazi%C3%B3ne%2F


R. Garzi | Prefazione. Dalla ‘conciliazione’ alla ‘armonizzazione’	 23 

Pega F. et al. (2021), Global, regional, and national burdens of 
ischemic heart disease and stroke attributable to exposure to long 
working hours for 194 countries, 2000-2016: A systematic analy-
sis from the WHO/ILO Joint Estimates of the Work-related Bur-
den of Disease and Injury, Environment International, 154.

Putnam R.D. (2001), Bowling Alone, Simon & Schuster, New 
York. 

Rajbhandary S., Basu K. (2010), Working conditions of nurses and 
absenteeism: Is there a relationship? An empirical analysis using 
National Survey of the Work and Health of Nurses, in Health 
Policy, Elsevier, vol. 97(2-3), pp. 152-159, October.



Marco Casucci

Introduzione
Dono e responsabilità a partire dalla complementa-
rità di genere

Abstract

Il presente saggio introduttivo intende dare uno sguardo panoramico ad 
un possibile percorso che attraversi la problematica del dono in relazio-
ne alla dimensione della femminilità nell’ottica di una parità di genere 
non astrattamente intesa. Così, partendo da un’accezione mistica della 
dimensione del femminile si cerca di delineare un passaggio essenziale 
alla dimensione dell’azione e della relazione che, dalla consapevolezza 
profonda di una femminilità non estrinsecamente vissuta e determinata, 
conduca in direzione di una imprenditorialità orientata al bene comune. 
Ciò è reso possibile proprio dal terreno su cui si muove l’azione stessa 
il cui potere trasformativo e iniziante non può essere mai ridotto ad una 
“volontà di potenza”, ma piuttosto ampiamente fondato nella condivisio-
ne e orientato da un per-dono come principio e origine di tutto ciò che è.

This essay aims at providing an overview of a possible path that traverses 
the issue of the gift in relation to the dimension of femininity from the 
perspective of a non-abstractly conceived gender equality. Thus, starting 
from a mystical conception of the feminine dimension, it seeks to outline 
an essential transition to the dimension of action and relationship. This 
task, starting from the deep awareness of a femininity not extrinsically li-
ved and determined, leads towards an idea of entrepreneurship oriented 
to the common good. This is made possible precisely by the ground on 
which the action itself moves, who’s transformative and initiating power 
can never be reduced to a “will to power”, but rather broadly founded in 
sharing and guided by forgiveness as the principle and origin of everything.

Keywords

Dono, Femminilità, Relazione, Azione, Perdono



M. Casucci | Introduzione. Dono e responsabilità	 25 

Posto che la verità sia una donna – e perché no? Non è forse fondato 
il sospetto che tutti i filosofi, in quanto furono dogmatici, s’intende-
vano poco di donne? Che la terribile serietà, la sgraziata invadenza 
con cui essi, fino ad oggi, erano soliti accostarsi alla verità, costituiva-
no dei mezzi maldestri e inopportuni per guadagnarsi appunto i fa-
vori di una donna? – certo è che essa non si è lasciata sedurre – e oggi 
ogni specie di dogmatica se ne sta lì in attitudine mesta e scoraggiata.1

Così Nietzsche esordiva, come al solito polemicamente, 
dalle prime pagine di Al di là del bene e del male con lo spi-
rito di chi cercava di sovvertire le logiche dominanti del pen-
siero filosofico, incapace di accostarsi alla verità, in quanto 
incapace di “guadagnarne i favori” e di “sedurla”. A rilegge-
re oggi questo passo di Nietzsche viene forse da sorridere, o 
forse da prendere le distanze per il pregiudizio sessista che 
ancora vi si manifesta, in virtù di cui alla donna spetterebbe 
ancora e sempre il ruolo “passivo” di “oggetto” delle atten-
zioni maschili. Ed è forse questo il limite del “dogmatismo” 
in cui il pensatore tedesco vede languire la filosofia del suo 
tempo: l’idea cioè che la verità, al femminile, sia da inten-
dersi come qualcosa da afferrare, qualcosa da cui ottenere 
un qualche favore e quindi una qualche soddisfazione. Ma è 
la stessa verità, così intesa, a sfuggire nuovamente e sempre, 
tanto all’illuso dogmatico quanto al provocatore che intende 
mostrare il meccanismo sotteso ai maldestri tentativi degli 
inetti corteggiatori.

Bisogna andare oltre, e forse Nietzsche stesso ce ne offre 
l’occasione nel suo più importante testo di cui lo stesso Al di 
là del bene e del male, per sua ammissione, non sarebbe altro 
che un corollario polemico2. Nello Zarathustra, infatti, dopo 
aver dato sfogo ad una certa pruriginosa misoginia («Vai dal-

1.	 F. Nietzsche, Al di là del bene e del male, tr. it. a cura di F. Masini, 
Adelphi, Milano 1996, p. 3.

2.	 Cfr. F. Nietzsche, Ecce homo, tr. it. a cura di R. Calasso, Adelphi, Mila-
no 1996, p. 111.



26 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

le donne? Non dimenticare la frusta»),3 Nietzsche si avvia 
verso una concezione sponsale del rapporto con la verità/
eternità fino al superbo canto dei Sette sigilli, dove per ben 
sette volte risuona l’auspicio: 

Come non dovrei anelare all’eternità e al nuziale anello degli anelli, 
– l’anello del ritorno! Ancora non trovai donna da farmi desiderare 
dei figli, se non questa donna, che io amo: perché di amo, Eternità! 
Perché ti amo, Eternità.4 

In questo testo l’eternità/verità si ritrova nel suo aspetto 
sponsale e relazionale, come ciò a cui il sapiente Zarathu-
stra anela, non nel tentativo di presa e dominio, ma nella 
prossimità e profondità di un mistero che non si lascia mai 
del tutto afferrare. Così la verità, che femminilmente viene 
considerata come oggetto delle maldestre “attenzioni” dei 
filosofi, si mostra qui nella sua eternità misteriosa, a cui ci 
si accosta in relazione con un anelito desiderante che non si 
esaurisce mai.

D’altronde questa prospettiva interpretativa viene ulte-
riormente rafforzata da quanto lo stesso Nietzsche confessa 
di aver esperito nella sua stesura dello Zarathustra, ovvero 
l’offrirsi di un potenziale simbolico talmente eccessivo, in 
virtù di cui tutta la sfera di recettività si attiva, incarnandosi 
pienamente nell’esperiente che giunge alla risonanza essen-
ziale con ciò che gli si annuncia, al di là delle sue finite capa-
cità di presa e di comprensione:

Il concetto di rivelazione, nel senso di qualcosa che, subitaneamente, 
con indicibile sicurezza e sottigliezza, si fa visibile, udibile, qualcosa 
che ci scuote e ci sconvolge nel più profondo, è una semplice descri-
zione dell’evidenza di fatto. Si ode, non si cerca; si prende, non si 

3.	 F. Nietzsche, Così parlò Zarathustra. Un libro per tutti e per nessuno, tr. 
it. a cura di M. Montinari e G. Colli, Adelphi, Milano 1996, p. 74.

4.	 Ivi, p. 269.



M. Casucci | Introduzione. Dono e responsabilità	 27 

domanda da chi ci sia dato; un pensiero brilla come un lampo, con 
necessità, senza esitazione di forma – io non ho avuto mai scelta. Un 
rapimento, la cui enorme tensione si scarica talvolta in un torren-
te di lacrime; che ora fa precipitare inconsapevolmente il passo, ora 
lo rallenta; un totale esser-fuori-di-sé con la coscienza più precisa di 
innumerevoli brividi e correnti fino alla punta dei piedi; un abisso 
di felicità dove ciò che è più doloroso e cupo non ha più effetto di 
contrasto, ma di colore necessario, voluto, provocato, in mezzo a una 
tale sovrabbondanza di luce.5

Siamo qui probabilmente lontani anni luce da quella “vo-
lontà di potenza” di cui si ammanta il pensiero nietzschiano 
per fuorviare l’occhio teoretico incapace di inserirsi dinami-
camente all’interno di una esperienza integrale, che coglie 
proprio nella prossimità vicinante della dimensione del mi-
stero quella insuperabile condizione di felicità e di gioia che 
appartiene ad ognuno. Forse potrà apparire eccessivo, ma 
senz’altro si ritrovano in questo brano di Nietzsche i tratti 
di una misticità dell’esperire e del vero che può essere ac-
costata alle superbe pagine conclusive dell’Itinerarium men-
tis in Deum di San Bonaventura, in cui si dà testimonianza 
dell’excessus mentis a cui è condotto l’esperiente, pienamen-
te recuperato nella sua capacità non solo di conoscere, ma 
anche di intendere e di sentire la presenza di Dio in e con 
Cristo:

Se chiedi in che modo ciò possa accadere, interroga la grazia, non 
la scienza; il desiderio, non l’intelligenza; il lamento della preghiera, 
non lo studio; lo sposo, non il maestro; Dio, non l’uomo; l’oscurità, 
non la chiarezza; non la luce, ma il fuoco che brucia e tutto trasporta 
in Dio attraverso l’unzione dell’estasi e l’ardore dell’amore.6

5.	 F. Nietzsche, Ecce homo, cit., p. 99.
6.	 San Bonaventura da Bagnoregio, Itinerario della mente verso Dio, tr. it. 

a cura di M. Parodi e M. Rossini, BUR, Milano 1994, VII, 6, p. 171.



28 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

Ancora una volta, anche in questo passo si ritrova il ca-
nale di una sponsalità che mette in comunicazione l’uomo 
con la verità più alta e più piena e che attraversa come uno 
strano paradosso la Chiesa stessa: sposa, appunto, anche se 
storicamente dominio del “maschio” gerarchicamente sovra-
ordinato alla “femmina” – come se la Chiesa degli uomini 
non potesse accedere alla coniugazione col Cristo se non at-
traverso un cambio di genere, facendosi cioè donna e, così, 
sposa. Strano caso, su cui però bisogna assumere un atteg-
giamento attento e non clamoroso, proprio perché è forse in 
questa sponsalità che abita una relazione ed un intreccio di 
maschile e femminile, in cui i termini si inseguono e si rin-
corrono in una dinamica tensiva irriducibile.

Sovviene, a tale proposito, il commento di Luce Irigaray 
al Simposio di Platone nel suo Etica della differenza sessuale. 
Qui la filosofa mette proprio in evidenza il lato giocoso della 
lezione impartita da Diotima a Socrate a proposito dell’amo-
re, sviando e riconducendo il suo interlocutore maschile in 
quella che è l’essenza della relazione tra uomo e donna in un 
intreccio indissolubile:

L’amore è fecondo prima di ogni procreazione. E di una fecondità 
medianica, demoniaca. Che a ciascuno(a) assicura il divenire immor-
tale del vivente. Ma non può esserci procreazione di natura divina in 
ciò che non è in armonia. E non esiste armonia possibile del brutto 
ma del bello con il divino. Così, secondo Diotima, l’amore tra uomo 
e donna è bello, armonioso, divino. Deve esserlo perché possa avere 
luogo la procreazione. Quest’ultima non è la bellezza né lo scopo 
dell’amore. L’amore ha per fine di realizzare l’immortale nel mortale 
tra gli amanti. […] Procreare e partorire nella bellezza, questo è l’og-
getto dell’amore. Specialmente perché l’eternità e la perennità di un 
essere mortale si manifestano in questo modo.7

7.	 L. Irigaray, Etica della differenza sessuale, tr. it. a cura di L. Muraro e A. 
Leoni, Feltrinelli, Milano 1985, p. 26.



M. Casucci | Introduzione. Dono e responsabilità	 29 

In questo passo, come in tutta l’opera di Irigaray, emerge 
questa forte esigenza di complementarietà tra i sessi nel ten-
tativo di restituire alla donna, alla dimensione del femminile, 
quella agency che le è stata sottratta in nome di una passività 
che l’ha relegata ad una subalternità ingiusta e per questo 
non etica. In questo senso una dimensione mistica, che qui 
brevemente si è cercato di assumere come introduzione ad 
un testo che solo apparentemente parla di altro, non deve es-
sere scambiata per una fuga in regioni inaccessibili. Si tratta 
piuttosto di comprendere, con Bergson che forse più di altri 
l’ha esplicitata,8 come questa mistica non sia una rinuncia 
all’azione, all’etica, quanto piuttosto il suo punto di accesso 
vero e proprio, in uno scambio che non è affatto di natura 
commerciale, così come non vi può essere scambio tra ses-
si, in questo senso autentico, che possa essere ricondotto ad 
una mera dimensione economicistica.

Vorrei che questo che ho appena compiuto non fosse per 
il lettore un “volo pindarico”, ma piuttosto un’occasione per 
accedere ad un livello in cui le opposizioni e le tensioni si ar-
monizzano per dare luogo ad armonia nascosta tra maschile e 
femminile che sia coscienzialmente generativa. Cogliere que-
sto aspetto di sponsalità, questo aspetto di complementarietà 
tra i sessi deve essere assunto come un compito coscienziale, 
come un compito del pensare che deve indirizzarsi verso una 
dinamica concreta, in grado di produrre mutamenti efficaci, 
e quindi di agire personalmente in una realtà che sempre più 
accelera e sembra demandare ai grandi sistemi il compito di 
risolvere problemi che al contrario esigono comunità.

A tale proposito, nella conclusione di Vita Activa Hannah 
Arendt poneva forse quelle che sono le basi per un recupero 

8.	 Cfr. a tale proposito quanto sostenuto dal pensatore francese in H. 
Bergson, Le due fonti della morale e della religione, tr. it. a cura di M. Vinciguerra, 
SE, Milano 2006, pp. 177 e ss.



30 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

di un riavvicinamento tra il pensare e l’agire comunicativo 
e comunitario. Il pensatore per la Arendt tende nei tempi 
moderni a prendere le distanze dall’azione per rinchiudersi 
nella sua torre d’avorio della “filosofia pura”. Eppure, affer-
ma la Arendt, non c’è minaccia più grande per il pensiero di 
isolarsi e di non comprendere come la libertà politica costi-
tuisca un terreno essenziale anche per il discorso filosofico.9 
Proprio per questo lo sforzo costante del pensatore deve 
essere quello di mettersi nella condizione di agire insieme 
agli altri e di non escludere. Ecco l’elemento “femminile”, 
sponsale, non “passivo” ma “attivo” e in quanto tale parte 
di una relazione in cui i termini si scambiano in un dialogo 
mai concluso.

E non è certo un caso che questa rivalutazione dell’azione 
provenga nella contemporaneità proprio da una donna che 
non amava definirsi filosofa, ma che forse molto più di altri 
filosofi ha saputo concentrare l’attenzione intorno ai temi 
dell’agire responsabile nella sua non subordinazione al pre-
dominio del pensare. Lo sforzo di Arendt in effetti è stato 
propriamente quello di cogliere l’agire nella sua originalità 
rispetto ai sistemi di metafisica che sempre avevano sottopo-
sto la dimensione relazionale dell’etica al predominio della 
logica o del pensare astratto, monologico. Ma pensare e agi-
re, come si è visto poc’anzi, non possono essere gradualizzati 
e gerarchizzati, ma devono essere modalità d’essere comple-
mentari. Anche in questo caso Arendt e la sua femminilità 
stanno in guardia contro la gerarchizzazione e ancor peggio 
contro quelle forme di gerarchizzazione estrinseca ed ogget-
tivante in cui sempre incappa il fallogocentrismo (per dirla 
con Derrida) del pensiero metafisico tradizionale.

9.	 Cfr. H. Arendt, Vita activa, tr. it. a cura di S. Finzi, Bompiani, Milano 
2016, pp. 238 ss.



M. Casucci | Introduzione. Dono e responsabilità	 31 

In questo la Arendt è veramente maestra nel delineare 
un percorso alternativo e riqualificante per la dimensione 
dell’azione responsabile fino ad individuare proprio nella 
dimensione relazionale tra pari il luogo proprio di un agire 
finalmente sganciato dal primato del fare e del fabbricare. 
Agire in Vita activa significa infatti stare insieme, attestar-
si nella propria qualità di agenti unici ed irripetibili in una 
situazione altrettanto essenziale di pluralità. E questo vuol 
dire ovviamente creare gli anticorpi contro ogni forma di to-
talizzazione anche grazie all’antidoto, potentissimo, della ri-
valutazione dell’elemento della nascita, ripreso da Arendt in 
netta contrapposizione alla meditatio mortis predominante 
nella tradizione filosofica e religiosa occidentale.

La nascita è infatti iniziativa, partecipazione al mondo che 
si rinnova in modo sempre imprevedibile e incontrollabile, 
impulso creativo in un mondo tendente alla stasi, ma imman-
cabilmente proteso verso la rigenerazione:

Lavoro, opera e azione [le tre modalità della vita activa] sono anche ra-
dicati nella natalità in quanto hanno il compito di fornire e preservare 
il mondo per i nuovi venuti, che vengono al mondo come stranieri, e di 
prevederne e di valutarne il costante afflusso. Tuttavia, delle tre attività, 
è l’azione che è in più stretto rapporto con la condizione umana della 
natalità; il cominciamento inerente alla nascita può farsi riconoscere 
nel mondo solo perché il nuovo venuto possiede la capacità di dar luo-
go a qualcosa di nuovo, cioè di agire. Alla luce di questo concetto di 
iniziativa, un elemento di azione, e perciò di natalità, è intrinseco in 
tutte le attività umane. Inoltre, poiché l’azione è l’attività politica per 
eccellenza, la natalità, e non la mortalità, può essere la categoria centra-
le per il pensiero politico in quanto si distingue da quello metafisico.10

La natalità come condizione dell’azione, infatti, è fonte di 
novità continua, uno scaturire che vede in ogni agire un nuo-
vo inizio che implica quell’essere-liberi-per, autenticamente 

10.	 Ivi, p. 8.



32 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

aperto verso il futuro, in una potenzialità di espressione che 
non può essere arrestata se non dalla chiara consapevolezza 
di una responsabilità che, in quanto tale, abita l’inizio dell’a-
zione nella sua origine: 

Questo carattere di sorpresa iniziale è inerente ad ogni cominciamen-
to e a ogni origine. […] Il nuovo appare sempre alla stregua di un 
miracolo. Il fatto che l’uomo sia capace di azione significa che da lui ci 
si può attendere l’inatteso, che è in grado di compiere ciò che è infini-
tamente improbabile. E ciò è possibile solo perché ogni uomo è unico 
e con la nascita di ciascuno viene al mondo qualcosa di nuovo nella 
sua unicità. Di questo qualcuno che è unico si può fondamentalmente 
dire che prima di lui non c’era nessuno. Se l’azione come comincia-
mento corrisponde al fatto della nascita, se questa è la realizzazione 
della condizione umana della natalità, allora il discorso corrisponde 
al fatto della distinzione, ed è la realizzazione della condizione umana 
della pluralità, cioè del vivere come distinto e unico essere tra uguali.11

Ci si potrà chiedere a questo punto di questo breve per-
corso perché partire da una dimensione mistica della fem-
minilità, per approdare ad una dimensione così pragmati-
ca, incentrata sulla condizione del nascere come elemento 
portante della dimensione della vita activa. Eppure, a mio 
parere, è proprio questa la sfida: percorrere la vasta gam-
ma di significati a cui la dimensione del femminile può dare 
accesso, in modo da poterci offrire una cifra differente per 
leggere il mondo umano non più lacerato dai conflitti che, se 
pur necessari, devono sempre lasciare aperto lo spazio per 
conciliazioni pacificanti sorprendenti ed inattese.

Ed è proprio questo che la dimensione della natalità di-
schiude come elemento originario dell’agire, ovvero la possi-
bilità di offrire qualcosa di unico e nuovo, in un mondo che si 
rassegna sempre di più al calcolo e alla mancanza di speranza. 
Riattivare le possibilità intrinseche all’incipit della nascita signi-

11.	 Ivi, p. 129.



M. Casucci | Introduzione. Dono e responsabilità	 33 

fica proprio sovvertire alla radice la tendenza che il pensiero ha 
verso la cristallizzazione e l’oggettivazione, significa compiere 
un’inversione radicale rispetto a quel destino verso cui lo stesso 
essere inevitabilmente tende nella sua manifestatività.

E non è un caso, giusto per riallacciarsi alle considerazioni 
che hanno aperto questa introduzione, che Arendt metta in 
stretta correlazione la dimensione della nascita come simbolo 
dell’agire col “perdono” – espressione potenziata del donare 
a partire da cui un certo afflato religioso penetra e fa sentire 
la sua presenza nel suo pensiero politico. Col perdono Arendt 
tocca delle corde essenziali, estremamente profonde, che sono 
in grado di vibrare solo se si coglie la compenetrazione di vita 
e pensiero che in lei si mostra in maniera evidente. Col per-
dono si spezzano le catene della nostra esposizione alla colpa 
del passato e con esso si ristabiliscono i diritti dell’autentica 
libertà rispetto al destino che apparentemente continua a sog-
giogarla e a ridurla a qualcosa di secondario:

Perdonare – afferma Arendt – in altre parole, è la sola reazione, che 
non si limita a re-agire, ma agisce in maniera nuova e inaspettata. La 
libertà contenuta nell’insegnamento di Gesù è la libertà dalla vendet-
ta che imprigiona chi fa e chi soffre nell’automatismo implacabile del 
processo dell’azione, che non ha in sé alcuna tendenza a finire.12 

Il perdono si sottrae quindi al destino della ripetizione, 
aprendo la possibilità di un nuovo inizio, retroagendo sul 
passato, annullando la “re-azione” ad esso legata. Impossibi-
le non leggere in queste considerazioni della Arendt il senso 
della relazione con Heidegger, con tutto il carico di colpe 
e di assenze che quel passato continuava a portare con sé e 
che tuttavia non riusciva a suscitare una “re-azione” che non 
fosse la possibilità di vedere continuamente un nuovo inizio: 

12.	 Ivi, pp. 177-178.



34 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

Il perdono e la relazione che esso stabilisce sono sempre questioni 
eminentemente personali (anche se non necessariamente individuali 
o private) in cui ciò che fu fatto è perdonato a chi lo ha fatto. Anche 
questo fu chiaramente riconosciuto da Gesù […], ed è la ragione 
della convinzione corrente che solo l’amore ha il potere di perdonare. 
Infatti l’amore, sebbene sia uno degli avvenimenti più rari nelle vite 
umane, possiede un insuperato potere di autorivelazione e permette 
una visione eccezionalmente chiara per discernere il chi, proprio per-
ché è indifferente (fino al punto di disinteressarsi completamente del 
mondo) a ciò che la persona amata può essere alle sue qualità e ai suoi 
limiti, come pure alle sue realizzazioni, fallimenti e trasgressioni.13 

Con queste parole così, il pensiero ritorna nell’alveo della 
vita e ci rende possibile comprendere che il pensiero stesso è 
possibile a partire da una vita e non viceversa. In questa pro-
spettiva la dimensione potenziata del per-dono costituisce 
nella sua “ridondanza” un principio che risuona nella pre-
visione di una relazione che costituisce il perno di ogni ini-
zio, di ogni “intra-presa”. Al principio, infatti, non c’è solo 
il dono – atto di un donatario (attivo) orientato verso un do-
natore (passivo). In quest’ottica non si esce da una prospet-
tiva di stampo metafisico in cui la dinamica rischia sempre di 
solidificarsi e di reificarsi in forme di scambio commerciale.

Piuttosto: se con Arendt assumiamo il “per-dono” come 
dimensione originaria collegata al nascere, allora restituiamo 
il valore all’inizio nella sua ridondanza e nella sua ecceden-
za che è sempre relazionale. Agire nella condizione iniziante 
del perdono e della nascita sarebbe a questo punto l’origine 
dell’impresa e dell’intraprendenza intesa non più come un 
apparato di controllo sull’altro, ma come un “intra”, uno sta-
re in mezzo, nello scambio relazionale che mi rende respon-
sabile nella misura in cui mi mette nella condizione di agire 
nell’inevitabile assunzione di un debito, insolvibile, proprio 

13.	 Ivi, p. 178.



M. Casucci | Introduzione. Dono e responsabilità	 35 

perché collegato al “potere” che l’agire – spesso oscuramente 
– porta con sé.

Molto simile a questo percorso di Arendt è, da un’altra 
prospettiva, quello di Ricœur nel suo ultimo testo Percorsi 
del riconoscimento. Qui il filosofo francese, dopo aver pre-
sentato le varie forme di riconoscimento fino ad analizzare la 
hegeliana “lotta per il riconoscimento” anche nelle sue acce-
zioni più contemporanee, giunge sulla soglia di una relazione 
“mutuale” ispirata da una “riconoscenza” che si instaura a 
partire da un dono riconosciuto come tale nella sua capacità 
di istituire quegli “stati di pace” in cui la lotta si sospende 
per dare corso ad una storia “alternativa”. Se infatti il dono 
istituisce una mutualità nella relazione intersoggettiva, la sua 
fragilità nell’offrirsi su di un piano “differente” lo espone 
costantemente ad un potenziale scadimento nella sfera com-
merciale del do ut des, anche se soggiacente a questa storia 
rimane sempre la possibilità di un’alternativa radicale in gra-
do di restituire il dono alla sua sfera “ricettiva”, piuttosto 
che “attiva”. Ricevere il dono prima di farlo è infatti la fonte 
di quella “riconoscenza” che, come nel “perdono”, offre la 
ridondanza primaria di un’eccedenza che non è mai mono-
direzionale, ma interattiva.14 

Non è un caso che a tale proposito Ricoeur ricordi la fi-
gura del Principe Myškin ne L’idiota di Dostoevskij:15 figu-
ra androgina per eccellenza che, richiamando il simbolo del 
Cristo, si offre ad una relazionalità sempre aperta e mai di 
possesso nei confronti del sesso femminile. Di lui la bellissi-
ma Nastas’ja Filippovna dirà che è “un vero uomo”, molto 
di più di quanto non lo sia il rude e violento Rogožin o i 
molti mediocri pretendenti alla sua mano. Questa vera uma-

14.	 Cfr. P. Ricœur, Percorsi del riconoscimento, tr. it. a cura di F. Polidori, 
Raffaello Cortina, Milano 2005, pp. 247 e ss.

15.	 Cfr., ivi, p. 253.



36 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

nità di Myškin è in effetti la sua stessa capacità di interagire 
con tutti, di accogliere tutti. Anche se condannato dalla sua 
“idiozia” a non essere compreso, Myškin è tuttavia presente 
e come tale testimonia di quel principio in grado di schiude-
re prospettive alternative in un mondo solo apparentemen-
te condannato alla monologia di un commercio basato sul 
denaro. È infatti possibile un’interazione non fondata sul-
lo scambio e sul conflitto, è possibile riconsiderare l’azione 
come una mutualità che si origina in un’eccedenza che non 
scatena conflitti, ma che genera oasi di pace.

Agire significherebbe così un essere riconoscenti nel de-
bito di un dono che è già da sempre “perdono” e “ricono-
scenza”. Questo è forse lo spirito che una certa imprendito-
ria “illuminata”, anche in Italia – paese dell’umanesimo –, 
ha cercato e cerca di portare avanti nella consapevolezza che 
non c’è potere che non sia stato dato e che pertanto va per-
donato e riconosciuto in una relazione che non può mai esse-
re esclusivamente economica e commerciale. È una questio-
ne di dignità che avvertono forse in pochi, ma che è ancora 
possibile additare come esempio alle generazioni future.

Riferimenti bibliografici

Arendt H. (2016), Vita activa, tr. it. a cura di S. Finzi, Bompiani, 
Milano.

Bergson H. (2006), Le due fonti della morale e della religione, tr. it. 
a cura di M. Vinciguerra, SE, Milano.

Bonaventura da Bagnoregio (1994), Itinerario della mente verso 
Dio, tr. it. a cura di M. Parodi e M. Rossini, BUR, Milano.

Irigaray L. (1985), Etica della differenza sessuale, tr. it. a cura di L. 
Muraro e A. Leoni, Feltrinelli, Milano.



M. Casucci | Introduzione. Dono e responsabilità	 37 

Nietzsche F. (1996), Al di là del bene e del male, tr. it. a cura di F. 
Masini, Adelphi, Milano.

Nietzsche F. (1996), Così parlò Zarathustra. Un libro per tutti e 
per nessuno, tr. it. a cura di M. Montinari e G. Colli, Adelphi, 
Milano.

Nietzsche F. (1996), Ecce homo, tr. it. a cura di R. Calasso, Adel-
phi, Milano 1996.

Ricœur P. (2005), Percorsi del riconoscimento, tr. it. a cura di F. 
Polidori, Raffaello Cortina, Milano.



Furia Valori

Etica del dono fra scambio, amore e simbolo

Abstract

Il contributo discute criticamente in particolare Levinas e Marion, che 
hanno centrato l’attenzione sull’Altro, sul dono e sull’amore, sottolinean-
do come conservino ancora concezioni discriminanti nei confronti della 
donna, nonostante la presunta neutralità del metodo fenomenologico.

The paper critically discusses in particular Marion and Levinas, 
who focused on the Other, on Gift and Love, underlining how 
they still retain discriminatory conceptions towards women, de-
spite the presumed neutrality of phenomenological method.

Keywords

amore; donna; dono; Levinas; Marion

1. Le declinazioni del dono 

Il contributo si confronta con l’ampio e articolato dibat-
tito attuale sul dono, in particolare a livello ontologico 

ed etico, in rapporto con la dimensione economica dello 
scambio. Nelle riflessioni contemporanee il dono rivela una 
molteplicità di aspetti che travalicano l’oggetto donato, che 
giunge ad assumere un valore di per sé non quantificabile, 
simbolico, nell’ambito della relazione responsabile e di amo-
re nei confronti dell’Altro. L’indagine è condotta in dialogo 
in particolare con Marion e Levinas, mettendo anche in evi-
denza come in tali filosofi, che hanno centrato l’attenzione 
sull’Altro, sul dono e sull’amore, persistano ancora sotterra-



F. Valori | Etica del dono fra scambio, amore e simbolo	 39 

neamente concezioni arcaiche ed escludenti nei confronti di 
quell’Altro che è l’Altra, ossia la donna. 

Il dono è stato affrontato da numerose discipline, che lo 
hanno focalizzato secondo diverse prospettive: ciò non co-
stituisce un limite, ma una ricchezza, laddove esse entrino 
in dialogo. Nell’antropologia e nell’etnologia, quindi nella 
sociologia, nella psicologia, nell’economia e nella filosofia 
l’interesse verso il dono è costantemente cresciuto, anche 
se il tema dell’oblatività ha sempre avuto un ruolo centrale 
nella teologia cristiana. Oggi emerge un nuovo interesse per 
il dono, anche come reazione all’imporsi del logocentrismo, 
ossia di una concezione della ragione fondamentalmente 
strumentale e calcolante che ha sviluppato una visione mec-
canicistica dell’universo, comunque quantitativa, descrivibi-
le mediante determinazioni traducibili in termini matemati-
ci; tale concezione ha imposto una profonda semplificazione 
della realtà, richiesta dallo sviluppo delle scienze, secondo 
un’ottica in cui non c’è posto per l’eccezione, per il finalismo, 
per il dono. La stessa riflessione economica si è sviluppata 
prevalentemente sul terreno privilegiato di indagine dell’ho-
mo oeconomicus, focalizzando l’attenzione sui comporta-
menti indotti dall’auto-interesse, ritenuti fondamentalmente 
quantificabili; qui gli individui intesi come agenti razionali, 
individualisti ed egosti “massimizzano una funzione di utili-
tà sotto il vincolo del reddito a loro disposizione, mentre le 
imprese massimizzano i profitti sotto il vincolo dei costi dei 
fattori di produzione che esse impiegano”1. Ne consegue che 
l’economia, quando tematizza il dono, in particolare nella 
socialità secondaria, lo fa secondo la logica simmetrica dello 
scambio. Il dono segna molti momenti della vita delle per-

1.	 C. Montesi, La forza del dono, in M. Casucci (a cura di), Economia e 
beni relazionali, tra desideri e beni relazionali, Orthotes, Napoli-Salerno 2019, p. 
139. 



40 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

sone, secondo una declinazione relazionale: si dà a qualcun 
altro, si riceve, si ricambia e non riguarda, appunto, solo la 
socialità primaria (famiglia, amicizia, coppia, comunità), ma 
anche la socialità secondaria, ossia i rapporti sociali deboli, 
anaffettivi, impersonali, sfera che comprende anche la poli-
tica e il mercato; tutto ciò è sempre più studiato in relazione 
all’approfondimento di quanto le emozioni e i desideri se-
gnino e condizionino non solo la socialità primaria, ma an-
che quella secondaria2. Il dono risulta più evidente, manife-
sto, nella socialità primaria, meno evidente, eppur presente, 
in quella secondaria, dove domina lo scambio di equivalen-
ti. Con questa molteplicità di aspetti il dono costituisce un 
ambito privilegiato di dialogo della filosofia contemporanea 
non solo con l’economia, ma anche con l’etnologia, l’antro-
pologia e la sociologia a partire da Mauss 3 e Caillé4. In Essai 
sur le donne Mauss mostra che il triplice obbligo di donare, 
ricevere e restituire i doni costituisce la regola degli scambi 
nell’ambito dei popoli tradizionali; in essi il dono rappre-
senta la forma dell’interazione sociale, in cui gli scambi sono 
scanditi dalla “legge del dono” e l’obbligazione nel dare e 
nel restituire ha carattere religioso, sociale, politico ed eco-
nomico. Mauss non intende tanto contrapporre il moderno 

2.	 Cfr. J. T. Godbout, Lo spirito del dono, in coll. con A. Caillé, Bollati 
Boringhieri, Torino 1998; cfr. anche P. Grasselli – C. Montesi (a cura di), L’inter-
pretazione dello spirito del dono, FrancoAngeli, Milano 2008.

3.	 M. Mauss, Essai sur le donne, Puf, Paris 1950, tr. it, Einaudi, Torino 
2002.

4.	 A. Caillé, Don, intérȇt et désintéressement. Bourdieu, Mauss, Platon et 
quelques autres, La Découverte MAUSS, Paris 1994. Meditando le riflessioni 
di Mauss sul dono, Caillé delinea il terzo paradigma antropologico in chiave 
sia anti-utilitaristica, sia anti-olistica. Nel dono come obbligo sociale e libertà 
individuale di donare e donarsi, base della creazione di alleanze e associazioni 
all’origine di società arcaiche, evidenziato da Mauss, Caillé individua il nucleo 
teorico del nuovo paradigma: il dono, secondo il triplice obbligo di donare, ri-
cevere e restituire, come fondamento socio-politico della società come tale (cfr. 
in proposito A. Caillé, Il terzo paradigma: antropologia filosofica del dono, Bollati 
Boringhieri, Torino 1998). 



F. Valori | Etica del dono fra scambio, amore e simbolo	 41 

paradigma dello scambio, mosso dall’interesse commerciale 
privato, al paradigma delle società tradizionali, quanto evi-
denziare che, seppur in gradi diversi, si presenta sempre in 
ogni società un misto di scambio, obbligo e dono. Questa 
concezione ha aperto un’articolata discussione, in particola-
re se possa darsi un “dono puro” o possa chiamarsi dono ciò 
che ha elementi comunque di interesse. A questo proposito, 
nel suo Donner le Temps5, Derrida sottolinea che in realtà 
Mauss nella circolazione del dono fra donatore e donatario, 
trasforma il dono in scambio, secondo l’obbligazione eco-
nomica della restituzione. Derrida individua i caratteri che 
rendono puro il dono e si chiede se possa esistere un dono 
non ricondotto alla logica dello scambio; tali caratteri sono 
l’assenza di reciprocità, quindi la non restituzione, infine 
l’incoscienza del dono, in quanto la consapevolezza com-
porterebbe la gratificazione della buona coscienza per il do-
natore. Con queste caratteristiche, però, l’unico dono puro 
reale è quello inconscio, impersonale, costituito fondamen-
talmente dall’es gibt di tipo heideggeriano, come donazione 
del tempo, che non è un oggetto, un dono, ma la condizione 
del darsi dei doni, degli scambi, di ogni ente. 

In dialogo anche con Derrida, la donazione e il dono co-
stituiscono l’elemento fondamentale della filosofia di Marion 
centrata sull’amore, ed è alla base dei testi più significativi a 
livello teoretico ed etico quali Dato che6, Il fenomeno erotico7 
e Dialogo con l’amore8. Marion istituisce una indagine feno-
menologica del “dono” mettendo in discussione la concezio-

5.	 J. Derrida, Donner le Temps, 1, La Fausse Mannaie, Galilée, Paris 1991.
6.	 J.-L. Marion, Etant donné. Essai d’une phénoménologie de la donation, 

Puf, Paris 1997, Livre II, §§ 8-12; tr. it., Dato che. Saggio per una fenomenologia 
della donazione, SEI, Torino 2001. 

7.	 J.-L. Marion, Le Phénomène erotique, Grasset, Paris 2003; tr. it. Canta-
galli, Siena 2007. 

8.	 J.-L. Marion, Dialogo con l’amore, a cura di U. Perone, Rosenberg & 
Sellier, Torino 2007. 



42 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

ne tradizionale che non riuscirebbe a staccarsi dalla logica 
economica dello scambio, come lo stesso Derrida pone in 
evidenza. In Dato che Marion ripensa anche le riflessioni der-
ridiane delineando però un esito diverso, in quanto pur con-
dividendo le critiche a Mauss, non ritiene corretto che come 
dono puro possa darsi solo l’es gibt heideggeriano. Infatti 
può darsi un donatario che è impossibilitato a restituire, ad 
es. una eredità, oppure nel dono umanitario il donatore non 
sa chi effettivamente riceverà; lo stesso dono può non essere 
un oggetto, come quando si dona se stessi, o la parola, oppu-
re l’impegno. Marion sottolinea che più del dono in realtà è 
importante la “donatività” di chi dona, l’“accettabilità” per 
chi riceve il dono, che è “donabile”, ossia che è tale in virtù 
di una “decisione”. Con questi caratteri il dono può sfuggire 
al paradigma economico dello scambio e dell’obbligazione. 

Ma, al di là della questione specifica del dono, anche Ma-
rion, come vedremo, con diversa declinazione da Derrida, 
focalizza la “donazione” come quell’originario darsi/donarsi 
che prescinde dall’aspetto intersoggettivo, lo fa ripensando 
la fenomenologia sulla base dell’ontologia heideggeriana 
dell’es gibt, sullo sfondo della tradizione teologica oblativa 
biblica e segnatamente cristiana9. 

 
2. Filosofia prima, fenomenologia, donazione

Marion ripensa alla luce della “donazione” lo stesso me-
todo fenomenologico, vedendo nell’amore il “fenomeno sa-
turo per eccellenza”, alla luce del quale mette in discussione 
e ripensa le categorie tradizionali dell’ontologia e dell’etica. 
In Dialogo con l’amore, nella Lezione seconda dedicata alla 
Donazione, basando la fenomenologia sulla donazione Ma-

9.	 M. Henaff, Les don des philosophes, Seuil, Paris 2012, pp. 33 ss.



F. Valori | Etica del dono fra scambio, amore e simbolo	 43 

rion ritiene di potersi liberare oltre che della filosofia prima 
di impostazione aristotelica, anche di quella cartesiana e, in 
definitiva, distinguersi criticamente anche dall’identificazio-
ne husserliana di fenomenologia e filosofia prima. Mentre 
la metafisica moderna di tipo cartesiano, intesa come filo-
sofia prima era centrato sul primato dell’ego, invece quella 
di tipo aristotelico era centrata sul primato dell’ousìa, della 
sostanza; Marion sottolinea che gli sviluppi dell’impostazio-
ne cartesiana della filosofia prima fino alla contemporaneità, 
hanno condotto alla teorizzazione del soggetto trascendenta-
le distinto dai soggetti empirici – ne è esempio lo stesso ego 
trascendentale husserliano. Ma il soggetto trascendentale è 
caratterizzato dall’aporia: “che nessuno tra noi è e che, tutta-
via, ciascuno di noi dovrebbe rappresentare”10. Ciò compor-
ta una situazione teoreticamente “insostenibile” in quanto, 
tale scarto fra soggetto trascendentale e soggetti empirici, 
rende possibile sia la critica dei soggetti empirici dal punto 
di vista dell’ego trascendentale, sia la messa in discussione 
del soggetto trascendentale dalla prospettiva dei soggetti 
empirici. È una situazione che ripresenta l’aporia fra l’intel-
letto agente unico e la moltiplicazione degli intelletti passivi 
della tradizione aristotelica, in particolare averroista. Marion 
sottolinea che la crisi dell’“umanismo” non è la conseguenza 
di un fatto culturale, ma il risultato dello scarto fra ego tra-
scendentale e io empirici: esso ha condotto in definitiva al 
congedo dalla nozione di uomo11. 

Con la fenomenologia centrata sulla donazione Marion ri-
tiene di andare oltre la filosofia prima sia di impianto aristo-
telico, sia di impostazione cartesiana, e di mettere in discus-
sione anche l’identificazione husserliana di fenomenologia e 
filosofia prima. Marion parte dall’interrogazione della cosa, 

10.	 J.-L. Marion, Dialogo con l’amore, cit., p. 35.
11.	 Ibidem.



44 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

e non dall’interrogazione dell’essere che, appunto, la meta-
fisica presuppone già dato; parte dalla datità, Gegebenheit, 
da ciò che si dà, “riducendo” l’indice di esistenza del feno-
meno. Egli chiama donation la Gegebenheit, dove la parola 
francese fruisce del duplice significato del verbo donner, os-
sia “dare” e “donare”. Il fenomeno è donazione, non perché 
ci sia un donatore, ma perché la riduzione fenomenologica 
apre al darsi/donarsi della cosa, tanto che enuncia il princi-
pio: “Quanta più riduzione, tanta più donazione”12. Con ciò, 
Marion, mediante la riduzione/sospensione fenomenologica 
dell’esistenza, libera la filosofia prima come fenomenologia 
dall’ontologia e dalla metafisica, in quanto non ha più biso-
gno di ricorrere all’essere, né all’esistenza, al fondamento, 
alla causa. Una volta identificato il darsi dei fenomeni con la 
donation, il fenomeno gratuito, senza fondamento, causa o 
riferimento all’essere, è costituito dal “dono”. 

3. La simbolicità del dono

Quando affronta la “Donazione” in Dato che (II, §§ 8-12), 
nel Fenomeno erotico e nel Dialogo con l’amore l’indagine 
marioniana è fondativa, non tratta ancora direttamente la di-
mensione sociale ed economica. 

 Sempre in Dialogo con l’amore, nella Lezione successi-
va alla Donazione, specificamente dedicata al Dono, Marion 
istituisce una serrata indagine per rispondere ancora una 
volta in particolare alla domanda se si dia un dono senza 
scambio: qui la riflessione apre a considerazioni sociali ed 
economiche. È un percorso che affronta in discussione anco-
ra con Derrida. Per Marion noi “doniamo sempre”, “senza 

12.	 Ivi, p. 39; cfr. anche J.-L. Marion, Réduction et donation. Recherches sur 
Husserl, Heidegger et la phénoménologie, Paris, Puf 1989.



F. Valori | Etica del dono fra scambio, amore e simbolo	 45 

misura”, “non è un momento circoscritto e delimitato nel 
tempo”, ma è un’“attività” che “abbraccia la totalità dell’e-
sperienza umana”13; doniamo “senza averne coscienza”, anzi 
tanto più il dono è disinteressato “quanto meno si ha co-
scienza di donare; il dono, insomma, è evidente”14. Ma questa 
evidenza è messa in discussione dalla concezione dominante 
del dono, una sorta di “contro-interpretazione” che “lo pen-
sa alla luce dello scambio”; come tale sembra aver bisogno 
di un donatore, di un donatario e di un dono che, inteso 
in chiave economica di scambio, “scompare”. Per dimostra-
re che il dono scompare se pensato alla luce dello scambio, 
Marion sottolinea che se colui che dona, viene riconosciuto 
come donatore, questo costituisce una sorta di pagamento 
del dono fatto, in quanto emerge la sua superiorità econo-
mica e persino morale; invece chi riceve non dà, è in stato di 
inferiorità. Il donatore così viene rimborsato con interessi; lo 
scambio c’è, simbolico e forse più duraturo e incisivo nelle 
relazioni interpersonali a livello sociale ed economico. Altro 
riconoscimento è la stima di sé che aumenta a livello psicolo-
gico; così il donatore può essere pensato in termini di scam-
bio; ma se è scambio, non è dono, che è caratterizzato dal 
non ricevere nulla in cambio relativamente ad ogni aspetto. 

Anche per il donatario, ossia colui che riceve, in realtà il 
dono non è gratuito, perché è sempre in debito di ricono-
scenza; non potendo restituire, forse riceve la “consapevo-
lezza di dipendere”, di essere inferiore; dal semplice ricevere 
scaturisce una sorta di sottomissione, così anche il donata-
rio si trova in una situazione di scambio15. Sembrerebbe più 
difficile, in apparenza, pensare il dono come tale secondo 
la logica dello scambio, tuttavia Marion osserva che la cosa 

13.	 J.-L. Marion, Dialogo con l’amore, cit., p. 53. 
14.	 Ivi, p. 54.
15.	 Ivi, p. 55. 



46 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

donata non è soltanto l’oggetto, ma è anche il movimento 
del donare, la relazione; e, una volta giunto a destinazione, 
il dono può smettere di essere cosa donata e diventa oggetto 
possibile di scambio economico, può essere rivenduto, ri-
entrando così nella logica dello scambio. Si giunge al para-
dosso che si passa alla trascrizione del dono in termini di 
scambio: “Di più, finiamo con il concludere che il dono è 
l’apparenza e lo scambio la realtà. L’economia, cioè, fa ve-
nire alla luce lo scambio in luogo di ciò che crediamo esse-
re un dono; quest’ultimo, invece, risulta essere un’illusione, 
forse utile della morale e della religione, che l’economia di-
strugge ristabilendo lo scambio”16, basato, sottolinea, sulla 
logica dell’“uguaglianza”. Anche la cosiddetta “economia 
della gratuità” secondo Marion è interpretabile secondo la 
logica dello scambio e porta l’esempio delle campagne di in-
formazione dell’UNICEF o di altre associazioni caritative, i 
cui mezzi e termini della gratuità – la richiesta del dono, la 
compassione, il riferimento ai sentimenti umanitari, ecc. – 
non sono che una strategia retorica volta alla redistribuzione 
delle ricchezze, per smussare le differenze: “In apparenza, 
dunque, si tratta di un dono, in realtà si tratta dell’equilibrio 
del sistema economico, dal momento che se ci sono diva-
ri troppo grandi il sistema economico non può funzionare. 
Dunque si riequilibra il sistema economico, e mentre credia-
mo di essere donatori, siamo in realtà soltanto normali agenti 
economici”17. 

Anche riguardo al donatario si resta nell’ambito del ten-
tativo di ristabilire una certa uguaglianza, in primo luogo 
economica, affinché il sistema continui a funzionare. Marion 
osserva che c’è anche il ristabilire un’uguaglianza giuridica, 
trattando il donatario come essere umano, in quanto, osserva 

16.	 Ivi, p. 56.
17.	 Ivi, p. 59. 



F. Valori | Etica del dono fra scambio, amore e simbolo	 47 

sottilmente, il mettere in discussione l’umanità del donatario 
negandone i bisogni e quindi i diritti fondamentali connes-
si, potrebbe in futuro ritorcersi contro chi ora nega i diritti 
non soccorrendo, perché le situazioni mutano. L’uguaglian-
za economica così richiama l’uguaglianza giuridica e politica: 
ma si è sempre nella logica dello scambio.

 Anche l’oggetto donato esula dalla gratuità e resta nella lo-
gica dello scambio, infatti il momento della eventuale gratuità 
è soltanto provvisorio, chi riceve il dono riceve merci o ciò che 
può diventare tale: lo scopo della gratuità non è di uscire dallo 
scambio economico, ma di rientrarvi: “L’economia della gra-
tuità è il momento in cui la gratuità è al servizio dell’economia 
e non il contrario”18. Insomma, ad una descrizione “somma-
ria” della logica del dono, si conferma l’apparente aporia che 
la sua logica sia quella dello scambio, con la conseguenza che 
il dono di per sé non esiste. A questo livello, ribadisce Marion, 
si arresta Derrida per il quale non è possibile parlare di dono, 
ma di scambio19, a parte l’es gibt impersonale.

Ma a partire da questo esito aporetico derivante da una 
descrizione superficiale del dono, Marion inizia un ulterio-
re percorso fenomenologico di ricerca di un dono che non 
si contraddica nella logica dello scambio: “La mia ipotesi è 
invece che è possibile descrivere il dono senza fare appello ai 
tre termini dello scambio, oppure facendo appello a due di 
essi e non al terzo, o ancora facendo appello soltanto a uno 
dei tre”20. Infatti ci sono doni in cui il donatore resta anoni-
mo, come ci sono doni in cui il donatario è anonimo, o anche 
sconosciuto (ad es, il dono fatto ad un’associazione umanita-
ria; anche chi scrive un libro, non sa chi lo leggerà, o chi lascia 
qualcosa per fruitori futuri). Lo stesso dono può non essere 

18.	 Ivi, p. 60. 
19.	 Ivi, p. 62.
20.	 Ibidem. 



48 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

più ciò che il donatore intendeva donare (ciò che lo scrittore 
intendeva scrivere può non essere ciò che il lettore intende). 
Se viene a mancare anche solo uno dei termini – dono, dona-
tario, donatore – non c’è più dono in termini di scambio, al 
quale sono necessari i tre termini. Invece per Marion, anche 
se mancano i termini, il dono come tale resta, ma con deter-
minazioni diverse dallo scambio. In primo luogo mostra che 
il dono non coincide con l’oggetto donato che è soltanto “il 
segno della cosa donata”: quando si dona un anello/fede, nel 
rapporto a due, non si dona un oggetto, ma il proprio tempo, 
la propria vita: “Io dono il mio essere che, evidentemente, 
non è un oggetto e, dunque ciò che dono è soltanto il simbolo 
di ciò che è realmente donato”21. La simbolicità dell’oggetto 
consente di portare il dono fuori dallo scambio.

4. Il dono della paternità

L’ulteriore riduzione fenomenologica si risolve nella libe-
razione dall’economico e quindi nel cercare ed esibire un 
fenomeno di donazione a cui è essenziale la “riduzione” dei 
termini; tale fenomeno è visto da Marion nella paternità, che 
si dona quale evento non prevedibile, senza causa e non con-
futabile: “Fa accadere un nuovo possibile”, come tale è un 
evento dell’evento. Egli mostra come questo fenomeno per 
eccellenza possa essere descritto senza donatore, senza do-
natario e senza l’oggetto donato. Infatti la determinazione 
del padre è l’assenza: è presente soltanto nel momento della 
procreazione poi scompare, per ritornare; ha un rapporto 
simbolico con il figlio, diversamente dalla madre che ha un 
rapporto di immanenza. Anzi sottolinea che il padre che re-
sta “sempre là” è “un cattivo padre”: “Il padre è colui che 

21.	 Ivi, p. 64.



F. Valori | Etica del dono fra scambio, amore e simbolo	 49 

può essere là e che può tornare. Ha il diritto di tornare, ma 
non di ‘stare sempre là’. Questa è la condizione perché la 
filiazione diventi un dono. Se il padre non è colui che man-
ca, la filiazione non è un dono, ma un possesso”22. Il padre 
perciò è un donatore assente. Ma anche il donatario manca, 
anzi, deve mancare ed è sempre in deficit nei confronti del 
padre, dei genitori, non potrà mai ridare la vita a loro, ma 
solo attenzione. Il figlio potrà ancora donare la vita, ma non 
a chi gliel’ha donata. Quanto al dono, di per sé il padre non 
dona un oggetto, ma la vita, il tempo, il nome e il cognome 
che hanno un carattere simbolico. Il nome infatti è una strut-
tura di appello e risposta, non un oggetto. Le determinazioni 
della paternità delineate mostrano che essa va al di là del 
principio di identità, perché l’altro prodotto/donato, il figlio, 
non sarà mai identico al padre, in lui il padre esprime una di-
suguaglianza con se stesso; mentre l’identità e l’uguaglianza 
e, quindi, il principio di non-contraddizione, caratterizzano 
lo scambio. La messa in discussione dei principi di identità 
e di non-contraddizione, alla base della metafisica, mette la 
paternità in contraddizione con essa23, ma anche con il prin-
cipio di ragion sufficiente, perché c’è uno scarto fra l’effetto 
e la causa, che non può essere tolto, perché la nascita non è 
ancora l’effettività del figlio24. La paternità produce un altro 
da sé che non sarà mai identico a sé, piuttosto la paternità 

22.	 Ivi, p. 66. 
23.	 Ivi, pp. 68-69.
24.	 Ivi, pp. 69-73. Alla fine delle riflessioni sul dono, proprio meditando il 

principio di ragion sufficiente, Marion sottolinea che tale principio è detto dallo 
stesso Leibniz ratio reddenda, dove reddere rationem significa dare e donare di 
nuovo; con questo riferimento intende suggerire che la logica del dono e del dato 
non dipende dalla ragion sufficiente, dalla causa, ma che, sorprendentemente, 
“la ragion sufficiente come fondamento ultimo non dice se stessa in termini di 
ragion sufficiente. Questa deve lasciarsi formulare in termini di reddere, ossia di 
dono, di donazione” (Ivi, p. 73); la ragion sufficiente non spiega se stessa, deve 
ricorre e al dono. 



50 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

produce la stessa paternità ad infinitum, ossia “la causa della 
possibilità indefinita della riproduzione”25. 

In questa indagine fenomenologica relativa alla paterni-
tà come fenomeno eccellente del dono, svincolato dai tre 
elementi qualificanti – dono, donatore e donatario – c’è un 
convitato di pietra che è la donna con la maternità. Tutto il 
discorso di Marion presuppone la presenza della donna, pre-
senza essenziale perché senza di lei non ci sarebbe nemmeno 
la paternità nei suoi tre aspetti. La sua presenza è appena ac-
cennata per l’aspetto della relazione immanente con il figlio, 
poi di fatto – non di diritto – risulta assente e inessenzializ-
zata nella presentazione del fenomeno paternità. Ma proprio 
la determinazione dell’assenza del padre, per poi ritornare 
rafforza, se ce ne fosse bisogno, l’ineludibilità della madre. 
Un donatore che nella sua singolarità non può donare nulla, 
non può da solo essere principio della vita, donare la vita, l’e-
vento, il nome stesso: come tale non è esempio di dono puro. 
La riduzione fenomenologica condotta da Marion mette tra 
parentesi l’interpretazione in chiave economica del dono, ma 
non riesce a ridurre la “pre-comprensione” ancestrale della 
paternità che vede il ruolo della donna e della maternità sol-
tanto in funzione dell’uomo e della paternità.

 Eppure proprio Marion, ad esempio ne Il fenomeno 
erotico mostra il fenomeno erotico “incrociato”, saturo, ric-
chissimo, come incontro fra i due amanti in cui si donano la 
reciproca “individuazione” in nome dell’amore, dono in cui 
ciascuno non dona se stesso all’altro, perché dall’indagine 
condotta sull’amore, emerge l’intrinseca povertà di ciascu-
no: ma lui fa scoprire all’altra se stessa e viceversa lei fa sco-
prire all’altro se stesso. In realtà in questo fenomeno erotico 
incrociato non ci sono i termini del dono secondo la logica 
dello scambio, eppure si dona vicendevolmente massima-

25.	 Ivi, p. 70.



F. Valori | Etica del dono fra scambio, amore e simbolo	 51 

mente. In quella sede Marion procede partendo da queste 
considerazioni e declinare il dono della generazione da parte 
di entrambi i genitori, come in effetti è. 

5. Levinas: la donna, la paternità e il dono del figlio

L’accentuazione del ruolo della paternità nel dono non ca-
ratterizza solo Marion, ma anche altri filosofi che pure tema-
tizzano la relazione e il rispetto dell’Altro. Così per Levinas 
il femminile partecipa alla fecondità e alla generazione, in cui 
invece è protagonista l’uomo-padre: la femminilità si associa 
alla generazione, sulla linea della concezione ebraica arcaica 
(che è invece matrilineare riguardo alla trasmissione della na-
zionalità).

Nell’età contemporanea Lévinas ha ripensato l’essen-
za della paternità nell’ambito di una più ampia riflessione 
sull’Altro e sulla relazione, sottolineando che la relazione 
autentica è quella che lascia essere l’Altro come tale, senza 
ricondurlo al Medesimo. 

Conseguentemente Lévinas mette in discussione l’amo-
re sia come fusione – o anche rifrazione dell’uno nell’altro 
in cui appunto si perde l’alterità e quindi la differenza26 –, 
sia come erotismo che oggettiva l’altro, in genere la donna, 
dominandola. In Il tempo e l’altro27, opera breve, ma inau-
gurale dell’originalità speculativa di Levinas, la donna è 
pensata nella sua misteriosità come l’origine del concetto di 
alterità. In Totalità e infinito è declinata non solo come l’o-
rigine dell’alterità, ma come essenza della “dimora”, “acco-
glienza ospitale”, “intimità”: “La donna è la condizione del 

26.	 E. Levinas, Tra noi, a cura di E. Baccarini, Jaca Book, Milano 2002, pp. 
137-156.

27.	 E. Levinas, Il tempo e l’altro, il melangolo, Genova 1987.



52 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

raccoglimento, dell’interiorità della casa e dell’abitazione”28, 
costituisce l’“ospitalità”, come fatto concreto che si snoda 
fra il raccoglimento e la separazione, “ospitalità” che è un 
sovrappiù della stessa relazione con l’altro, una sorta di so-
vrabbondanza29.

Il raccoglimento di per sé indica una sospensione delle re-
lazioni immediate con il mondo, prevedendo una maggiore 
attenzione per se stessi, per la propria situazione e possibilità:

E l’Altro la cui presenza è discretamente un’assenza e a partire dal 
quale si attua l’accoglienza ospitale per eccellenza che descrive il 
campo dell’intimità, è la Donna. La donna è la condizione del racco-
glimento, dell’interiorità della Casa e dell’abitazione […]. Altri che 
accoglie nell’intimità non è il voi del volto che si rivela in una dimen-
sione di maestà – ma appunto il tu della familiarità: linguaggio senza 
insegnamento, linguaggio silenzioso, intesa senza parole, espressione 
nel silenzio […]. Si tratta qui di una dimensione nuova ed irriduci-
bile, una mancanza deliziosa dell’essere, fonte della dolcezza in sé30.

Esistere non vuol dire esser gettati come una pietra nell’e-
sistenza, ma dimorare in primo luogo nel raccoglimento a 
casa propria “come in una terra d’asilo”31. Da un lato il fem-
minile viene mostrato da Levinas come momento fondamen-
tale dell’orizzonte della vita interiore, con la precisazione che 
l’assenza dell’essere umano di “sesso femminile” in una di-
mora a livello empirico, non muta la dimensione della femmi-
nilità “che vi resta aperta, come accoglienza della dimora”32. 
Tuttavia l’interiorità riservata alla donna come abbiamo visto 
è caratterizzata da una dimensione “nuova” e “irriducibile”, 
come “deliziosa mancanza di essere”, che si colloca al di là 

28.	 E. Levinas, Totalità e Infinito, tr. it., Introduzione di S. Petrosino, Jaca 
Book, Milano 2004, p. 158.

29.	 Ivi, p. 176.
30.	 Ivi, pp. 158-159. 
31.	 Ivi, p. 159. 
32.	 Ivi, p. 161. 



F. Valori | Etica del dono fra scambio, amore e simbolo	 53 

del linguaggio, al di là della “significanza” maestosa dell’e-
pifania del volto. La donna con la sua femminilità rappre-
senta in Lévinas l’originaria capacità di accoglienza insieme 
alla misteriosità dell’alterità, entrambi i concetti sono in fon-
do correlati: accoglie veramente l’altro chi lo mantiene nella 
sua alterità e questo può essere fatto solo da chi è l’alterità in 
quanto tale, irriducibile nonostante ogni violenza. Il proble-
ma della donna in Levinas è che rischia di essere l’Altro al di 
là dell’Altro che invece si fa innanzi e rivela la propria signi-
ficanza maestosa nell’epifania del volto, laddove la donna è 
descritta come “deliziosa mancanza di essere”.

Anche nella riflessione sulla relazione amorosa è evidente 
la pre-comprensione del rapporto fra amante e amata in ter-
mini tradizionali rispettivamente di attivo e passivo. Il fem-
minile come l’amata rappresenta la debolezza, la vulnerabili-
tà che suscitano tenerezza:

Amare significa temere per altri. Dare aiuto alla sua debolezza. In 
questa debolezza, come nell’aurora, sorge l’Amato che è l’Amata. 
Epifania dell’amato, il femminile non viene ad aggiungersi all’ogget-
to, e al Tu, preliminarmente dati o incontrati al neutro, il solo genere 
che la logica formale conosca. L’epifania dell’Amata è una cosa sola 
con il suo regime di tenerezza com-mossa. Il modo della tenerezza 
com-mossa consiste in una fragilità estrema, in una vulnerabilità33.

Il moto dell’amante posto di fronte alla debolezza del-
la femminilità, il moto dell’amante che si “compiace nella 
compassione”, si realizza nel piacere della carezza34, primo 
contatto in cui cerca “ciò che non è ancora”: “Nel carnale 
della tenerezza, il corpo abbandona lo statuto dell’ente”35. 
Siamo al limite di quello che Levinas chiama il-y-a, al limite 

33.	 Ivi, p. 263.
34.	 Ivi, p. 264.
35.	 Ivi, p. 265.



54 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

del c’è anonimo36, che apre la notte dell’erotico, del nascosto, 
del mistero “patria del vergine, che, nello stesso tempo, è 
scoperto dall’Eros e sfugge all’Eros”37. La carezza, la tenerez-
za, la stessa voluttà sono modalità diverse di muovere verso 
l’Altro, di scoprire il nascosto “in quanto nascosto”. In que-
sto contesto: “La simultaneità o l’equivoco di questa fragilità 
e di questo peso di non significanza, più greve del peso del 
reale informe, costituisce per noi la femminilità”38.

Levinas torna a sottolineare, proprio nelle pagine di Tota-
lità e infinito in cui parla della femminilità, che il significato 
come “senso unico”39, si presenta nel volto, non nel senso 
che il volto riceva significato da altro, dalle elaborazioni cul-
turali, ma appunto nel senso che “significa di per sé”, ogni 
spiegazione parte da esso, non deve essere spiegato: ogni 
Sinngebung parte dal volto. Così il fenomeno essenziale del 
significato “coincide con l’esteriorità” che ha origine nell’e-
pifania del volto, che è alla base dell’esser per altri, della “tra-
scendenza” come “moralità”. La significanza totale dell’en-
te/volto si presenta nella resistenza infinita alla negazione, 
all’omicidio e nello stesso tempo come tentazione della nega-
zione totale. Il significato, che sorge di fronte alla divinità del 
volto “rende possibile ed impossibile l’omicidio”40. 

Diversamente, nell’incontro con l’amata, con il volto fem-
minile, nell’Eros “la purezza dell’espressione è già turbata 
dall’equivoco del voluttuoso”41 e il principio di “non uccide-
re” che costituisce il “significato” del volto “sembra” oppor-

36.	 Cfr. E. Levinas, Dall’esistenza all’esistente, tr. it., Marietti, Genova 
1986, pp. 50 e ss; Id., Etica e Infinito, Città Nuova, Roma 1984, p. 66.

37.	 E. Levinas, Totalità e Infinito, cit., p. 266.
38.	 Ivi, p. 264.
39.	 E. Levinas, Umanesimo dell’altro uomo, il melangolo, Genova 1998, 

pp. 59 ss. 
40.	 E. Levinas, Totalità e Infinito, cit., p. 269.
41.	 Ivi, p. 268.



F. Valori | Etica del dono fra scambio, amore e simbolo	 55 

si al mistero che è presente nell’Eros e che si fa innanzi nella 
femminilità, con la sua tenerezza “com-mossa”:

La debolezza della femminilità invita alla pietà per ciò che, in un 
certo senso, non è ancora, alla mancanza di rispetto per ciò che si 
esibisce nell’impudore e, malgrado l’esibizione, non si scopre, cioè 
si profana. […] Il volto femminile riunisce questa chiarezza e questa 
ombra. […] La relazione, in apparenza a-sociale dell’eros, avrà un 
riferimento, sia pure negativo, con il sociale. In questa inversione del 
volto da parte della femminilità – in questa sfigurazione che si riferi-
sce al volto – la non-significanza si situa nella significanza del volto42.
La femminilità, insomma, vive in questa ambiguità di socialità e non 
socialità, sfigurazione del volto, significanza e non-significanza. C’è da 
chiedersi quanto la non-significanza che si situa nella significanza del 
volto della donna non sia retaggio della pre-comprensione che inevi-
tabilmente segna, in virtù della nostra gettatezza, ed esser-nel-mondo 
per usare espressioni e concetti heideggeriani. La “sfigurazione” del 
volto femminile è accettata senza essere tematizzata da Levinas, senza 
porsi il problema se sia il risultato di sedimentazioni culturali totaliz-
zanti, mosse da volontà di dominio. 
La donna in quanto amata “resta intatta nella sua nudità, al di là dell’og-
getto e del volto, e così al di là dell’ente, si mantiene nella verginità. Il 
Femminile essenzialmente violabile ed inviolabile, l’‘Eterno Femmi-
nino’ è il vergine o una continua ripresa della verginità, l’intoccabile 
persino nel contatto della voluttà, nel presente-futuro. Non come una 
libertà in lotta con il suo conquistatore, che rifiuta la sua reificazione e 
la sua oggettivazione, ma una fragilità al limite del non essere”43,

non nel senso di ciò che non è più, ma nel senso di ciò che 
non è ancora, dell’avvenire che è al di là di ogni anticipazione.

Così l’Eros va al di là del volto, per questo Levinas osser-
va che: “L’amore non porta semplicemente, per una via più o 
meno traversa o più o meno diretta, verso il Tu. Si muove in 
una direzione diversa da quella in cui si incontra il Tu”44. Il 
nascosto infatti è al di là del personale, inafferrabile. L’amore 

42.	 Ivi, pp. 269-270.
43.	 Ivi, pp. 265-266.
44.	 Ivi, p. 271.



56 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

è caratterizzato dalla non-socialità della società degli inna-
morati, il loro rapporto esclude il terzo, quale società chiusa, 
non pubblica per eccellenza, ma in questo contesto Levinas 
conclude che: “Il femminile è l’Altro, refrattario alla società, 
membro di una società a due, di una società intima, di una 
società senza linguaggio”45. 

Mentre l’amicizia va verso l’altro, verso il volto significan-
te, l’amore “cerca ciò che non ha la struttura dell’ente, ma 
l’infinitamente futuro, ciò che deve essere generato”46. Per 
questo nel volto femminile si situa la non-significanza nella 
significanza. L’amore cerca non l’ente, ma l’infinito futuro, 
la voluttà si compiace nella voluttà “che non vuol dire iden-
tificazione, ma piuttosto tran-sustanziazione, il Medesimo e 
l’Altro non si confondono, ma, appunto – al di là di ogni 
progetto possibile, al di là di ogni potere sensato ed intel-
ligente – generano il figlio”47. Certamente la fecondità ha 
bisogno dell’amata, della femminilità, ma pienamente nella 
trascendenza della transustanziazione si realizza la paterni-
tà: L’“Io è nel figlio, un altro. La paternità dimora in una 
identificazione di sé, ma anche in una distinzione nell’iden-
tificazione – struttura imprevedibile nella logica formale”48. 
Nella fecondità l’essere infinito comincia sempre di nuovo. 
L’io del figlio “trae la sua unicità dall’io dell’Eros paterno. Il 
padre non è figlio, essere sostanzialmente in esso, senza però 
mantenervisi in modo identico”49. Il figlio riprende l’unicità 
del padre, ma nello stesso tempo ne resta estraneo, secondo 
un duplice movimento contraddittorio che va oltre il princi-
pio di identità50. Nella paternità si esprime il Desiderio, quel 

45.	 Ivi, p. 272.
46.	 Ivi, p. 273.
47.	 Ibidem.
48.	 Ivi, p. 275.
49.	 Ivi, p. 278.
50.	 Cfr. Ivi, p. 279.



F. Valori | Etica del dono fra scambio, amore e simbolo	 57 

moto del donare andando al di là da sé che non è mancanza 
o bisognosità, ma totale e responsabile esser per l’Altro51. Il 
“Desiderio” consiste nel “generare l’essere buono”, l’“essere 
bontà della bontà”. La fecondità, così, in cui il padre è il 
perno, costituisce quel dono che origina non la mera molte-
plicità, ma l’autentica intersoggettività.

Nelle analisi di Levinas la donna appare ancora segnata da 
arcaiche concezioni che non vengono messe in discussione, per 
cui è segnata ancora dalla non-significanza, è refrattaria alla so-
cietà, al limite dell’ente; la sua incidenza ineludibile è tolta nel 
mostrare il dono puro della paternità, che nulla sarebbe senza 
la donna, senza la maternità. Ciò apre la riflessione ad un’etica 
del dono nel riconoscimento e nel rispetto di tutti gli attori, 
un’etica dell’impegno e della responsabilità, non minata da 
una pre-comprensione discriminante operante ancora dietro 
alla presunta neutralità del metodo fenomenologico. Le nostre 
riflessioni su Marion e Levinas, hanno cercato di evidenziare 
come anche chi centra l’attenzione sull’Altro, sul dono e sull’a-
more, possa mantenere concezioni dimidianti ed escludenti nei 
confronti di quell’Altro ulteriore che è l’Altra, ossia la donna.

Riferimenti bibliografici
 

Caillé A. (1994), Don, intérȇt et désintéressement. Bourdieu, Mauss, 
Platon et quelques autres, La Découverte MAUSS, Paris. 

Caillé A. (1998), Il terzo paradigma: antropologia filosofica del 
dono, Bollati Boringhieri, Torino. 

Canullo C. (2023), Tra Levinas e Marion. Descartes, le idee e l’infi-
nito, Inschibboleth, Roma. 

51.	 Ivi, p. 277.



58 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

Casucci C. (2019) (a cura di), Economia e beni relazionali. Tra desi-
deri e realizzazione dell’uomo, Orthotes, Napoli-Salerno.

Derrida J. (1991), Donner le Temps, La Fausse Mannaie, Galilée, 
Paris.

Ferretti G. (2002) (a cura di), Fenomenologia della donazione a 
proposito di Dato che di Jean-Luc Marion, Morlacchi, Perugia.

Godbout J. T. (1998), Lo spirito del dono, in coll. con A. Caillé, 
Bollati Boringhieri, Torino.

Grasselli P., Montesi C. (2008) (a cura di), L’interpretazione dello 
spirito del dono, FrancoAngeli, Milano.

Grasselli P., Moschini M. (2007) (a cura di), Economia e persona, 
Vita e pensiero, Milano. 

Heidegger M. (2000), Essere e tempo, Longanesi, Milano.

Henaff M. (2012), Les don des philosophes, Seuil, Paris. 

Levinas E. (2002), Tra noi, Baccarini E. (a cura di), Jaca Book, 
Milano.

Levinas E. (1987), Il tempo e l’altro, Il melangolo, Genova.

Levinas E. (2004), Totalità e Infinito, Introduzione di S. Petrosino, 
Jaca Book, Milano.

Levinas E. (1986), Dall’esistenza all’esistente, Marietti, Genova.

Levinas E. (1984), Etica e Infinito, Città Nuova, Roma. 

Levinas E. (1998), Umanesimo dell’altro uomo, Il melangolo, Ge-
nova.

Marion J.-L. (2001), Etant donné. Essai d’une phénoménologie de 
la donation, PUF, Paris 1997; trad. it, SEI, Torino.

Marion J.-L. (2007), Le Phénomène erotique, Grasset, Paris 2003; 
tr. it., Cantagalli, Siena.

Marion J.-L. (2007), Dialogo con l’amore, a cura di U. Perone, Ro-
senberg & Sellier, Torino.



F. Valori | Etica del dono fra scambio, amore e simbolo	 59 

Marion J.-L. (2010), Réduction et donation. Recherches sur Hus-
serl, Heidegger et la phénoménologie, PUF, Paris 1989; tr. it., 
Marcianum Press, Venezia. 

Marion J.-M. (1986), Prolégomène à la charité, Éditions de la Dif-
férence, Paris. 

Mauss M. (2002), Essai sur le donne, Puf, Paris 1950; tr. it, Einau-
di, Torino.

Montesi C. (2019), La forza del dono, in Casucci M. (a cura di), 
Economia e beni relazionali. Tra desideri e realizzazione dell’uo-
mo, Orthotes, Napoli-Salerno.

Valori F. (2019), Heidegger e Levinas. Percorsi antropologici tra on-
tologia e etica, Carabba, Lanciano.



Cristina Montesi

Grazie alla vita che mi ha dato tanto…Sul paradig-
ma di un’economia del dono

Abstract

Il saggio vuole dimostrare come il ricevere, con le correlate virtù (tra cui 
in primis la gratitudine), sia importante quanto il dare e sia la molla del 
contraccambiare contribuendo a far chiudere il cerchio del sistema del 
“dono relazionale”. Il ricevere è un’arte; è una leva di trasformazione 
personale, del mondo e dell’impresa; è fonte di felicità individuale e pub-
blica; è sorgente di legame sociale e di cura delle persone e del creato.

The essay aims to demonstrate how receiving, with the related virtues 
(first and foremost gratitude), is as important as giving and is the dri-
ving force behind reciprocation, helping to close the circle of “relatio-
nal gift” system. Receiving is an art; is a lever for personal, world and 
business transformation; is a source of individual and public happi-
ness; is a source of social bond and of care of people and of creation.

Keywords

ricevere, gratitudine, dono relazionale

1. Partire dal ricevere per comprendere il sistema del dono

Spesso parlando del dono ci si sofferma soprattutto sull’a-
zione del dare. Vorrei questa volta partire invece dal ri-

cevere, che è un atto che fa parte integrante di una serie di 
azioni riconducibili ad una particolare concezione di dono, 
il dono relazionale. Il dono relazionale, teorizzato da alcu-
ni esponenti del Mauss (Movimento Anti Utilitarista delle 



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 61 

Scienze Sociali) che si ispirano a Marcel Mauss1, l’antropolo-
go autore del famoso “Saggio sul dono”(1923)2, è un sistema 
fatto di tre azioni donative di uguale importanza, collegate 
tra loro, ma differite nel tempo: dare, ricevere, ricambiare3, 
anche se l’atto del ricevere con le sue correlate virtù (in pri-
mis la gratitudine) viene di solito messo in ombra da quello 
che sembrerebbe essere l’atto fondativo del dono: il dare.

In realtà i tre momenti possono confondersi logicamente 
tra loro dando luogo ad una diversa concatenazione dei gesti 
di generosità. Nelle esperienze di volontariato succede spes-
so che si comincia a donare perché prima si è ricevuto (molte 
persone iniziano ad aiutare il prossimo in quanto sono state 
soccorse e/o curate in precedenza da altre persone durante 
un frangente particolarmente drammatico e/o difficile della 
loro vita)4.

Il ricambiare dipende quindi dalla anamnesi, ovvero dalla 
nostra capacità di avere memoria di tutte le volte che siamo 

1.	 A. Caillé, Il terzo paradigma. Antropologia filosofica del dono, Bollati 
Boringhieri, Torino, 1998; A. Caillé, Note sul paradigma del dono, in P. Grasselli, 
C. Montesi (a cura di), L’interpretazione dello spirito del dono, Franco Angeli, 
Milano 2008, pp. 32-33; A. Caillé, Lo spirito del dono e del contro-dono: un nuovo 
tipo di pensiero, in A. Lombardi (a cura di), I beni relazionali negli scambi sociali 
ed economici. Il dono tra interesse egoistico ed altruismo puro, Franco Angeli, 
Milano, 2010, pp. 50-51.

2.	 M. Mauss, Saggio sul dono. Forma e motivo dello scambio nelle società 
arcaiche, Einaudi, Torino, 2002, ed. or. 1923.

3.	 Recentemente Alain Caillé ha rivisto le componenti del “sistema del 
dono” includendo un quarto elemento: il chiedere. Alain Caillé ha motivato que-
sta inclusione con il fatto che se si dà qualcosa a qualcuno che non ne ha bisogno 
o non la desidera, allora il dono si svuota e diventa inoperante. Il sistema del 
dono completo è quindi quello di chiedere, dare, ricevere, ricambiare che si op-
pone al ciclo negativo incentrato sull’ignorare, prendere, rifiutare, mantenere. A. 
Caillé, Extensions du domaine du don. Demander-donner-recevoir-rendre, Actes 
Sud, Paris, 2019.

4.	 J. Godbout, Quello che circola tra noi. Dare, ricevere, ricambiare, Vita e 
Pensiero, Milano, 2008; C. Montesi, Dare, ricevere, ricambiare: il paradigma del dono 
come alternativa antropologica ed economica, in P. Grasselli, C. Montesi (a cura di), 
L’interpretazione dello spirito del dono, Franco Angeli, Milano, 2008, pp. 81-107.



62 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

stati curati dagli altri, siamo stati salvati da benefattori, siamo 
stati soccorsi da diverse istituzioni e, per chi è credente, sia-
mo stati aiutati dalla Provvidenza, nella consapevolezza che 
c’è un filo rosso di Amore ricevuto e poi ri-donato che collega 
tanti episodi della nostra esistenza5. Un esercizio, questo del-
la memoria dei doni ricevuti che, secondo il filosofo Duccio 
Demetrio (autore del libro Ingratitudine. La memoria breve 
della riconoscenza)6, dovremmo periodicamente fare, per non 
sprofondare nell’indifferenza e nell’egoismo e per proseguire 
con speranza nel cammino della vita anche nelle avversità.

Seneca stesso, nell’opera Sui Benefici, ci esorta a ricordare 
i benefici ricevuti: 

Chiediti, dentro di te, se hai dimostrato riconoscenza a tutti colo-
ro con i quali eri in debito, se non sia andato perduto nessuno dei 
benefici che hai ricevuto, se il ricordo del bene che ti è stato fatto ti 
accompagni sempre. Ti renderai conto che i benefici che ti sono stati 
fatti quando eri bambino li hai già dimenticati prima dell’adolescen-
za, quelli che ti sono stati concessi nell’adolescenza non sono durati 
nella memoria fino alla vecchiaia. Alcuni benefici li abbiamo persi, 
altri rimossi, altri sono usciti poco a poco dal nostro campo visivo, da 
altri abbiamo distolto lo sguardo7.

Nei momenti di difficoltà, a causa di un senso di abban-
dono da parte degli Altri o del tradimento perpetrato dagli 
Altri, siamo più inclini a cadere in balía di quelle che Elena 

5.	 Secondo Papa Francesco è importante “saper vedere la grazia”, ovvero: 
“Guardare indietro, rileggere la propria storia e vedervi il dono fedele di Dio: non 
solo nei grandi momenti di vita, ma soprattutto nelle miserie di vita”. Si tratta di 
“scoprire il filo rosso dell’amore di Dio che collega tutta la nostra esistenza”. Papa 
Francesco, Ti voglio felice, Libreria Pienogiorno, Città del Vaticano, 2022, p. 28.

6.	 D. Demetrio, Ingratitudine. La memoria breve della riconoscenza, Raf-
faello Cortina Editore, Milano, 2016.

7.	 Seneca, Sui benefici, Laterza, Roma-Bari, 2008, Libro VII, 16, 26. Af-
ferma ancora Seneca: “Questa, infatti, è la legge del beneficio che riguarda due 
persone: l’una deve subito dimenticare di averlo dato, l’altra non deve mai dimen-
ticare di averlo ricevuto”. Seneca, op. cit., Libro II, 10, 4, corsivo mio.



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 63 

Pulcini8 chiamava le passioni “tristi” della giustizia (invidia, 
risentimento, iracondia) contrapponendole a quelle “positi-
ve” della giustizia (indignazione e compassione) e/o diven-
tiamo preda delle passioni “tristi” della cura (risentimento 
o rabbia del care receiver per la propria dipendenza da altri; 
assuefazione alla sofferenza e disgusto per la dipendenza del 
care giver nei confronti del care receiver) che sono in antitesi 
alle passioni “positive” della cura (quali la simpatia, l’empa-
tia, la compassione, l’amore)9.

La riconoscenza (una delle virtù del ricevere) può fungere da 
valido antidoto al vittimismo, alla rabbia ed al rancore. Non solo 
nelle circostanze di vita negative, ma anche nella nostra realtà 
quotidiana dovremmo comunque essere più consapevoli della 
miriade di doni che abbiamo ereditato nel momento in cui sia-
mo venuti al mondo (il dono stesso della vita e dei nostri talenti 
che dobbiamo mettere a frutto), dei doni che abbiamo ricevuto 
e riceviamo continuamente dalla natura10, dei doni provenienti 
dalla cultura che si è stratificata nel tempo cristallizzandosi in 
tante opere (artistiche, letterarie, musicali e di altra natura) ed in 
tante istituzioni (norme legali, sociali, morali).

8.	 E. Pulcini, Tra cura e giustizia. Le passioni come risorsa sociale, Bollati 
Boringhieri, Torino, 2020.

9.	 E. Pulcini, S. Bourgault (a cura di), Cura ed emozioni. Un’alleanza com-
plessa, Il Mulino, Bologna, 2018; C. Montesi, Per una civiltà delle passioni, “In-
discipline. Rivista di Scienze Sociali”, vol. 1, n. 2, Morlacchi Editore University 
Press, 2021, pp. 222-224.

10.	 I servizi ecosistemici sono quei benefici multipli donati gratuitamente 
dalla natura al genere umano. Per servizi ecosistemici si intendono sia i beni 
(come cibo, acqua, materie prime, materiali da costruzione, risorse genetiche) 
sia le funzioni ed i processi posti in essere dagli ecosistemi : assorbimento degli 
inquinanti, protezione dall’erosione e dalle inondazioni, regolazione dello scor-
rimento superficiale delle acque, mantenimento della qualità delle acque, for-
mazione e rigenerazione dei suoli e molte altre. Dai calcoli effettuati da Robert 
Costanza e da altri studiosi in un celebre articolo del 1997 era emersa una stima 
di 33.000 miliardi di dollari in media per le 17 categorie di servizi ecosistemici 
forniti dalla natura ogni anno (si consideri che nel 1997 il PIL mondiale era di 
circa 19.000 miliardi di dollari). R. Costanza et. al., The value of the world’s ecosy-
stem services and natural capital, “Nature”, n. 387, pp. 253-260.



64 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

Dovremmo sempre ricordare e prendere coscienza anche 
dei tanti doni che sono continuamente in circolo nelle diverse 
sfere di vita e di lavoro delle persone11: in famiglia, nelle ami-
cizie, nei rapporti sentimentali, all’interno di una comunità, 
nell’apparato dello Stato, nelle organizzazioni non profit e 
perfino nel mercato (dove però è più complicato scorgerli)12. 

Il dono è un fatto sociale totale ci dice Marcel Mauss, so-
ciale perché esso ha un connotato relazionale (il dono re-
lazionale instaura un legame tra persone) e totale perché 
esso permea l’esistenza umana in tutti i campi in cui essa 
si dispiega13. Karl Polanyi aveva individuato le due forme, 
alternative allo scambio di mercato, ma coesistenti con esso, 
con cui le cose circolano nel quadro delle interazioni sociali: 
la reciprocità sottesa al dono relazionale e la redistribuzione, 
meccanismo insito nella spartizione14.

2. Grazie alla vita che mi ha dato tanto

La forza e la pervasività del dono15, nelle sue diverse for-
me (dono relazionale, dono puro, dono convenzionale, dono 

11.	 “[..] il mondo appartiene ben più ai donatori di quanto non si tenda 
generalmente a pensare oggi”. J. Godbout, Lo spirito del dono, in collaborazione 
con A. Caillè, Bollati Boringhieri, Torino, 1993, nuova ed. 1998, p. 278.

12.	 C. Montesi, Dono ed economia: inconciliabilità o fertilizzazione incrocia-
ta? in G. Faldetta, S. Labate (a cura di), Il Dono. Valore di legame e valori umani. 
Un dialogo interdisciplinare, Di Girolamo Editore, Trapani, 2014, pp. 207-230.

13.	 “I fatti da noi studiati sono tutti, ci sia consentita l’espressione, fatti 
sociali totali o, se si vuole – ma a noi la parola piace di meno – generali; essi, 
cioè, mettono in moto la totalità della società e delle sue istituzioni [..] Le società 
hanno progredito nella misura in cui esse stesse, i loro sottogruppi e, infine, i loro 
individui, hanno saputo rendere stabili i loro rapporti, donare, ricevere e, infine, 
ricambiare”. M. Mauss, op. cit., p. 134 e p. 139.

14.	 K. Polanyi, La grande trasformazione, Einaudi, Torino, 1974.
15.	 C. Montesi, La forza del dono, in M. Casucci (a cura di), Economia e 

beni relazionali, tra desideri e beni relazionali, Orthotes, Napoli-Salerno, 2019, 
pp. 139-158.



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 65 

cerimoniale, dono strumentale, dono arcaico)16, giustifica 
il perché abbia utilizzato, nel titolo di questo saggio, il leit 
motiv “Grazie alla vita che mi ha dato tanto” della famosa 
quanto toccante canzone di Violeta Parra “Grazie alla vita”. 
Il brano musicale è stato spesso utilizzato come colonna so-
nora di tanti film, fra cui ricordo Le fate ignoranti del 2001 
del regista Ferzan Özpetek. Una canzone che invito a ria-
scoltare in originale o in una delle tante reinterpretazioni ad 
opera di cantautori stranieri (Mercedes Sosa 1971, Joan Baez 
1974) ed italiani (Gabriella Ferri 1974, Jovanotti 2022 solo 
per citarne alcuni).

La canzone, registrata nel 1966 a Santiago del Cile, è una 
celebrazione, all’insegna della gratitudine, della vita che ci è 
stata donata e della bellezza del mondo che si può rinvenire 
in tante piccole cose, a patto però di voler mettere in campo 
un briciolo di spirito di contemplazione e di voler sperimen-
tare un senso di meraviglia per le leggi dell’Universo, per 
la creatività e la complessità della natura17, contro il disin-
cantamento del mondo operato dalla ragione strumentale 
dell’economia neoclassica e dalla tecno-scienza, orientate 
solo all’utilità, all’efficienza, alla funzionalità18:

16.	 C. Montesi, L’interpretazione dello spirito del dono: le diverse concezio-
ni, in A. Lombardi (a cura di), I beni relazionali negli scambi sociali ed economici. 
Il dono tra interesse egoistico ed altruismo puro, Franco Angeli, Milano, 2010, pp. 
23-36.

17.	 Nel recupero della contemplazione bisogna stare attenti a non separare 
l’azione dalla contemplazione come molti mistici hanno d’altro canto fatto nella 
loro vita, una vita piena di preghiera di lode e di ringraziamento per la meraviglia 
del creato, orientata al rispetto per esso, ma al tempo stesso ricolma di amore per 
gli altri e di impegno attivo per e nella società.

18.	 M. Weber, La scienza come professione. La politica come professione, 
Einaudi, Torino, 2004; E. Husserl, La crisi delle scienze europee e la fenomenolo-
gia trascendentale, Il Saggiatore, Milano, 2015; M. Heidegger, La questione della 
tecnica, in Saggi e discorsi, Mursia, Milano, 1976, pp. 5-27; E. Severino, Il destino 
della tecnica, Rizzoli, Milano, 1998; F. Campagna, Magia e Tecnica. La ricostruzio-
ne della realtà, Tlon, Roma, 2021. 

https://it.wikipedia.org/wiki/Le_fate_ignoranti
https://it.wikipedia.org/wiki/2001


66 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

[..] domina una razionalità strumentale, avulsa dal fine della realiz-
zazione di tutti e di ciascuno, caratterizzata da un pensare calcolante 
– che Heidegger definiva provocatoriamente e con forza “non pensa-
re” – volto al dominio dell’altro uomo, anzi, ormai l’uomo in quanto 
tale è dominato dalla struttura, dall’ingranaggio, anche in virtù dello 
sviluppo tecnologico19. 

La gratitudine si sprigiona dalla presa d’atto della bellezza 
di tutto ciò che ci è stato gratuitamente donato dalla natura 
e che si può ammirare (in qualità di custodi e non di padroni 
del mondo20) come fa Hirayama. Hirayama, il protagonista 
giapponese del recente film di Wim Wenders “Perfect Days” 
(2023), è un taciturno ed umile addetto alle pulizie delle toi-
lette pubbliche di Tokyo che si ferma ogni giorno a osser-
vare le piante in un parco pubblico, scattando foto con una 
macchinetta fotografica analogica alle chiome degli alberi, 
per immortalare il Komorebi, ovvero il luccichio di luci e om-
bre creato dalle foglie che ondeggiano al vento. Si tratta non 
solo di una sensazione visiva, ma di una percezione più com-
plessa, che avviene in un momento di breve durata, seppur 
intenso, che richiama sul piano simbolico l’impermanenza e 
la mutevolezza costante di tutte le cose, che rappresenta un 
invito a rallentare il ritmo frenetico della vita, che racchiude 
un’esortazione a cogliere la luce, anche quando si attraver-
sano i periodi bui dell’esistenza, cercando la positività nelle 

19.	 F. Valori, Etica ed economia. Il contributo di Amartya Sen al concetto di 
bene comune, in M. Casucci (a cura di), Economia e beni relazionali, tra desideri 
e beni relazionali, Orthotes, Napoli-Salerno, 2019, p. 203.

20.	 Dice Papa Francesco riguardo a quello che lui chiama antropocentri-
smo dispotico: “La terra ci precede e ci è stata data [..] dobbiamo rifiutare con 
forza che, dal fatto di essere stati creati ad immagine di Dio e dal mandato di 
soggiogare la terra si possa dedurre un dominio assoluto sulle altre creature. È 
importante leggere i testi biblici nel loro contesto, con una giusta ermeneutica, 
e ricordare che essi ci invitano a coltivare e custodire il giardino del mondo [..] 
Custodire vuol dire proteggere, curare, preservare, conservare, vigilare” la Terra, 
non sfruttarla (Laudato sì, 67). Papa Francesco, Laudato sì, Edizioni San Paolo, 
Cinisello Balsamo (Milano), 2015, corsivo mio.



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 67 

cose semplici che arrecano serenità (come appunto il guar-
dare la luce del sole che filtra attraverso gli alberi). Anche 
per Violeta Parra la bellezza si può trovare, come recita la 
sua poetica canzone, nella nitidezza dei colori, nel guardare 
il cielo stellato, nel riuscire a riconoscere la persona amata in 
mezzo a una folla di persone, nei suoni della vita quotidiana 
(grilli, canarini, latrati, martelli, turbine, tuoni, la voce tenera 
dell’amato), nelle parole che scriviamo, pensiamo e diciamo, 
nel frutto dell’ingegno umano, nel vedere la luce che illu-
mina il cammino dell’anima di chi si sta amando. Il testo 
della canzone esprime gratitudine anche per altri aspetti: per 
la capacità di rintracciare la bellezza perfino nei momenti 
difficili dell’esistenza perché la vita, oltre al riso, ci dona an-
che il pianto, per la capacità di saper camminare attraverso 
tanti paesaggi anche impervi di vita (per città e pozzanghere, 
spiagge e deserti, montagne e pianure), per la capacità di 
distinguere il bene dal male.



68 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

Violeta Parra – Gracias a la vida – 1966

Il poeta e mistico persiano Jalāl al-Dīn Rūmī (1207-1273) 
nella sua poesia “La locanda”, in cui paragona l’essere uma-
no ad una locanda dove ogni mattina arriva qualcuno/qual-
cosa di nuovo, ci invita a ricevere con benevolenza perfino 
la “folla dei dispiaceri”: Sii grato per tutto quel che arriva, 
perché ogni cosa è stata mandata come guida dall’aldilà21. 

L’inno alla vita contenuto nella canzone “Grazie alla vita” 
si è tradotto per Violeta Parra, che è stata cantautrice, studiosa 
del folklore, pittrice, tessitrice, scultrice e ceramista, in impe-

21.	 Jalāl al-Dīn Rūmī, Poesie mistiche, BUR, Rizzoli, Milano, 1980.

Gracias a la vida, que me ha dado tanto 
Me dió dos luceros, que cuando los abro 
Perfecto distingo, lo negro del blanco 
Y en el alto cielo, su fondo estrellado 
Y en las multitudes, el hombre que yo amo
Gracias a la vida, que me ha dado tanto 
Me ha dado el oído, que en todo su ancho 
Graba noche y día, grillos y canarios 
Martillos, turbinas, ladridos, chubascos 
Y la voz tan tierna, de mi bien amado
Gracias a la vida, que me ha dado tanto 
Me ha dado el sonído, y el abecedario 
Con él las palabras, que pienso y declaro 
Madre, amigo, hermano y luz alumbrando 
La ruta del alma del que estoy amando
Gracias a la vida, que me ha dado tanto 
Me ha dado la marcha, de mis pies cansados 
Con ellos anduve, ciudades y charcos 
Playas y desiertos, montañas y llanos 
Y la casa tuya, tu calle y tu patio
Gracias a la vida, que me ha dado tanto 
Me dió el corazón, que agita su marco 
Cuando miro el fruto del cerebro humano 
Cuando miro el bueno tan lejos del malo 
Cuando miro el fondo de tus ojos claros
Gracias a la vida, que me ha dado tanto 
Me ha dado la risa y me ha dado el llanto 
Así yo distingo dicha de quebranto 
Los dos materiales que forman mi canto 
Y el canto de ustedes, que es el mismo canto 
Y el canto de todos, que es mi propio canto 
Gracias a la vida, que me ha dado tanto

Grazie alla vita che mi ha dato tanto, 
mi ha dato due stelle che quando le apro 
perfetti distinguo il nero dal bianco, 
e nell’alto del cielo il suo sfondo stellato 
e tra le moltitudini, l’uomo che amo.
Grazie alla vita che mi ha dato tanto, 
mi ha dato l’ascolto che in tutta la sua apertura 
cattura notte e giorno grilli e canarini, 
martelli turbine latrati acquazzoni 
e la voce tanto tenera del mio amato.
Grazie alla vita che mi ha dato tanto, 
mi ha dato il suono e l’abbecedario 
con le parole che penso e dico, 
madre, amico, fratello, e la luce che illumina 
il cammino dell’anima di chi sto amando.
Grazie alla vita che mi ha dato tanto, 
mi ha dato la marcia dei miei piedi stanchi, 
con loro sono andata per città e pozzanghere, 
spiagge e deserti, montagne e pianure 
e a casa tua, nella tua strada e nel tuo cortile.
Grazie alla vita che mi ha dato tanto, 
mi ha dato il cuore che agita il suo confine 
quando guardo il frutto del cervello umano, 
quando guardo il bene così lontano dal male, 
quando guardo il fondo dei tuoi occhi chiari.
Grazie alla vita che mi ha dato tanto, 
mi ha dato il riso e mi ha dato il pianto, 
così distinguo gioia e dolore 
i due materiali che formano il mio canto 
e il canto degli altri che è lo stesso canto 
e il canto di tutti che è il mio proprio canto.
Grazie alla vita che mi ha dato tanto.

https://www.amazon.it/dp/8817122548?tag=zeninthecit06-21&camp=3458&creative=23838&linkCode=as1&creativeASIN=8817122548&adid=00729JHVEKDFZB90F37F&


C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 69 

gno civile per migliorare le condizioni di vita del suo popolo. 
Violeta Parra ha utilizzato la canzone come strumento di denun-
cia sociale a favore delle classi più povere, che la consideravano 
e la considerano tuttora un simbolo di riscatto sociale. Violeta 
ha così gettato le basi per la nascita della “Nuova Canzone Ci-
lena”, una canzone politicamente e socialmente militante che 
sarà coltivata, dopo la sua morte, dai figli di Violeta, Isabel e 
Angel Parra, da Juan Capra, dagli Inti Illimani e da tanti altri 
compositori. La storia di Violeta Parra ci insegna dunque che 
se si ama davvero la vita, la si vuole anche trasformare.

3. Gli effetti della gratitudine

La gratitudine ci fa interrogare anche su tutto quello che 
può eventualmente mancare nel mondo, innescando un desi-
derio ed un’azione di cambiamento. La gratitudine è genera-
tiva. Il ricevere ha infatti la capacità di mettere in moto, sulla 
scia del “dover” contraccambiare, processi di rinnovamento 
di persone, di situazioni, di habitat, arricchendo di senso le no-
stre vite che non sono, per fortuna, riconducibili a quelle di 
semplici “animali da consumo”, rendendo possibile, anche at-
traverso il paradigma del dono relazionale, che è componente 
essenziale di una “mistica dagli occhi aperti”22, il passaggio 
dall’“umanismo” di stampo metafisico-tecnico all’“umanesi-
mo” integrale23, con un recupero dell’umano in chiave relazio-
nale senza mai rinunciare alla dimensione trascendente.

22.	 Con “mistica dagli occhi aperti” si intende un’esperienza spirituale 
che, ricongiungendo contemplazione ed azione, diventi un’esperienza di solida-
rietà, all’insegna di dono e giustizia. J.P. Metz, Mistica degli occhi aperti. Per una 
spiritualità concreta e responsabile, Queriniana, Brescia, 2013.

23.	 M. Casucci, Dall’“Umanismo” all’“Umanesimo”. Alcune note filosofiche 
su bisogni e desideri dell’uomo, in M. Casucci (a cura di), Economia e beni relazio-
nali, tra desideri e beni relazionali, Orthotes, Napoli-Salerno, 2019, pp. 43-58.



70 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

Questo passaggio può addirittura sfociare in “umanesimo 
planetario” a patto di instaurare un rapporto di equilibrata 
co-evoluzione del genere umano con la natura (l’essere soli-
dali in questo pianeta e con questo pianeta)24. Questo pas-
saggio dall’umanismo all’umanesimo integrale/planetario ha 
profonde ripercussioni antropologiche che possono schema-
ticamente riassumersi nell’abbandono di alcune concezioni 
riduzionistiche dell’essere umano, predominanti in alcuni 
campi disciplinari, per abbracciarne altre più olistiche: sul 
piano filosofico si passa dall’individuo alla persona25; sul pia-
no economico dall’homo oeconomicus26 all’homo reciprocans, 

24.	 Edgar Morin in un suo recente libro ha messo in luce che: “La crisi 
planetaria nata dal Corinavirus mette in risalto la comunità di destino di tutti gli 
umani in un legame indissolubile con il destino bioecologico del pianeta Terra. E 
aggrava, al tempo stesso, la crisi dell’umanità che non riesce a costituirsi in uma-
nità [..] non riuscendo a dare un carattere concreto al suo universalismo finora 
astratto”. E. Morin, Le 15 lezioni del corona virus. Cambiamo strada, Raffaello 
Cortina Editore, Milano, 2020, p. 51. C. Montesi, Apprendere dalla complessità: 
la lezione di E. Morin al tempo della pandemia, “Indiscipline. Rivista di Scienze 
Sociali”, vol. 2, n. 1, Morlacchi Editore University Press, 2022, pp. 43-52.

25.	 La persona va intesa come “identità dinamica e relazionale, perché in-
carnata, vocazionale, libera, societaria e trascendente”. F. Valori, La persona fra 
natura, cultura ed economia, in P. Grasselli, M. Moschini (a cura di), Economia e 
persona, Vita e Pensiero, Milano, 2007, p. 43. Vedi anche M. Moschini, La persona 
recuperata: visione, progetto, profezia e concretezza, in P. Grasselli, M. Moschini (a 
cura di), Economia e persona, Vita e Pensiero, Milano, 2007, pp. 63-82.

26.	 L’homo oeconomicus è stato dipinto dalla teoria economica neoclassica 
come un agente perfettamente razionale, individualista, egoista al fine di trasfor-
mare l’economia da scienza sociale a scienza naturale rendendo in tal modo la 
disciplina in grado di individuare le “leggi” di funzionamento del sistema eco-
nomico e capace di prevedere gli eventi ed accrescendo, attraverso la matema-
tizzazione, la sua rigorosità. Proprio per questa rappresentazione riduzionista 
ed irrealistica del soggetto economico, l’homo oeconomicus è stato definito da 
R. Thaler la “creatura immaginaria”, da A. Sen lo “sciocco razionale” e l’“idiota 
sociale”, da F.A. von Hayek “la vergogna di famiglia” della scienza economica. 
Per una critica all’homo oeconomicus vedi C. Montesi, La saggezza delle emozioni, 
in C.A. Bollino, M. Cerulo, V. Ghiglieri, C. Mazzeschi, M.G. Pacilli, L. Parnetti, 
P. Polinori, V. Santangelo, A. Tortorella (a cura di), Le emozioni nei contesti indi-
viduali e sociali, Morlacchi Editore University Press, Perugia, 2019, pp. 43-70.



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 71 

l’archetipo alla base dell’Economia Civile27; sul piano episte-
mologico dall’homo divisus all’homo complexus28. Sul fronte 
della teoria economica delle organizzazioni dall’homo oeco-
nomicus, soggetto economico rappresentativo di entrambi i 
generi perché pensato come neutro-universale, si perviene al 
suo sdoppiamento in vir oeconomicus e femina oeconomica, 
quest’ultima agente economico sessuato, dotato di peculia-
ri caratteristiche, diverse da quelle del genere maschile, che 
vengono agite, con un guadagno in termini di pluralità di 
vision, vantaggio competitivo, sostenibilità, resilienza, negli 
stili di produzione/gestione aziendali (come già acclarato da 
tante ricerche in tema di diversity management29) e che, più 
in generale, improntano le scelte di consumo, risparmio, in-
vestimento effettuate dalle donne sul mercato.

Tornando al ricevere, colui che riceve “dovrà” a sua volta 
donare in nome della reciprocità30: “Poiché abbiamo ricevu-
to gratuitamente, gratuitamente siamo chiamati a dare” così 
recita il Vangelo di Matteo (Mt 10,8). 

27.	 L. Bruni, S. Zamagni, Economia civile. Efficienza, Equità, Felicità pubblica, 
Il Mulino, Bologna, 2004; L. Bruni, S. Zamagni, Dizionario di Economia Civile, Città 
Nuova, Roma, 2009; L. Bruni, S. Zamagni, L’Economia Civile. Un’Altra idea del mer-
cato, Il Mulino, Bologna, 2015; L. Bruni, S. Zamagni, Dizionario di economia civile. 
Nuovi sviluppi, Città Nuova, Roma, 2024; C. Montesi, Il Paradigma dell’economia 
civile. Radici storiche e nuovi orizzonti, Umbria Volontariato Edizioni, Terni, 2016.

28.	 Per Edgar Morin bisogna riconoscere la complessità umana, fatta di 
contraddizioni. L’essere umano è un mix di ragione e passioni, di egoismo ed 
altruismo, di socievolezza ed insocievolezza, di natura e cultura, di grandezza e 
miseria: “L’uomo è al tempo stesso sapiens e demens, faber e mythologicus, oeco-
nomicus e ludens, in altri termini Homo complexus”. E. Morin, op.cit., p. 106.

29.	 L. Rosti, Femina oeconomica. Investire sulle donne conviene all’impresa, 
Ediesse, Roma, 1996; McKinsey, Diversity Matters, 2015; McKinsey, Delivering 
through Diversity, 2018; McKinsey, Diversity wins: How inclusion matters, 2020; 
McKinsey, Diversity Matters Even More: The case for holistic impact, 2023.

30.	 Questa “obbligatorietà” nel restituire è di natura etica e non contrattuali-
stica. Il ricambiare un dono rimane sempre un’azione libera, ma in parte già segnata 
perché inquadrata in un contesto “deontologico” in cui la scelta del donatario, sep-
pur non si configura come adeguamento coattivo ad un dettame di legge, assume 
quasi le vesti di un imperativo categorico dettato non dalla Ragione, ma dall’Amore.



72 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

Allora, vista la nostra condizione di debito originario sin 
dalla nascita, che non ingenera un senso di colpa, semmai un 
sentimento di riconoscenza e la voglia di donare, la nostra 
missione di vita, al di là di una risposta alle specifiche vo-
cazioni individuali, diventa, più in generale, come asserisce 
Papa Francesco, quella di “illuminare, benedire, vivificare, 
sollevare, guarire, liberare” se stessi, gli altri, il mondo (Evan-
gelii gaudium, 273)31. Da questo si evince che il paradigma 
del dono e quello della cura, i cui confini morali si sono pro-
gressivamente allargati32, sono strettamente intrecciati33. 

Molte ricerche scientifiche hanno peraltro comprovato i 
benefici effetti socio-psico-fisici sugli individui della gratitu-
dine che è al tempo stesso un sentimento, una virtù, un diffe-
rente modo di guardare alla vita, trascendendo se stessi per 
aprirsi al mondo ed agli altri34. 

31.	 Papa Francesco, Evangelii Gaudium, Libreria Editrice Vaticana, 2013, 
corsivo mio. 

32.	 La cura è “una specie di attività che include tutto ciò che facciamo per 
mantenere, continuare e riparare il nostro “mondo” in modo da poterci vivere 
nel modo migliore possibile. Quel mondo include i nostri corpi, noi stessi e il no-
stro ambiente, tutto ciò che cerchiamo di intrecciare in una rete a sostegno della 
vita”. B. Fisher, J. Tronto, Toward A Feminist Theory of Caring, in E.K. Abel, 
M.K. Nelson (eds.), Circles of care: work and identity in women’s lives, Albany, 
State University of New York Press, New York, 1990, p. 40, corsivo mio. Vedi 
anche J.C. Tronto, Confini morali. Un argomento politico per l’etica della cura, 
Diabasis, Reggio Emilia, 2006, pp. 126-131; E. Pulcini, op.cit., pp. 74-82. 

33.	 Essendo la cura un’attività cooperativa tra colui che la presta e chi la 
riceve, la cura implica una concezione meno dissipativa di dono, quella del dono 
relazionale che reclama reciprocità e non soltanto emorragia di sé nel segno della 
oblatività assoluta e della figura del sacrificio (non del dono). Sui legami tra cura 
e dono vedi P. Grasselli, C. Montesi (a cura di), L’associazionismo familiare in 
Umbria. Cura, dono ed economia del bene comune, Franco Angeli, Milano, 2013.

34.	 Robert Emmons dell’University of California è riuscito ad individuare 
una serie di effetti benefici sulla mente e sul corpo causati dalla gratitudine con-
sapevole. Praticare gratitudine abbassa i livelli di cortisolo, l’ormone dello stress, 
del 23%, riduce del 7% i sintomi di infiammazione nei pazienti con insufficienza 
cardiaca, combatte la depressione, diminuisce la pressione sanguigna e migliora la 
qualità del sonno. R.A. Emmons, The psychology of ultimate concerns: motivation 
and spirituality in personality, The Guilford Press, New York, 1999; R.A. Em-
mons, J. Hill, Words of gratitude for mind, body, and soul, Templeton Foundation 



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 73 

Questo uscire da sé comporta captare con stupore la bel-
lezza di tutti quei doni, da cui siamo circondati e che diamo per 
scontati, quando invece dovremmo comprenderne la preziosità 
per una “vita buona” e, di conseguenza, rendere grazie. Un 
compendio (non esaustivo) di questa particolare tipologia di 
doni è quello contenuto nella poesia intitolata Bello mondo 
di Mariangela Gualtieri35 che ha avuto illustri predecessori 
nel Cantico delle Creature di San Francesco di Assisi, nel-
la Poesia dei doni di Jorge Luis Borges, in Miracoli di Walt 
Whitman. Richiamo solo una manciata di versi per rendere 
grazie al luogo che ospita oggi questo convegno (la Biblio-
teca degli Arconi di Perugia) ed a tutti coloro che, a vario 
titolo (poeti/poetesse, scrittori/scrittrici, studiosi/studiose, 
lettori/lettrici) hanno contribuito e contribuiscono, in una 
genealogia infinita, al progresso dell’arte e della conoscenza. 

Scrive la poetessa:

ringraziare desidero
per la bellezza delle parole
natura astratta di Dio
per la scrittura e la lettura
che ci fanno esplorare noi stessi ed il mondo

ed ancora:

ringraziare desidero
per tutte le biblioteche del mondo
per quello stare bene fra altri che leggono

Press, Radnor (PA), 2001; R.A. Emmons, M.E. McCullough (Eds.), The psycholo-
gy of gratitude, Oxford University Press, New York, 2004; R.A. Emmons, THAN-
KS! How the New Science of Gratitude Can Make You Happier, Houghton-Mifflin, 
Boston (MA), 2007; R.A. Emmons, The Little Book of Gratitude: Create a Life of 
Happiness and Well-Being By Giving Thanks, Gaia, London, 2016.

35.	 M. Gualtieri, Le giovani parole, Einaudi, Torino, 2015; M. Gualtieri, 
Bello Mondo, Einaudi, Torino, 2024.



74 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

per i nostri maestri immensi
per chi nei secoli ha ragionato in noi

Non saremo mai in pari di fronte a coloro che sono stati 
cruciali per le nostre esistenze, in qualità di Maestri/Mae-
stre in diversi campi di vita, sia direttamente (genitori, amici, 
amori, guide spirituali, coach sportivi e professionali, medi-
ci, insegnanti36) che indirettamente sul piano simbolico.

Marco Aurelio nei suoi Ricordi fa un lungo elenco di tutti 
coloro che hanno contribuito alla sua educazione alle virtù 
con particolare attenzione proprio alla liberalità ed alla gra-
titudine:

Inoltre, rispetto ai favori ricevuti, Marco Aurelio ringrazia chi gli ha 
permesso di non mostrarsi servile senza per questo rifiutare i benefici, 
ma anzi sempre riconoscente. Al punto da mostrarsi ogni volta dinan-
zi a una mancanza disponibile a perdonare, beneficare, riconoscere 
il valore altrui37. 

Riconoscere quanto di fondamentale si è ricevuto dagli 
altri nella propria formazione serve a dimostrare che non 
si è fatto tutto da soli nella vita, senza nulla togliere alla 
bontà di ciò che si è costruito con le proprie capacità e vo-
lontà, ma demistificando il mito della “meritocrazia” che 
nega l’esistenza di radici e l’importanza di tutta una serie 
di relazioni che hanno plasmato la persona, rendendola in 
grado di raggiungere, con il concorso di tanti altri fattori, 
certi traguardi38.

36.	 C. Montesi, L’ora di lezione alla prova del virus, in R. Federici (a cura 
di), Luoghi e futuro. Ripensare lo spazio, ripensare l’emergenza, Meltemi, Sesto 
San Giovanni, Milano, 2022, pp. 31-66. C. Montesi, L’eclissi dei Maestri e delle 
Maestre nell’Era del Pragmatismo?, “Il Menabò di Etica ed Economia”, n. 177 
(31/7/2022) (www.eticaeconomia.it).

37.	 Marco Aurelio, I ricordi, Einaudi, Torino, 1943, Libro I, pp. 5 e sgg.
38.	 M.J. Sandel, La tirannia del merito, Feltrinelli, Milano, 2021.

http://www.eticaeconomia.it


C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 75 

Ne è la riprova la gratitudine di Dante Alighieri nei con-
fronti di Brunetto Latini che non viene scalfita nemmeno 
dall’incontro inaspettato del suo Maestro, in compagnia di 
chierici e di altri letterati “grandi e di gran fama”, all’Inferno 
nel terzo girone del VII cerchio, dove sono collocati i violen-
ti contro Dio39 (Inf. XV, 80-88): 

“se fosse tutto pieno il mio dimando”, 
rispuos’ io lui, “voi non sareste ancora
de l’umana natura posto in bando;
ché ’n la mente m’è fitta, e or m’accora, 
la cara e buona immagine paterna
di voi quando nel mondo ad ora ad ora
m’insegnavate come l’uom s’etterna:
e quant’ io l’abbia in grado, mentr’io vivo
convien che la mia lingua si scerna [..]”

Se dovessimo più prosaicamente fare una classificazione di 
tutti i doni richiamati nella poesia della Gualtieri per i qua-
li sussiste il desiderio di ringraziare, ci accorgeremmo che si 
tratta di tutti quei beni da cui dipende, in larga misura ed in 
aggiunta ad altri fattori, la felicità delle persone: beni relazio-
nali, beni comuni ambientali (globali e locali), beni comuni di 
nuova generazione (beni comuni culturali: conoscenza, arte, 
musica, comunicazione; beni comuni frutto di scoperte scien-
tifiche; beni comuni frutto di creatività; beni comuni collegati 
alla polis ed al vivere comunitario). Si deve opportunamente 
osservare che, per evitare la “tragedia dei beni comuni”40, sia 

39.	 Il terzo girone del VII cerchio è una distesa di sabbia resa rovente da 
una pioggia di falde infuocate, dove sono puniti i violenti contro Dio: nella per-
sona divina (i bestemmiatori), nella natura (i sodomiti come Brunetto Latini), 
nell’operosità umana (gli usurai). C. Montesi, Dante e l’Economia Civile. Dal Me-
dioevo all’era del Covid-19: una breve storia dell’usura, “Quaderni di Economia 
sociale”, n. 1, 2021, pp. 27-43.

40.	 G. Hardin, The Tragedy of the Commons, “Science”, Vol. 162, n. 3859, 
1968, pp. 1243-1248.

https://it.wikipedia.org/wiki/Cerchio_dell%27Inferno
https://it.wikipedia.org/wiki/Cerchio_dell%27Inferno


76 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

di vecchia che di nuova generazione, sono necessarie forti 
dosi di altruismo reciproco e generalizzato41.

4. La gratitudine come vettore di felicità

In aggiunta a tutti gli effetti descritti in precedenza la gra-
titudine è anche un vettore di felicità. 

È infatti immediato il rapporto tra l’essere grati e l’essere 
felici:

	– c’è chi riconosce di fare attivamente parte, come indi-
viduo, come membro di una data società, come parte 
della specie umana, come componente dell’ecosfera, di 
un disegno cosmico più grande ed è quindi felice per 
questa profonda interconnessione tra biosfera ed ecosfera 
(come nell’orizzonte dell’umanesimo planetario Edgar 
Morin o della ecologia integrale di Papa Francesco)42;

	– c’è chi riesce ad apprezzare, oltre a quella dell’Univer-
so, la bellezza delle piccole cose (anche intangibili), ne 
è grato ed è quindi felice anche con poco43, al contrario 

41.	 C. Montesi, I beni comuni al crocevia tra simpatia per il prossimo ed in-
teresse personale, in Tempo di beni comuni. Studi multidisciplinari, “Annali della 
Fondazione Basso”, VII (2010-2012), Ediesse, Roma, 2013, pp. 217-255.

42.	 Nella prospettiva cristiana l’uomo, che fa parte della creazione, coevol-
ve con la natura in un legame di reciproca interdipendenza ed entrambi sono, 
a loro volta, in relazione con Dio, come aveva già modernamente intuito San 
Tommaso (Summa contra Gentiles, II, 18). “Tutto è collegato” è anche il motto 
della ecologia integrale teorizzata da Papa Francesco (Laudato siˈ, 240). L’am-
biente condiziona l’attività umana, ma l’attività umana, se effettuata non rispet-
tando i limiti bio-fisici del pianeta, può agire sull’ambiente come una nuova forza 
“geo-fisica” che può anche stravolgere la Terra penalizzando i più svantaggiati. 
Crisi ambientale e crisi economico-sociale sono per Papa Francesco inscindibili 
e reclamano giustizia ambientale e climatica. Papa Francesco, Laudate Deum, 
Libreria Editrice Vaticana, 2023. Vedi anche C. Montesi, Disuguaglianze clima-
tiche ed idea di giustizia climatica: principi, problemi, praticabilità, in “Rassegna 
Economica”, n. 1, 2021, pp. 149-197.

43.	 Della importanza delle “piccole cose”, come fare una semplice passeg-
giata, ci siamo resi conto durante la pandemia quando esse ci sono repentina-



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 77 

di chi possiede tanti beni materiali (i “beni di comfort” 
che si contrappongono ai “beni di creatività” teorizzati 
da Tibor Scitovsky)44, ma non è in grado né di ringra-
ziare né di gioire per avidità e/o per noia45;

	– c’è chi è felice per l’instaurazione, proprio attraverso la 
gratitudine, di un legame sociale con un altro soggetto, 
che è ben rappresentato nel termine portoghese che si 
usa per dire “grazie” nel momento in cui si riceve un 
dono: obrigado. Il dono relazionale è un catalizzatore 
di legame sociale perché instaura una sorta di “obbli-
gazione” del donatario nei confronti del donatore. Il 
dono è dunque il paradigma del “politico”. Ricevere 
con benevolenza e ringraziare significa gettare le basi 
per poter, in seguito, contraccambiare, in una spira-
le interminabile di mutuo riconoscimento e di infiniti 
doni-controdoni. I donatori sono riconosciuti dal dona-
tario proprio grazie all’atto del ricevere (ecco perché il 
dono è anche il paradigma del “riconoscimento” che 
risponde al bisogno di individuazione di entrambi). 

mente venute a mancare, così come della importanza di aver scampato un serio 
pericolo di vita in occasione della pandemia o in occasione del manifestarsi di 
calamità naturali – come ad esempio terremoti, alluvioni, frane, valanghe – quan-
do esse non ci hanno colpito direttamente.

44.	 T. Scitovsky, The Joyless Economy. An Inquiry into Human Satisfaction 
and Consumer Dissatisfaction, Oxford University Press, Oxford, 1976.

45.	 Sulle determinanti (statiche e dinamiche) economiche e non economi-
che della felicità e sulle loro problematiche interrelazioni circolari, sui paradossi 
della felicità in economia, sull’effetto della pandemia sulle felicità, vedi C. Mon-
tesi, La scommessa della felicità nel pensiero economico di Robert Michels, in R. 
Federici (a cura di), Robert Michels. Un intellettuale di frontiera, Meltemi, Sesto 
San Giovanni, Milano, 2020, pp. 75-110; A. Melasecche, C. Montesi, P. Terenzia-
ni, Economia e felicità: un binomio essenziale per superare la crisi economica dopo 
la pandemia, in AA.VV., Entusiasmo, forza e intelligenza. Come superare la crisi e 
crescere, Umbria Volontariato Edizioni, Terni, 2023, pp. 1-22. 



78 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

5. Il munus edifica la comunità

Il dono relazionale edifica quindi la comunità. La paro-
la comunità deriva, secondo il filosofo Roberto Esposito, da 
cum (l’essere in comune) e da munus che significa dono (si 
tratta però dei doni che riceviamo dalla comunità quando ve-
niamo al mondo e che poi gradualmente contraccambiamo 
per diventarne membri effettivi)46. 

Gli studi antropologici di Ruth Benedict, contenuti nell’o-
pera Il crisantemo e la spada. Modelli di cultura giapponese47, 
evidenziavano come la società giapponese si fondasse, insie-
me ad altri elementi, su di una condizione di debito morale 
che l’individuo sentiva di avere nei confronti dei genitori, 
degli antenati, dei propri insegnanti, della classe a cui ap-
parteneva, della comunità in cui viveva, dell’Imperatore (che 
incarnava simbolicamente lo Stato), della intera società, per 
tutto ciò che aveva gratuitamente ricevuto da loro sin dal mo-
mento della nascita. Secondo la cultura giapponese l’indivi-
duo si deve rapportare a questi soggetti con devozione, con 

46.	 “Il munus è l’obbligo che si è contratto nei confronti dell’altro e che 
sollecita una adeguata disobbligazione. La gratitudine che esige nuova donazio-
ne. [..] Ne risulta che communitas è l’insieme di persone unite non da una ‘pro-
prietà’, ma appunto da un dovere o da un debito [..] il munus che la communitas 
condivide non è una proprietà o un’appartenenza. Non è un avere, ma, al contra-
rio, un debito, un pegno, un dono-da-dare”. R. Esposito, Communitas. Origine e 
destino della comunità, Einaudi, Torino, 1998, XII-XIII.

47.	 R. Benedict, Il crisantemo e la spada. Modelli di cultura giapponese, Edi-
zioni Dedalo, Bari, 1968, ed. or. 1946. Si trattava di una ricerca sugli immigrati 
giapponesi che vivevano negli Stati Uniti durante la Seconda Guerra Mondiale, 
commissionata alla Benedict dal Servizio Informazioni Militari che era interessa-
to a saperne di più sulla mentalità del nemico che stava combattendo. Un nemico 
che, come recita il titolo del libro della Benedict, era un paradosso vivente. Il 
popolo giapponese era infatti un popolo gentile, delicato e molto attento all’e-
stetica (il crisantemo, simbolo della famiglia imperiale, incarnava bellezza ed al 
tempo stesso capacità di resistenza), ma era anche un popolo bellicoso (la spada 
rinviava alla figura del samurai coraggioso pronto a morire per il proprio signore 
e disposto a suicidarsi pur di salvare l’onore, concetto strettamente connesso al 
suo opposto, al disonore, ovvero alla vergogna).

https://it.wikipedia.org/wiki/Seconda_guerra_mondiale


C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 79 

obbedienza, con lealtà, facendo il proprio dovere, ovunque 
egli sia all’opera, al fine della restituzione del debito con-
tratto (ogni tipologia di debito di quelle elencate ha una sua 
durata specifica ed una differente modalità di estinzione). La 
particolarità è che l’individuo si considera in debito senza 
tuttavia provare risentimento a causa degli obblighi di resti-
tuzione a cui è soggetto in nome della reciprocità. 

L’individuo si sente in debito perfino nei confronti della 
difesa della propria reputazione, fatto questo che fece attri-
buire dalla Benedict al Giappone la qualifica di “civiltà della 
vergogna” contrapposta alle “civiltà della colpa” tipica delle 
società occidentali. Il successo dell’impresa giapponese, pro-
totipo dell’impresa comunità, è stato ricondotto da Ronald 
Dore anche all’importanza del dono/debito in quella società 
che orienta i comportamenti anche in seno alle aziende48. Ma 
anche le moderne forme di welfare aziendale e/o di mecena-
tismo presenti in altri modelli di capitalismo diversi da quel-
lo giapponese49 si spiegano, in parte, alla luce del principio 
di restituzione ai soggetti del territorio, da parte dell’impre-
sa, di almeno parte dei profitti anche grazie al contributo 
profuso, a vario titolo (in termini di disponibilità di capitale 
umano, infrastrutture, capitale sociale, tradizioni produttive, 
etc.), dalla comunità stessa con cui l’impresa si sente, per 
questo motivo, in debito, mentre la filantropia di impresa 
assume più il connotato di dono puro (unilaterale, disinteres-
sato, gratuito, discontinuo).

La comunità in cui l’impresa è incastonata si fonda, a sua 
volta, sull’essere, da parte dei suoi membri, in una relazione di 

48.	 R.P. Dore, Bisogna prendere il Giappone sul serio. Saggio sulla varietà 
dei capitalismi, Il Mulino, Bologna, 1990; R.P. Dore, British Factory, Japanese 
Factory; The Origins of National Diversity in Industrial Relations, University of 
California Press, Oakland (California), 1992.

49.	 R.P. Dore, Capitalismo di borsa o capitalismo di welfare?, Il Mulino, 
Bologna, 2001.



80 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

dono reciproco, che può esprimersi anche nel prendersi cura 
delle persone e dei luoghi, tanto più che, come esseri uma-
ni, siamo tutti accumunati, secondo lo psichiatra Eugenio 
Borgna, da una stessa condizione di fragilità universale (che 
investe anche il pianeta)50. La parola munus aveva in Latino 
anche il significato di servizio, impegno, dovere. La comuni-
tà è quindi un insieme di persone tutte unite da una respon-
sabilità di cura. 

Si noti che la restituzione di un dono relazionale, che di-
venta il catalizzatore di una comunità, avviene all’insegna 
della reciprocità che è cosa diversa dallo scambio di mer-
cato perché è libera, differita nel tempo, lontana dal rispet-
to dell’equivalenza51 (in genere si restituisce più di quanto 
si è ricevuto come ci conferma Adam Smith). Nella Teoria 
dei sentimenti morali Adam Smith, filosofo morale e padre 
dell’Economia politica inglese52, mette a fondamento del vi-

50.	 E. Borgna, La fragilità che è in noi, Einaudi, Torino, 2014.
51.	 Lo stesso Aristototele nell’Etica Nicomachea aveva riposto nel dono 

relazionale all’insegna della reciprocità, che non deve rispettare il principio di 
equivalenza come invece lo scambio di mercato, la possibilità di vita di una città 
in un clima di coesione sociale: “il contraccambio secondo la proporzione e non 
secondo l’uguaglianza, è fonte di connessione tra le parti, dato che la città sussiste 
per mezzo del contraccambio proporzionale”. Aristotele, Etica Nicomachea, Later-
za, Bari-Roma, 1999, Libro V, 8, corsivo mio.

52.	 Adam Smith insegnò tra il 1752 e il 1764 filosofia morale a Glasgow. Il suo 
corso era diviso in quattro parti: teologia naturale, etica, giustizia e regolamenti po-
litici. Il libro Teoria dei sentimenti morali racchiudeva la parte del corso riguardante 
l’etica e conobbe ben sei edizioni dal 1759 al 1790. “L’economia è nata dalla filosofia. 
Tralasciando i filosofi del passato come Aristotele, fu Adam Smith ad aver collega-
to la sua rivoluzionaria analisi economica ad argomentazioni filosofiche normative, 
argomentazioni che gli economisti – fraintendendolo in modo grossolano – troppo 
spesso ignorano”. M. Nussbaum, Il valore aggiunto della filosofia. Tra etica ed econo-
mia, Morcelliana, Brescia, 2023, p. 33. Il suo pensiero è stato travisato dagli econo-
misti neoclassici che ne hanno fatto un paladino del liberismo selvaggio quando egli 
metteva al centro dell’azione economica altre motivazioni, in aggiunta all’interesse 
personale che non coincideva comunque con l’egoismo, contemplando perfino l’in-
tervento dello Stato a difesa della concorrenza. A. Sen, Etica ed economia, Laterza, 
Roma-Bari, 2010, p. 37. F. Valori, Etica ed economia, op. cit., p. 191. C. Montesi, Per 
dare un cuore all’economia, “Il Pensiero Economico Moderno”, II, 2000, pp. 31-39.



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 81 

vere comunitario alcune virtù, tra cui la gratitudine che ha le 
sue regole precise:

Quando la necessaria assistenza è reciprocamente fornita dall’amore, 
dalla gratitudine, dall’amicizia, e dalla stima, la società è fiorente e 
felice. Di tutte le virtù la gratitudine è forse quella che ha le regole più 
precise, e che difficilmente ammettono la minima eccezione. Il fatto 
che dovremmo restituire un uguale, e possibilmente superiore, valore 
per i servigi che abbiamo ricevuto sembrerebbe una regola del tutto 
chiara, senza quasi nessuna eccezione53.

Georg Simmel, uno dei padri fondatori della sociologia 
delle emozioni54, dipinge la gratitudine come un’emozione 
che nasce da un dono ricevuto, che vive nel suo ricordo e 
che crea un legame sociale, sottolineando che proprio i rap-
porti “più raffinati e più forti si allacciano spesso a questa 
emozione”55 che si fa comunque faticosamente largo nella 
società moderna (dove impera l’utilizzo dell’intelletto a sca-
pito della ragione) e nella frenetica vita metropolitana dove 
prevalgono gli anonimi scambi di mercato all’insegna dell’u-
tilitarismo e dove occorrono, in aggiunta al bombardamento 
di informazioni e stimolazioni, molteplici interazioni sociali 
che rimangono però passeggere, fluide, veloci, superficiali:

Si può dire che nel più profondo la gratitudine non consista tanto nel 
fatto che il dono viene ricambiato, bensì nella consapevolezza che non 
lo si possa ricambiare. Ci troviamo infatti in presenza di qualcosa che 
nell’anima di chi ha ricevuto crea nei confronti dell’altro come una 
disposizione permanente, qualcosa che porta a consapevolezza l’idea 

53.	 A. Smith, Teoria dei sentimenti morali, 1995, BUR, Rizzoli, Milano, ed. 
or. 1759, p. 210, corsivo mio.

54.	 S. Fornari, Del perturbante. Simmel e le emozioni, Morlacchi, Perugia, 
2006; M. Cerulo, Sociologia delle emozioni, Il Mulino, Bologna, 2018, pp. 53-63.

55.	 G. Simmel, Individualismus, “Marsyas”, I, 1917-1919, p. 95 (trad. it. 
Sull’intimità, Armando, Roma, 1996).



82 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

dell’interiore infinitezza di una relazione, la quale non può essere com-
pletamente esaurita o realizzata per mezzo di alcuna attività finita56.

Georg Simmel afferma che la gratitudine è “uno dei più 
forti collanti della società” nell’“epoca del denaro” e che “se 
con un colpo venissero annullate tutte le reazioni di grati-
tudine verso azioni precedenti che persistono nell’anima, la 
società, per lo meno così come noi la conosciamo, si sfalde-
rebbe”57. 

6. Le virtù del ricevere

Bisogna sempre ricevere con bontà di animo: per Seneca 
ricevere bene è già restituire (libenter accipit, beneficium red-
didisse)58. Spesso i donatari effettuano invece una rimozione 
mostrando i quattro volti dell’ingratitudine: “È ingrato chi 
nega il beneficio ricevuto; ingrato chi lo dissimula; più in-
grato a volte persino chi lo restituisce; ma più ingrato di tutti 
è chi lo dimentica”59. C’è dunque chi non ammette di aver 
ricevuto aiuto; chi mente a se stesso di aver ricevuto ausilio; 
chi, pur sdebitandosi, cova rancore nei confronti di chi gli 
ha fatto del bene considerandosi parte lesa a causa del suo 
benefattore60; chi dimentica di aver ricevuto sostegno.

Proprio per non far dimenticare alle persone i benefici 
ricevuti Aristotele menziona il fatto che era stato costruito 
nell’antica Atene un tempio dedicato alle Χάριτες (corrispon-
denti nella mitologia romana alle Grazie):

56.	 G. Simmel, op. cit., pp. 98-99.
57.	 G. Simmel, op. cit., pp. 93-94.
58.	 Seneca, op. cit., Libro II, 16.
59.	 Seneca, op. cit., Libro III, 1.
60.	 Gli psico-terapeuti parlano in questo caso di una vera e propria malat-

tia: la sindrome rancorosa del beneficato. M.R. Parsi, Ingrati. La sindrome ranco-
rosa del beneficato, Mondadori, Milano, 2011, pp. 57-58.



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 83 

si costruisce un tempio delle Grazie (Charites) in piena vista, perché 
vi sia lo scambio reciproco, dato che questo è lo specifico della grati-
tudine (charitos): bisogna che uno contraccambi i servizi di chi ci ha 
usato cortesie, e che lui stesso prenda l’iniziativa di essere cortese61. 

Ma oltre ai “luoghi simbolici” il ricevere deve essere so-
stenuto da apposite virtù. Il filosofo comunitarista MacIn-
tyre include, tra le virtù del ricevere:

la dimostrazione della gratitudine, senza lasciare che tale gratitudine 
costituisca un peso, la cortesia verso colui che dà senza grazia, e la 
pazienza verso chi dà in modo inadeguato62.

Altre virtù del ricevere contigue alla gratitudine/ricono-
scenza sono: “l’ardire magnanimo, la benignità, la carità, la 
clemenza, la compassione, l’equità, la generosità, la lealtà, la 
misericordia e la pazienza, la prodigalità, l’amore per la ve-
rità”63. Tra le virtù del ricevere, in aggiunta a quelle appena 
citate, rientra anche la gentilezza. Vale la pena soffermarsi, con 
le parole di Papa Francesco, sulla gentilezza non solo per le 
recenti acquisizioni scientifiche sulle sue benefiche ricadute in 
termini di benessere psico-fisico64, ma anche perché la genti-
lezza è facile da agire ed ha potenti ricadute su altri versanti:

La gentilezza è una liberazione dalla crudeltà che a volte penetra le rela-
zioni umane, dall’ansietà che non ci lascia pensare agli altri, dall’urgenza 
distratta…Oggi raramente si trovano tempo ed energie disponibili per 
soffermarsi a trattare bene gli altri, a dire ‘permesso’, ‘scusa’, ‘grazie’ [..] 
Eppure la pratica della gentilezza non è un particolare secondario né un 

61.	 Aristotele, op. cit., Libro V, 8, corsivo mio.
62.	 A. MacIntyre, Animali razionali dipendenti. Perché gli uomini hanno 

bisogno delle virtù, Vita e Pensiero, Milano, 2001, p. 125, corsivo mio.
63.	 D. Demetrio, op. cit., pp. 88-89.
64.	 I. De Vivo, D. Lumera, Biologia della gentilezza. Le 6 scelte quotidiane 

per salute, benessere e longevità, Mondadori, Milano, 2020; P. Ferrucci, La forza 
della gentilezza, Mondadori, Milano, 2021, A. Philips, B. Taylor, Elogio della gen-
tilezza. Breve storia di un valore in disuso, Ponte alle Grazie, Milano, 2022.



84 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

atteggiamento superficiale o borghese. Dal momento che presuppone 
stima e rispetto, trasforma profondamente lo stile di vita, i rapporti sociali, 
il modo di dibattere e di confrontare le idee. Facilita la ricerca di consensi 
e apre strade là dove l’esasperazione distrugge tutti i ponti65.

Gianrico Carofiglio nel suo recente libro Della gentilezza e 
del coraggio. Breviario di politica e altre cose ha proprio mes-
so in luce la valenza politica della gentilezza. La gentilezza, 
che è cosa diversa sia dalle buone maniere che dalla mitez-
za66, è per Carofiglio un metodo per la gestione dei conflitti 
in politica. In questo senso è una virtù marziale, da praticare 
nel dialogo, che implica il ricevere la parola dell’Altro in un 
ascolto attivo (“ascoltare con mente aperta, non influenzata 
dai pregiudizi, dai preconcetti, dalle sovrastrutture”67).

La gentilezza è necessaria perfino nell’accomiatarsi dal 
mondo:

Che tu sia una morte gentile, di questo ti ho sempre pregata. Inizia 
così la poesia che Umberto Gastaldi, il nostro adorato professore di 
Filosofia [della quinta D del Liceo Gobetti di Torino a.s. 1979/1980], 
aveva scritto sin dal 1978. Per oggi. Perché noi allievi potessimo leg-
gerla e rileggerla con calma, per cercare di diventare abbastanza gen-
tili da essere tutti vicini quando si fosse fatto da parte68.

7. I doni nell’impresa

Analizzato, a partire dal punto di vista prospettico del ri-
cevere, il paradigma del dono relazionale che costruisce la 

65.	 Papa Francesco, Ti voglio felice, op. cit., pp. 245-246.
66.	 N. Bobbio, Elogio della mitezza e altri scritti morali, Il Saggiatore, Mi-

lano, 2014.
67.	 G. Carofiglio, Della gentilezza e del coraggio, Feltrinelli, Milano, 2020, 

p. 18.
68.	 N. Bertorelli, Addio al Prof adottato dai sui vecchi allievi, La Stampa, 12 

dicembre 2023, corsivo mio.



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 85 

comunità, che costruisce l’identità della persona sia social-
mente che ontologicamente (la persona è l’individuo in re-
lazione), non rimane che analizzare il dono come costruttore 
del mercato “civile” secondo la prospettiva dell’Economia 
Civile, nettamente contrapposta a quella mainstream dell’e-
conomia neoclassica che postula l’inconciliabilità del dono 
con il mercato a partire dai suoi presupposti antropologici 
(l’homo oeconomicus, agente perfettamente razionale, indivi-
dualista, egoista). Per l’homo oeconomicus i doni sono infatti 
una rimessa oppure possono essere solo strumentali. 

L’invenzione dell’homo oeconomicus con queste caratteri-
stiche così astratte ed irrealistiche e con questi tratti misan-
tropi (disgiungendo così il mercato dalla comunità) è stata 
dovuta all’esigenza di minimizzare l’importanza delle rela-
zioni nelle transazioni economiche al fine di consentire di 
uscire da esse più facilmente con un incremento di efficienza 
ed al bisogno di tramutare, grazie alla matematizzazione, l’e-
conomia da scienza sociale a scienza naturale avendo l’effi-
cienza come suo fine ultimo.

L’Economia Civile sana la scissione tra mercato e comunità 
perché sostiene che il mercato comincia da un atto di dono ori-
ginario: quello della fiducia. Il mercato ha inizio da quella che 
A. Caillè chiama l’incondizionalità condizionale. Secondo Cail-
lè nessun contratto/alleanza può generarsi senza una prima-
ria “dimensione di scommessa incondizionale, senza un salto 
nell’ignoto”, senza un’apertura incondizionata all’Altro, che 
è però sottoposta ad una condizione, ovvero al fatto che, una 
volta stipulato il contratto, la fiducia non sia tradita o non sia 
contraccambiata. In questo caso, dato che i contraenti sono 
liberi di rescindere il contratto, si potrà sciogliere l’intesa. Sen-
za legami sociali di fiducia, che il dono crea o rafforza, nessun 
mercato/contratto può nascere. La diffidenza dell’homo oeco-
nomicus bloccherebbe sul nascere l’effettuazione di qualsiasi 



86 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

scambio di mercato/contratto. Il dono è alla base della nascita 
non solo del mercato/contratto, ma pure della nascita di alcuni 
particolari tipi di imprese che operano in esso (si pensi ad esem-
pio al ruolo dei doni in famiglia per lo start up dell’impresa 
familiare; si pensi alla mutualità che è uno dei principi guida 
dell’impresa cooperativa; si pensi alle motivazioni intrinseche 
alla base della nascita delle organizzazioni del terzo settore nel 
loro ramo imprenditivo come le cooperative sociali; si pensi 
alla nascita delle imprese nei distretti industriali favorita dal 
capitale sociale presente al loro interno).

Il dono funge anche da fluidificatore degli scambi di mer-
cato: rinsaldando i legami sociali, il dono contribuisce ad 
abbassare i costi di transazione tra gli agenti economici in 
virtù dell’accrescimento del “capitale sociale” (nelle sue varie 
forme: bonding, bridging, linking). 

Il dono può altresì prevenire alcuni fallimenti del merca-
to: il dono può infatti essere utilizzato per abbattere la dif-
fidenza tra contraenti in situazioni di incertezza, asimmetria 
informativa, incompletezza contrattuale. 

Molte tipologie di dono possono essere simultaneamen-
te agite dall’impresa (doni relazionali, doni puri filantropi-
ci, doni strumentali, doni convenzionali) e sono all’opera in 
diverse aree aziendali con effetti sul capitale organizzativo, 
sul capitale umano, sul capitale relazionale, sugli asset intan-
gibili, sulla competitività. Sì, è già parlato dei fringe benefits, 
spesso gratuiti, dei corporate welfare non limitati ai dipenden-
ti e predisposti, in nome del principio di restituzione, anche 
a favore del territorio come controdono di quanto ricevuto 
dalla comunità e si è accennato al mecenatismo effettuato 
dalle imprese per le stesse ragioni. Più spesso il dono plasma 
la gestione aziendale in modo utilitaristico (le imprese, bilan-
ci alla mano, hanno ormai capito che essere etici conviene). 



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 87 

Eppure, un orientamento altruistico dell’azienda (che at-
tualmente si estrinseca nella adozione della CSR (Corporate 
Social Responsibility) e/o di altri strumenti di gestione etica/
ambientale aziendale è alla lunga più efficace se esso è frutto 
non tanto di opportunismo (ovvero di calcolo degli indubbi 
vantaggi di mercato che la CSR oggettivamente produce) o 
di coercizione (ovvero di pressioni politiche o civili), quanto 
di scelta consapevole. Col tempo, attraverso una maturazio-
ne morale, le imprese potrebbero infatti essere spinte da un 
entusiasmo morale genuino e trasformarsi in imprese civili.

8. Impresa irresponsabile, impresa socialmente responsabile, 
impresa civile

A questo punto dell’argomentazione rimane solo da capi-
re la differenza tra imprese irresponsabili, imprese socialmen-
te responsabili ed imprese civili. 

Per fare questo bisogna distinguere tra diverse nozioni in 
gioco di impresa (impresa come insieme di contratti oppure 
impresa come comunità sociale e morale). 

L’impresa può infatti essere vista come un contratto vi-
gente solo tra azionisti e manager (shareholder model), il cui 
scopo è solo quello di massimizzare, da parte del manager, 
il profitto (l’attività aziendale è solo lo strumento per perse-
guirlo), rispettando le leggi, ma senza curarsi delle aspettative 
di altri portatori di interessi che interagiscono con l’impresa 
né dell’ambiente naturale (è questa l’impresa irresponsabile). 

Oppure può essere concepita come un contratto tra 
azionisti e tutti gli altri interlocutori aziendali (manager, di-
pendenti, clienti, fornitori, banche, comunità locale, etc.) 
(stakeholder model) (è questa l’impresa socialmente respon-
sabile). In questo quadro il fine dell’impresa rimane comun-



88 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

que sempre il profitto, sottoposto ad un vincolo, che è quello 
di una responsabilità del manager allargata ad altri soggetti 
di impresa e non ristretta solo agli azionisti (ecco perché si 
parla di responsabilità sociale di impresa).

A queste due visioni contrattualistiche di impresa si può 
opporre una visione relazionale, in cui l’azienda è intesa 
come una comunità sociale (ovvero attenta a salvaguardare 
e/o potenziare i beni relazionali sia al suo interno che all’e-
sterno dato che la sua attività è un lavoro di squadra e che il 
problema dell’armonizzazione famiglia-lavoro interessa tutti 
i dipendenti) e come una comunità morale (che riconosce, 
in modo non strumentale, la dignità di ciascuno dei suoi in-
terlocutori e la loro indispensabilità all’attività produttiva)69. 
L’impresa intesa come comunità morale cerca di condurre la 
propria attività produttiva in modo sostenibile non solo dal 
punto di vista economico-sociale70, ma anche ambientale (è 
questa l’impresa civile)71.

Per le imprese civili il profitto non è il fine in sé dell’attività 
aziendale, ma è solo il vincolo a cui le aziende devono sottosta-
re per condurre in modo efficiente sul mercato la loro attività. 
L’attività di impresa è il vero scopo dell’impresa, da perseguire 
in modo tale da consentire a tutti coloro che vi sono coinvolti, 
direttamente o indirettamente, di “vivere una vita buona” in 
senso aristotelico. Giacomo Becattini, illustre studioso dei di-
stretti industriali, parlava di “imprese-progetto”72.

69.	 C. Montesi, Un confronto comparato tra differenti business ethics nella 
prospettiva del bene comune, in P. Grasselli (a cura di), Idee e metodi per il bene 
comune, Franco Angeli, Milano, 2009, pp. 112-131.

70.	 C. Montesi, Impresa civile, bene comune, tempi di vita e di lavoro, in P. 
Grasselli (a cura di), L’impresa e la sfida del bene comune, Franco Angeli, Milano, 
2011, pp. 123-146.

71.	 C. Montesi, Impresa, ambiente e bene comune, in P. Grasselli (a cura di), 
L’impresa e la sfida del bene comune, Franco Angeli, Milano, 2011, pp. 174-187.

72.	 G. Becattini (2002), Benessere umano e “imprese progetto, “Nuova 
Umanità”, XXIV, n.144, 2002, pp. 761-783.



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 89 

Vorrei citare Adriano Olivetti, l’archetipo dell’imprendi-
tore civile73, che si interrogava così sui fini dell’impresa:

Può l’industria darsi dei fini? Si trovano questi semplicemente nell’in-
dice dei profitti? Non vi è, al di là del ritmo apparente, qualcosa di più 
affascinante, una destinazione, una vocazione anche nella vita di una 
fabbrica? La fabbrica di Ivrea, pur agendo in un mezzo economico e 
accettandone le regole, ha rivolto i suoi fini e le sue maggiori preoc-
cupazioni all’elevazione materiale, culturale, sociale del luogo ove fu 
chiamata ad operare, avviando quella regione verso un tipo di comunità 
nuova, ove non vi sia più differenza sostanziale di fini tra i protagonisti 
delle sue umane vicende, della storia che si fa giorno per giorno per 
garantire ai figli di questa terra, una vita più degna di essere vissuta74. 

Si può a questo punto finalmente pervenire ad una defini-
zione di impresa civile:

Quindi è civile l’impresa che realizza un progetto industriale o una 
fornitura di servizi, sotto vincoli di efficienza (conseguendo quindi 
profitti), senza separare la vita economica dalla vita civile (condotta 
in famiglia e nella società dai suoi membri) ed in un patto di alleanza 
con la natura75. 

L’impresa civile se agisce economicamente preservando i 
beni relazionali al suo interno ed al suo esterno, dimostra di 
essere in grado non solo di costruire cittadinanza di impresa 
(ecco perché si dice civile), ma anche di fare comunità insie-
me al territorio (a differenza dell’imprenditore filantropo che 
fa per il territorio, ma non con il territorio). 

73.	 C. Montesi, Adriano Olivetti imprenditore umanista e civile, “Quaderni 
di Economia sociale”, n. 1, 2020, pp. 33-46.

74.	 A. Olivetti, “Prime esperienze in una fabbrica”, in A. Saibene (a cura 
di), Il mondo che nasce. Dieci scritti per la cultura, la politica, la società, Edizioni 
di Comunità, Roma-Ivrea, 2014, pp. 28-29, corsivo mio.

75.	 C. Montesi, Impresa civile, bene comune, tempi di vita e di lavoro, 
op.cit., p. 128.



90 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

Se non c’è frattura tra economia e società, la responsabi-
lità nei confronti del creato e di tutti coloro che sono coinvolti 
direttamente o indirettamente nell’attività dell’impresa civi-
le è strettamente intrecciata all’attività industriale ed allora 
è un fine in sé (e non semplicemente un vincolo al profitto 
come accade nella responsabilità sociale di impresa). Ecco 
perché, nel caso delle imprese civili, si parla di concezione 
normativa della responsabilità di impresa (assai diversa da 
quella strumentale).

L’impresa civile dovrebbe essere caratterizzata da un ele-
vato grado di democrazia industriale, dalla presenza di forme 
di economia della partecipazione, dalla presenza di politiche 
di armonizzazione famiglia-lavoro e di corporate welfare, da 
politiche di gestione ambientale aziendale, da diversity ma-
nagement, da un’organizzazione la cui governance dovrebbe 
essere addirittura multi-stakeholder.

9. Conclusioni

L’intento di queste riflessioni si è dispiegato su più fron-
ti. Il proposito è stato quello di riuscire a far comprendere, 
sulla scia di Seneca, come, all’interno del “sistema” del dono 
relazionale, il ricevere sia importante quanto il dare e come 
il ricevere sia la molla del ricambiare chiudendo temporane-
amente il cerchio che poi si riaprirà in una catena di benefici 
che si prolungherà all’infinito nel tempo e nello spazio.

All’inizio del de Beneficiis, Seneca chiama in causa le Gra-
zie come protagoniste, sul piano simbolico, del dono relazio-
nale. Questo collegamento si evince perché Seneca fa non 
solo fa riferimento al numero delle Grazie che per lui, a dif-
ferenza di altre interpretazioni, sono tre, ma anche perché 
nella sua chiave di lettura la prima rappresenta colei che dà il 



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 91 

beneficio, la seconda colei che lo riceve, la terza colei che lo 
restituisce. Seneca ripropone anche la spiegazione, fornita da 
altri esegeti, della danza delle tre Grazie a mani unite: passan-
do di mano in mano il beneficio torna a chi l’ha fatto; solo se 
la catena di benefici non s’interrompe, essa mantiene la sua 
nobiltà e bellezza. Le tre Grazie venivano spesso rappresen-
tate proprio così nell’arte, ma anche nella letteratura, fin dagli 
Inni Omerici per arrivare a Botticelli e ad altri artisti più vici-
ni a noi76. Le loro vesti sciolte e trasparenti stavano inoltre ad 
indicare che il beneficio doveva essere libero da impedimenti 
e doveva essere esposto alla vista e all’ammirazione di tutti. 
La loro “letizia di gruppo” era per Seneca il simbolo delle 
felicità correlata a tutti e tre i momenti della pratica donativa.

Questo saggio si è prefisso anche il compito di illustrare 
come il ricevere possa costituire una leva di trasformazio-
ne del mondo e dell’impresa senza dunque disgiungere la 
contemplazione dall’azione; come il ricevere (se autentico ed 
umano) sia una e vera propria arte collegata a tante virtù (in 
primis la gratitudine). La gratitudine è un’arte che può avere 
un impatto positivo sulla nostra vita (facendoci relativizzare 
le avversità, dotando di senso l’esistenza, lavorando per la 
felicità) ed un’arte che può esercitare un’influenza positiva 
anche sulle vite degli altri rinforzando (quale sorgente di le-
game sociale e di mutuo riconoscimento tra persone) quel 
senso di connessione che è venuto scemando sin dall’av-
vento della modernità ed ancor più in tempi, come quelli 
di oggi, di individualismo illimitato e di “surmodernità”. Il 
ricevere può altresì essere di ausilio nel farci instaurare un 
diverso rapporto con il creato in termini di stupore e di cura 
e non più di sfruttamento e nel convertire, con gradualità, le 
imprese da imprese irresponsabili dal punto di vista sociale 
ed ambientale ad imprese civili.

76.	 E. Wind, Misteri pagani nel Rinascimento, Adelphi, Milano, 1971, ed. 
or. 1958.



92 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

Riferimenti bibliografici 

Aristotele (1999), Etica Nicomachea, Laterza, Bari-Roma.

Benedict R. (1968), Il crisantemo e la spada. Modelli di cultura 
giapponese, Edizioni Dedalo, Bari, ed.or. 1946.

Bertorelli N. (2023), Addio al Prof adottato dai sui vecchi allievi, La 
Stampa, 12 dicembre 2023.

Bobbio N. (2014), Elogio della mitezza e altri scritti morali, Il Sag-
giatore, Milano.

Borgna E. (2014), La fragilità che è in noi, Einaudi, Torino.

Bruni L., Zamagni S. (2004), Economia civile. Efficienza, Equità, 
Felicità pubblica, Il Mulino, Bologna.

Bruni L., Zamagni S. (2009), Dizionario di Economia Civile, Città 
Nuova, Roma.

Bruni L., Zamagni S. (2015), L’Economia Civile. Un’Altra idea del 
mercato, Il Mulino, Bologna.

Bruni L., Zamagni S. (2024), Dizionario di economia civile. Nuovi 
sviluppi, Città Nuova, Roma.

Caillé A. (1998), Il terzo paradigma. Antropologia filosofica del 
dono, Bollati Boringhieri, Torino.

Caillé A. (2008), Note sul paradigma del dono, in P. Grasselli, C. 
Montesi (a cura di), L’interpretazione dello spirito del dono, 
Franco Angeli, Milano, pp. 32-33. 

Caillé A. (2010), Lo spirito del dono e del contro-dono: un nuovo 
tipo di pensiero, in A. Lombardi (a cura di), I beni relazionali 
negli scambi sociali ed economici. Il dono tra interesse egoistico 
ed altruismo puro, Franco Angeli, Milano, pp. 50-51.

Caillé A. (2019), Extensions du domaine du don. Demander-don-
ner-recevoir-rendre, Actes Sud, Paris.

Campagna F. (2021), Magia e Tecnica. La ricostruzione della realtà, 
Tlon, Roma.



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 93 

Carofiglio G. (2020), Della gentilezza e del coraggio, Feltrinelli, 
Milano.

Casucci M. (2019), Dall’“Umanismo” all’“Umanesimo”. Alcune 
note filosofiche su bisogni e desideri dell’uomo, in M. Casucci (a 
cura di), Economia e beni relazionali, tra desideri e beni relazio-
nali, Orthotes, Napoli-Salerno, pp. 43-58.

Cerulo M. (2018), Sociologia delle emozioni, Il Mulino, Bologna.

Costanza R. et. al., The value of the world’s ecosystem services and 
natural capital, “Nature”, n. 387, pp. 253-260.

Demetrio D. (2016), Ingratitudine. La memoria breve della ricono-
scenza, Raffaello Cortina Editore, Milano.

De Vivo I., Lumera D. (2020), Biologia della gentilezza. Le 6 scelte 
quotidiane per salute, benessere e longevità, Mondadori, Milano.

Dore R.P. (1990), Bisogna prendere il Giappone sul serio. Saggio 
sulla varietà dei capitalismi, Il Mulino, Bologna.

Dore R.P. (1992), British Factory, Japanese Factory; The Origins of 
National Diversity in Industrial Relations, University of Cali-
fornia Press, Oakland (California).

Dore R.P. (2001), Capitalismo di borsa o capitalismo di welfare?, Il 
Mulino, Bologna.

Emmons R.A. (1999), The psychology of ultimate concerns: motiva-
tion and spirituality in personality, The Guilford Press, New York.

Emmons R.A., Hill J. (2001), Words of gratitude for mind, body, 
and soul, Templeton Foundation Press, Radnor (PA). 

Emmons R.A., McCullough M.E. (Eds.) (2004), The psychology of 
gratitude, Oxford University Press, New York. 

Emmons R.A. (2007), THANKS! How the New Science of Grati-
tude Can Make You Happier, Houghton-Mifflin, Boston (MA). 

Emmons R.A. (2016), The Little Book of Gratitude: Create a Life 
of Happiness and Well-Being By Giving Thanks, Gaia, London.



94 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

Esposito R. (1998), Communitas. Origine e destino della comunità, 
Einaudi, Torino.

Ferrucci P. (2021), La forza della gentilezza, Mondadori, Milano. 

Fisher B., Tronto J.C. (1990), Toward A Feminist Theory of Ca-
ring, in E. K. Abel, M. K. Nelson (eds.), Circles of care: work 
and identity in women’s lives, Albany, State University of New 
York Press, New York, pp. 36-54.

Fornari S. (2006), Del perturbante. Simmel e le emozioni, Morlac-
chi, Perugia.

Godbout J. (1993), Lo spirito del dono, in collaborazione con A. 
Caillè, Bollati Boringhieri, Torino, nuova ed. 1998.

Godbout J. (2008), Quello che circola tra noi. Dare, ricevere, ricam-
biare, Vita e Pensiero, Milano.

Grasselli P., Montesi C. (a cura di) (2013), L’associazionismo fa-
miliare in Umbria. Cura, dono ed economia del bene comune, 
Franco Angeli, Milano.

Gualtieri M. (2015), Le giovani parole, Einaudi, Torino. 

Gualtieri M. (2024), Bello Mondo, Einaudi, Torino.

Hardin G. (1968), The Tragedy of the Commons, “Science”, Vol. 
162, n. 3859, pp. 1243-1248.

Heidegger M. (1976), La questione della tecnica, in Saggi e discorsi, 
Mursia, Milano, pp. 5-27.

Husserl E. (2015), La crisi delle scienze europee e la fenomenologia 
trascendentale, Il Saggiatore, Milano.

MacIntyre A. (2001), Animali razionali dipendenti. Perché gli uo-
mini hanno bisogno delle virtù, Vita e Pensiero, Milano.

Marco Aurelio (1943), I ricordi, Einaudi, Torino.

Mauss M. (2002), Saggio sul dono. Forma e motivo dello scambio 
nelle società arcaiche, Einaudi, Torino, ed. or. 1923.



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 95 

McKinsey (2015), Diversity Matters. 

McKinsey (2018), Delivering through Diversity. 

McKinsey (2020), Diversity wins: How inclusion matters. 

McKinsey (2023), Diversity Matters Even More: The case for holi-
stic impact.

Metz J.P. (2013), Mistica degli occhi aperti. Per una spiritualità con-
creta e responsabile, Queriniana, Brescia.

Melasecche A., Montesi C., Terenziani P. (2023), Economia e feli-
cità: un binomio essenziale per superare la crisi economica dopo 
la pandemia, in AA.VV., Entusiasmo, forza e intelligenza. Come 
superare la crisi e crescere, Umbria Volontariato Edizioni, Terni, 
pp. 1-22.

Montesi C. (2000), Per dare un cuore all’economia, “Il Pensiero 
Economico Moderno”, II, pp. 31-39.

Montesi C. (2008), Dare, ricevere, ricambiare: il paradigma del 
dono come alternativa antropologica ed economica, in P. Gras-
selli, C. Montesi (a cura di), L’interpretazione dello spirito del 
dono, Franco Angeli, Milano, pp. 81-107.

Montesi C. (2009), Un confronto comparato tra differenti business 
ethics nella prospettiva del bene comune, in P. Grasselli (a cura 
di), Idee e metodi per il bene comune, Franco Angeli, Milano, 
pp. 112-131.

Montesi C. (2010), L’interpretazione dello spirito del dono: le di-
verse concezioni, in A. Lombardi (a cura di), I beni relazionali 
negli scambi sociali ed economici. Il dono tra interesse egoistico 
ed altruismo puro, Franco Angeli, Milano, pp. 23-36.

Montesi C. (2011), Impresa civile, bene comune, tempi di vita e di 
lavoro, in P. Grasselli (a cura di), L’impresa e la sfida del bene 
comune, Franco Angeli, Milano, pp. 123-146.



96 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

Montesi C. (2011), Impresa, ambiente e bene comune, in P. Gras-
selli (a cura di), L’impresa e la sfida del bene comune, Franco 
Angeli, Milano, pp. 174-187.

Montesi C. (2013), I beni comuni al crocevia tra simpatia per il 
prossimo ed interesse personale, in Tempo di beni comuni. Studi 
multidisciplinari, “Annali della Fondazione Basso”, VII (2010-
2012), Ediesse, Roma, pp. 217-255.

Montesi C. (2014), Dono ed economia: inconciliabilità o fertilizza-
zione incrociata? in G. Faldetta, S. Labate (a cura di), Il Dono. 
Valore di legame e valori umani. Un dialogo interdisciplinare, Di 
Girolamo Editore, Trapani, pp. 207-230.

Montesi C. (2016), Il Paradigma dell’economia civile. Radici stori-
che e nuovi orizzonti, Umbria Volontariato Edizioni, Terni.

Montesi C. (2019), La saggezza delle emozioni, in C.A. Bollino, M. 
Cerulo, V. Ghiglieri, C. Mazzeschi, M.G. Pacilli, L. Parnetti, P. 
Polinori, V. Santangelo, A. Tortorella (a cura di), Le emozioni 
nei contesti individuali e sociali, Morlacchi Editore University 
Press, Perugia, pp. 43-70.

Montesi C. (2019), La forza del dono, in M. Casucci (a cura di), 
Economia e beni relazionali, tra desideri e beni relazionali, Or-
thotes, Napoli-Salerno, pp. 139-158.

Montesi C. (2020), La scommessa della felicità nel pensiero eco-
nomico di Robert Michels, in R. Federici (a cura di), Robert 
Michels. Un intellettuale di frontiera, Meltemi, Sesto San Gio-
vanni, Milano, pp. 75-110.

Montesi C. (2020), Adriano Olivetti imprenditore umanista e civi-
le, “Quaderni di Economia sociale”, n. 1, pp. 33-46.

Montesi C. (2021), Per una civiltà delle passioni, “Indiscipline. Ri-
vista di Scienze Sociali”, vol. 1, n. 2, Morlacchi Editore Univer-
sity Press, pp. 215-225.



C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 97 

Montesi C. (2021), Dante e l’Economia Civile. Dal Medioevo all’e-
ra del Covid-19: una breve storia dell’usura, “Quaderni di Eco-
nomia sociale”, n. 1, pp. 27-43.

Montesi C. (2021), Disuguaglianze climatiche ed idea di giustizia 
climatica: principi, problemi, praticabilità, in “Rassegna Econo-
mica”, n. 1, pp. 149-197.

Montesi C. (2022), L’ora di lezione alla prova del virus, in R. Fede-
rici (a cura di), Luoghi e futuro. Ripensare lo spazio, ripensare 
l’emergenza, Meltemi, Sesto San Giovanni, Milano, pp. 31-66.

Montesi C. (2022), Apprendere dalla complessità: la lezione di E. 
Morin al tempo della pandemia, “Indiscipline. Rivista di Scien-
ze Sociali”, vol. 2, n. 1, Morlacchi Editore University Press, pp. 
43-52.

Montesi C. (2022), L’eclissi dei Maestri e delle Maestre nell’Era 
del Pragmatismo?, “Il Menabò di Etica ed Economia”, n. 177, 
www.eticaeconomia.it, 31/7/2022.

Morin E. (2020), Le 15 lezioni del corona virus. Cambiamo strada, 
Raffaello Cortina Editore, Milano.

Moschini M. (2007), La persona recuperata: visione, progetto, pro-
fezia e concretezza, in P. Grasselli, M. Moschini (a cura di), Eco-
nomia e persona, Vita e Pensiero, Milano, pp. 63-82.

Nussbaum M. (2023), Il valore aggiunto della filosofia. Tra etica ed 
economia, Morcelliana, Brescia.

Olivetti A. (2014), Prime esperienze in una fabbrica, in A. Saibene 
(a cura di), Il mondo che nasce. Dieci scritti per la cultura, la po-
litica, la società, Edizioni di Comunità, Roma-Ivrea, pp. 13-30.

Papa Francesco (2013), Evangelii Gaudium, Libreria Editrice Va-
ticana, Città del Vaticano.

Papa Francesco (2015), Laudato siˈ, Edizioni San Paolo, Cinisello 
Balsamo (Milano).

http://www.eticaeconomia.it


98 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

Papa Francesco (2022), Ti voglio felice, Libreria Pienogiorno, Cit-
tà del Vaticano.

Papa Francesco (2023), Laudate Deum, Libreria Editrice Vatica-
na, Città del Vaticano.

Parsi M.R. (2011), Ingrati. La sindrome rancorosa del beneficato, 
Mondadori, Milano.

Philips A., Taylor B. (2022), Elogio della gentilezza. Breve storia di 
un valore in disuso, Ponte alle Grazie, Milano.

Polanyi K. (1974), La grande trasformazione, Einaudi, Torino.

Pulcini E., Bourgault S. (a cura di) (2018), Cura ed emozioni. 
Un’alleanza complessa, Il Mulino, Bologna.

Pulcini E. (2020), Tra cura e giustizia. Le passioni come risorsa so-
ciale, Bollati Boringhieri, Torino.

Rosti L. (1996), Femina oeconomica. Investire sulle donne conviene 
all’impresa, Ediesse, Roma.

Jalāl al-Dīn Rūmi (1980), Poesie mistiche, BUR, Rizzoli, Milano.

Sandel M.J. (2021), La tirannia del merito, Feltrinelli, Milano.

Scitovsky T. (1976), The Joyless Economy. An Inquiry into Human 
Satisfaction and Consumer Dissatisfaction, Oxford University 
Press, Oxford.

Sen A. (2010), Etica ed economia, Laterza, Roma-Bari.

Seneca (2008), Sui benefici, Laterza, Roma-Bari.

Severino E. (1998), Il destino della tecnica, Rizzoli, Milano.

Simmel G. (1917-1919), Individualismus, “Marsyas”, I, (trad. it. 
Sull’intimità, Armando Editore, Roma, 1996).

Smith A. (1995), Teoria dei sentimenti morali, BUR, Rizzoli, Mila-
no, ed. or. 1759.

Tronto J.C. (1993), Moral Boundaries. A Political Argument for an 
Ethics of Care, Routledge, Chapman and Hall, New York; trad. 

https://www.amazon.it/dp/8817122548?tag=zeninthecit06-21&camp=3458&creative=23838&linkCode=as1&creativeASIN=8817122548&adid=00729JHVEKDFZB90F37F&


C. Montesi | Grazie alla vita che mi ha dato tanto…	 99 

it. J.C. Tronto, Confini morali. Un argomento politico per l’etica 
della cura, Diabasis, Reggio Emilia, 2006.

Valori F. (2007), La persona fra natura, cultura ed economia, in P. 
Grasselli, M. Moschini (a cura di), Economia e persona, Vita e 
Pensiero, Milano, pp. 39-62. 

Valori F. (2019), Etica ed economia. Il contributo di Amartya Sen al 
concetto di bene comune, in M. Casucci (a cura di), Economia e 
beni relazionali, tra desideri e beni relazionali, Orthotes, Napo-
li-Salerno, pp. 189-204.

Weber M. (2004), La scienza come professione. La politica come 
professione, Einaudi, Torino.

Wind E. (1971), Misteri pagani nel Rinascimento, Adelphi, Mila-
no, ed. or. 1958.



Fabiola De Toffol

La dimensione dell’umano nella transizione eco-no-
mica, logica, sistemica

Questo mondo è la nostra danza insie-
me, non è una mia né una tua proie-
zione. È qualcosa che facciamo insie-
me e ciò che facciamo cambia il mondo
Francisco Varela

Abstract

È necessario un approccio integrato alla sostenibilità, che richiede di sce-
gliere, con responsabilità, i cambiamenti sociali a cui vogliamo contribu-
ire. A partire dalle definizioni di etica, economia, ecologia, sostenibilità 
vengono esplorate le possibilità che l’impresa responsabile offre al futuro.

An integrated approach to sustainability is necessary, requiring us to re-
sponsibly choose the social changes we want to contribute to. Starting 
from the definitions of ethics, economics, ecology, and sustainability, the 
possibilities that responsible companies offer for the future are explored.

Keywords

Cura, Valore, Responsabilità, Sostenibilità

L’elemento distintivo della Responsabilità Sociale d’Im-
presa è quello di affiancare alla responsabilità economi-

ca anche una responsabilità sociale, che crea valori tangibili 
e intangibili per tutto ciò che sta intorno all’azienda. 

“Valori vincenti per l’impresa, per le persone, per il terri-
torio e per l’ambiente”. Così ce la raccontiamo.



F. De Toffol | La dimensione dell’umano nella transizione eco-nomica	 101 

Dovrebbe corrispondere all’applicazione di diversi prin-
cipi: sostenibilità, volontarietà, trasparenza, qualità, integra-
zione. Sono principi ormai incondizionatamente accettati 
nell’agire – almeno formale – dell’impresa ma, nonostante gli 
impegni assunti ed i risultati rilevati, allo stato dei fatti con-
tinua a prevalere un senso di non soddisfazione: le distorsio-
ni sociali sono comunque aumentate; i problemi ambientali 
hanno continuato ad aggravarsi; gli abusi di potere o addi-
rittura i comportamenti marcatamente illeciti sono tutt’altro 
che rari, a volte anche nelle stesse aziende che per altro verso 
dichiarano di essere sostenibili.

Lo stato dei fatti ci fa sentire gli effetti delle multi-crisi 
in cui siamo immersi, che offrono tentazioni alla rinuncia: 
rinunciare a considerare che nessuno si salva da solo, rinun-
ciare a considerare che ognuno può dare un contributo, ri-
nunciare a considerare che un cambiamento è possibile, a 
volte rinunciare a considerare che un futuro è possibile.

Viviamo, a volte subiamo, una fase di trasformazione ac-
celerata e di conflitti drammatici. Avvertiamo la dilagante 
incertezza degli scenari che proviamo a disegnare, e nel ten-
tativo di offrire certezze e soluzioni rischiamo di non fare 
altro che rincorrere emergenze che alimentano il senso di di-
sorientamento e impotenza, che minano la fiducia nei valori 
della convivenza, e conducono al disfattismo.

Occorre cambiare qualcosa: nel modo di lavorare e di fare 
impresa, ma anche nel modo di stare al mondo e nel modo di 
considerare chi sta nel mondo insieme a noi, e ci starà dopo 
di noi.



102 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

1. Da dove cominciare?

Considerando “Responsabilità sociale d’impresa e di-
mensione del femminile tra etica ed economia” partirei da 
alcuni assunti.

i. L’Innovazione, o è sociale o non è
ii. L’Economia, o è civile o non è
iii. Il femminile è simbolo dell’umano
Impossibile dare definizioni univoche di innovazione so-

ciale, economia civile, dimensione del femminile, anche se 
siamo di sovente invitati a parlarne.

In questa occasione riporterò alcune definizioni che ho 
scelto, con l’intento di collocare il mio punto di vista all’in-
terno di un contesto in cui economia ed etica vanno inscin-
dibilmente considerate.

2. La definizione di Etica

In senso ampio, quel ramo della filosofia che si occupa di 
qualsiasi forma di comportamento (gr. ἦθος) umano, politi-
co, giuridico o morale

3. La definizione di Economia

Dal greco gr. οἰκονομία, composto di οἶκος (dimora) e 
νομία (nomia), significa letteralmente amministrazione della 
casa, e studia le modalità di allocazione di risorse limitate tra 
usi alternativi, al fine di massimizzare la soddisfazione dei 
soggetti interessarti.

Chi sono gli attori?
Il paradigma economico tradizionale pone al centro della 

sua analisi l’homo oeconomicus. Chi è costui? Si tratta di un 

https://www.treccani.it/enciclopedia/senso
https://www.treccani.it/enciclopedia/filosofia
https://www.treccani.it/enciclopedia/forma
https://www.treccani.it/enciclopedia/comportamento


F. De Toffol | La dimensione dell’umano nella transizione eco-nomica	 103 

individuo le cui azioni sono guidate da un egoismo autointe-
ressato. La saggezza convenzionale in campo economico ha 
costruito attorno a questo individuo un’arena per favorire 
l’incontro fra questi ed il mercato. Tale infrastruttura popo-
lata da individualisti egoisti rappresenta, secondo la dottrina 
economica mainstream, il miglior strumento per raggiungere 
il benessere sociale perché assicura che attraverso decisioni 
decentrate e scambi, preferibilmente poco o affatto regolati, 
basati esclusivamente sulla valutazione in merito alla conve-
nienza individuale e alla massimizzazione del proprio inte-
resse, si possa giungere a un’ottimale allocazione di costi e 
benefici nella società1. 

È però ormai tragicamente chiaro che l’“arena del libero 
scambio”, intesa come sopra, non massimizza la soddisfazio-
ne di tutti, ma favorisce la massimizzazione del profitto di 
pochi, probabilmente illusi dalla considerazione di potersi 
“salvare da soli” in uno scenario di crisi globale.

Per costruire un’infrastruttura relazionale diversa devono 
entrare in campo altri attori, a partire dalla mulier activa che, 
secondo Christian Iaione2, si candida a divenire la soggettivi-
tà perno di un nuovo paradigma economico con comporta-
menti guidati da un senso di responsabilità ed impegno verso 
la comunità, che invitano a porsi in relazione con gli altri per 
prendersi cura dell’interesse generale, e che contribuiscono 
ad accogliere nell’arena anche l’homo homini natura amicus 
di cui qualche secolo fa parlava Antonio Genovesi nelle sue 
“Lezioni di commercio o sia di economia civile”.

Quali sono le regole?
In una dimensione che accoglie la cura (non nell’acce-

zione di terapia, ma di stato d’animo di chi si riferisce ad 

1.	 C. Iaione, Economia e diritto dei beni comuni, 2011, e POOLISM, in 
www.labgov.it, 28 agosto 2015

2.	 Idem.



104 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

un altro prendendosene cura) le regole della casa comune 
non possono che collocarsi nelle regole del sistema vivente, 
nell’ecologia.

4. La definizione di Ecologia

Dal greco οἶκος, oikos (dimora) e λόγος, logos (studio) è 
un termine coniato nel 1866 (ted. Oekologie) dal biologo 
tedesco Ernst Haeckel per indicare la parte della biologia 
che studia le relazioni tra organismi o gruppi di organismi 
e il loro ambiente naturale. L’oggetto di studio dell’ecologia 
sono, pertanto, gli ecosistemi.

Se diamo centralità alle relazioni nella οἶκος, economia ed 
ecologia si avvicinano, ed il tanto necessario cambiamento 
verso un futuro che non vogliamo negato comporta che la 
transizione eco-logica ed eco-nomica vadano insieme, con 
regole che partono dalla consapevolezza dell’interconnessio-
ne tra tutti i sistemi viventi e non viventi, e che presuppon-
gono responsabilità nella cura, con l’impegno di ognuno a 
rispondere delle proprie azioni, nella consapevolezza che la 
nostra azione potrebbe causare effetti indesiderati, mitiga-
bili solo dalla ricerca di una strategia collettiva che guardi 
a un futuro voluto auspicabile, che non può esistere senza 
responsabilità.

5. La definizione di Sostenibilità

Responsabilità e sostenibilità non sono separabili, e vanno 
mantenute insieme nella molteplice dimensione individuale, 
organizzativa, ambientale, anche quando di sostenibilità si 
dà una definizione istituzionale che la considera. 



F. De Toffol | La dimensione dell’umano nella transizione eco-nomica	 105 

Nelle scienze ambientali ed economiche, condizione di uno sviluppo 
in grado di assicurare il soddisfacimento dei bisogni della genera-
zione presente senza compromettere la possibilità delle generazioni 
future di realizzare i propri3.

La necessità di riconsiderare il concetto di sviluppo e le 
false idee di progresso garantito che abbiamo ereditato, è un 
altro degli elementi che rendono indispensabile un cambia-
mento nel punto di vista e negli assunti della cultura impren-
ditoriale, che oggi non può non riconsiderare cosa si intende 
per οἶκος.

6. L’impresa responsabile offre possibilità di futuro

Se consideriamo l’impresa come οἶκος, quella che venia-
mo invitati a definire vision rappresenterebbe la dimora in-
tera collocata in un futuro che non ci viene garantito, che 
nessuno ci promette, ma che noi scegliamo e vogliamo.

Quello che scegliamo e vogliamo, discende dai nostri va-
lori, che costituiscono il cemento con cui costruiamo que-
sta dimora a partire dalle fondamenta, che vengono poste 
rispondendo ad alcune domande: qual è la nostra proposta 
di valore? Cosa ci distingue? A chi intendiamo rivolgerci? 
Cosa facciamo e potremmo fare?

A queste domande si può rispondere diversamente, e le 
risposte costituiscono la mission della οἶκος-impresa che vo-
gliamo.

Cemento e fondamenta sono essenziali per costruire la di-
mora che rappresenta la nostra visione, e possiamo avere una 
visione solo se allarghiamo lo sguardo verso spazi e tempi 
che vanno oltre il nostro orizzonte.

3.	 www.treccani.it

https://www.treccani.it/enciclopedia/sviluppo
https://www.treccani.it/enciclopedia/sviluppo


106 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

Se collochiamo la nostra dimora in un luogo del futuro, 
non possiamo non considerare chi c’è intorno a noi e ci sarà 
dopo di noi; e viviamo tempi in cui il futuro va ripensato 
scegliendo, con responsabilità, i cambiamenti sociali a cui 
vogliamo contribuire.

Perciò quando facciamo impresa, e la vogliamo social-
mente responsabile, dobbiamo confrontarci con competen-
za e onestà intellettuale sulla catena del valore dell’impatto 
sociale cui contribuiamo.

L’impatto sociale è stato definito da Stefano Zamagni 
come “il cambiamento sostenibile di lungo periodo (positi-
vo o negativo; primario o secondario) nelle condizioni delle 
persone o nell’ambiente che l’intervento ha contribuito par-
zialmente a realizzare”.

È una tra la pluralità di definizioni esistenti, che discen-
dono dalla molteplicità di metodi e strumenti di misurazione 
che non possiamo evitare di utilizzare se vogliamo dare evi-
denza del cambiamento, e del contributo che a quel cambia-
mento è stato offerto dal nostro operato.

L’aforisma attribuito a Galileo Galilei “Conta ciò che si 
può contare, misura ciò che è misurabile e rendi misurabile 
ciò che non lo è” ci è stato ben insegnato, e ci è servito anche 
a rilevare le tante, troppe anomalie accumulate dal modello 
di sviluppo economico lineare ormai ultra-liberista.

Ma dobbiamo ancora imparare come far fronte alle con-
seguenze derivanti dalla troppo diffusa applicazione di quel 
modello di sviluppo in maniera irresponsabile ed egoista.

Guardare a cosa abbia condotto ci spaventa, e le modifi-
che territoriali, strutturali e climatiche che hanno portato a 
coniare il termine Antropocene non ci rassicurano affatto, e 
rischiano di farci perdere fiducia e possibilità di futuro, so-
prattutto se persistiamo in un “pensare male” riduzionista, 
semplificatore, compartimentato che ci impedisce di guarda-



F. De Toffol | La dimensione dell’umano nella transizione eco-nomica	 107 

re alla complessità dei sistemi in cui viviamo, e di allargare lo 
sguardo offrendoci la possibilità di comprendere come ciò 
che collega le singole parti tra loro faccia emergere la realtà 
che viviamo.

Apparentemente in linea con l’insegnamento di Galileo, 
Thomas Samuel Kuhn ci ha invitato a considerare che “Solo 
ciò che è misurabile è migliorabile”, ma lo stesso Kuhn ci ha 
insegnato a dare importanza ai mutamenti del quadro con-
cettuale, del “punto di vista” da cui guardiamo i fenomeni 
del mondo. Si trasforma il modo di vedere le cose, ed i dati 
che si hanno a disposizione sono magari gli stessi di prima, 
eppure vengono interpretati in modo diverso, cioè vengono 
posti in una relazione diversa da quella precedente.

Per considerare la possibilità di una transizione dobbia-
mo quindi imparare a guardare con occhi diversi, ricono-
scendo che molte delle certezze su cui abbiamo costruito il 
mondo non esistono più.

Questo può terrorizzarci, farci sentire l’angoscia della im-
possibilità di progresso e di futuro ma, a ben guardare, o 
meglio, a guardare diversamente, il venir meno delle certezze 
lascia spazio per iniziare a considerare cosa possiamo fare, 
con responsabilità, per andare oltre il sogno di abbondanza 
che ha nutrito il nostro modo di vivere e lavorare.

Uscire dall’onnipotenza con la disponibilità ad abbraccia-
re il fardello dell’incertezza. 

È qualcosa che possiamo fare solo insieme, perché non 
c’è nessuno che abbia la ricetta su come farlo. È richiesta col-
laborazione e non conflittualità. È richiesta consapevolezza 
su quali siano i presupposti che ispirano le nostre pratiche 
quotidiane. 

Siamo tutti obbligati ad impegnarci a riflettere su doman-
de cruciali, che finora abbiamo distrattamente considerato: 
quali sono i presupposti dei modelli economici cui facciamo 



108 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

riferimento? Quali sono i presupposti dei processi educati-
vi che promuoviamo nelle scuole e nelle università? Quali 
sono i presupposti che ispirano i nostri comportamenti nelle 
organizzazioni? Quali sono i presupposti ai quali individual-
mente ci riferiamo nelle nostre relazioni sociali?

Siamo tutti obbligati a considerare le risposte con respon-
sabilità, e in questo caso il riferimento va alla responsabilità 
di ognuno, che comporta coraggio. E se “il coraggio è la vir-
tù del cominciamento”, come scrive Vladimir Jankélévitch, 
occorre agirlo per intraprendere sentieri nuovi senza lasciar-
si immobilizzare dalla paura.

7. Le iniziative per preparare il futuro

7.1. Agenda 2030 e Inner Development Goals

La necessità di intraprendere sentieri nuovi è riconosciu-
ta, almeno nella forma, a livello globale. 

Basti citare l’Agenda 2030 per lo Sviluppo Sostenibile, 
“un programma d’azione per le persone, il pianeta e la pro-
sperità sottoscritto nel settembre 2015 dai governi dei 193 
Paesi membri dell’ONU”4.

Fa riferimento a una visione condivisa rispetto a cambia-
menti auspicati ma, nonostante si fosse raccolto un ampio 
consenso generale e un forte desiderio di supporto per re-
alizzare quei cambiamenti, a più di otto anni dalla nascita 
dell’Agenda 2030 molti paesi stentano ancora a rispettare gli 
obiettivi prefissati, e si fa fatica a considerare la sostenibilità 
anche in termini di consapevolezza da parte dei governi na-
zionali, delle imprese, della società civile, delle persone.

4.	 https://unric.org/it/agenda-2030/



F. De Toffol | La dimensione dell’umano nella transizione eco-nomica	 109 

Si fa fatica a tenere conto del legame che esiste tra le di-
mensioni ecologica, industriale, scientifica, politica, demo-
grafica, ognuna vista isolatamente con un dinamismo pro-
prio, come se non fossero aspetti di un unico processo in cui 
società umane e natura interagiscono5.

Per stare, agire, vivere nell’ambiente sempre più complesso 
di cui siamo parte, ed abbracciarne le sfide, abbiamo biso-
gno di coltivare e sviluppare capacità interiori e intelligenze 
relazionali, la cui rilevanza è riconosciuta da iniziative che in-
vitano a considerare un progresso fondato sull’umano, nella 
consapevolezza dell’incertezza e con la fiducia nella “facoltà 
di fare e mantenere promesse” come scriveva Hannah Arendt.

Tra le iniziative che promuovono un umanesimo capa-
ce di aiutarci a governare la nostra padronanza del mondo, 
nel rispetto della Terra e nella consapevolezza del nostro 
impatto ecologico, economico e sociale, individuiamo In-
ner Development Goals (IDGs)6, un’organizzazione inter-
nazionale senza scopo di lucro che propone un framework 
essenziale di competenze trasformative per lo sviluppo so-
stenibile, un kit applicativo, in costante co-creazione, per 
sviluppare le competenze necessarie a “congedarci dal pa-
radigma del dominio, valorizzando e distinguendo l’uma-
no non nella sua superiorità, ma nella sua eccezionalità, 
che sta in primis nella capacità di essere responsabile”.7 
Il framework IDGs, sviluppato da un team di ricercatori in-
ternazionali dopo un’ampia consultazione di analisi condi-
visa che ha coinvolto più di mille persone, è open source e 
gratuito per tutti. A partire dai 17 obiettivi di Agenda 2030 

5.	 M. Ceruti, F. Bellusci, Umanizzare la modernità. Un modo nuovo di 
pensare il futuro, Raffaello Cortina Editore, Milano 2023.

6.	 https://innerdevelopmentgoals.org
7.	 M. Ceruti, F. Bellusci, Umanizzare la modernità. Un modo nuovo di 

pensare il futuro, Raffaello Cortina Editore, Milano 2023.

https://innerdevelopmentgoals.it


110 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

si articola in 5 dimensioni che organizzano 23 competenze e 
abilità ritenute rilevanti per affrontare gli obiettivi di svilup-
po sostenibile.

Può diventare un acceleratore della sostenibilità perché 
le dimensioni cui fa riferimento pongono in primo piano lo 
sviluppo interiore umano.

Le dimensioni indicate da IDGs sono:
	– Essere: la relazione con sé
	– Pensare: abilità cognitive
	– Relazionarsi: prendersi cura degli altri e del mondo
	– Collaborare: intelligenza sociale
	– Agire: guidare il cambiamento

Mirano a coinvolgere nella nostra visione dello sviluppo 
anche il modo in cui ci relazioniamo ai nostri pensieri, sen-
timenti, valori e corpi, invitandoci a cooperare e co-creare 
nella consapevolezza che l’interdipendenza che caratterizza 
l’attuale condizione umana rende la nostra specie potente, 
ma anche estremamente fragile.

7.2. Il Green Comp

Anche la Commissione Europea riconosce la necessità di 
approcci interdisciplinari per aiutare a comprendere l’inter-
connessione dei sistemi economici, sociali e naturali, ed il 
Joint Research Centre (JRC) ha pubblicato lo studio “Gre-
enComp. Quadro europeo delle competenze in materia di 
sostenibilità”8. Delinea una serie di competenze in materia 
di sostenibilità da inserire nei programmi di istruzione per 
aiutare i discenti a sviluppare conoscenze, abilità e attitudi-
ni che promuovano modi di pensare, pianificare e agire con 
empatia, responsabilità e attenzione a favore del pianeta e 
della salute pubblica.

8.	 https://op.europa.eu/it/publication-detail/-/publication/bc83061d-
74ec-11ec-9136-01aa75ed71a1

https://publications.jrc.ec.europa.eu/repository/handle/JRC128040
https://publications.jrc.ec.europa.eu/repository/handle/JRC128040


F. De Toffol | La dimensione dell’umano nella transizione eco-nomica	 111 

Precisando che la sostenibilità come competenza va ap-
plicata a tutte le sfere della vita, sia a livello personale che 
collettivo, il JRC indica che il quadro definito nello studio 
mira a coltivare una mentalità di sostenibilità dall’infanzia 
all’età adulta, includendo la comprensione che gli esseri 
umani sono parte della natura e dipendono da essa. Gli stu-
denti di qualunque età vanno dunque dotati di conoscenze, 
abilità e atteggiamenti che li sostengano nel diventare agenti 
di cambiamento e nel contribuire individualmente e collet-
tivamente a plasmare il futuro salvaguardando le condizioni 
che rendono possibile la vita umana sulla Terra, che non è 
solo vita biologica, ma anche lavoro e mondo comune.

L’obiettivo è dunque quello di sviluppare per la sosteni-
bilità conoscenze, competenze e atteggiamenti degli studenti 
in modo che possano pianificare e agire pensando alla soste-
nibilità, e vivere in sintonia con il pianeta, considerando tutti 
i tipi di apprendimento – formale, non formale e informale 
– come vettori per sviluppare tali competenze nella prima 
infanzia, coltivandole da bambini e adolescenti, per conte-
stualizzarle come giovani adulti e nutrirle nel ruolo di adulti 
capaci di concepire da un lato una società strutturata dalla 
natura, e al contempo una natura strutturata dalla società.

7.3. Il Global Enaction Manifesto

Tra le proposte in corso non mancano quelle promos-
se dalle comunità di pensiero, come nel caso del Global 
Enaction Manifesto9 (GEM), che rappresenta una Call to 
Enaction ispirata alle parole di Francisco Varela 

L’unico modo di fondarsi in un mondo vivente è quello di prendervi 
parte per davvero: coltivare gli strumenti e le pratiche da cui ogni 
persona può imparare ad essere presente nel vivere. Questo è l’unico 

9.	 https://www.enactionmanifesto.com/it/ 

https://www.enactionmanifesto.com/it/


112 		  Cura e differenze di genere tra etica ed economia

modo per imparare maggior rispetto e tolleranza e per ottenere una 
maggiore partecipazione al mondo intorno in noi. Non può avvenire 
che così, attraverso una sorta di contagio esemplare.

I promotori del GEM sono partiti dal constatare che l’u-
manità si sta avvicinando velocemente e pericolosamente 
ad un punto di non ritorno e deve affrontare urgentemente 
grandi sfide se vuole evitare una catastrofe sociale e ambien-
tale: il riscaldamento globale, la deforestazione, la desertifi-
cazione, l’acidificazione degli oceani, le migrazioni epocali, 
la sovrappopolazione, la crescente disparità sociale, la po-
vertà, le guerre. Il tempo a disposizione è ormai scarso: la po-
sta in gioco è la continuazione della civiltà umana sulla Terra 
o la caduta nella barbarie. Nessuno di questi problemi può 
essere affrontato e risolto facendo riferimento al paradigma 
culturale che li ha generati. È quanto mai urgente costruire 
e diffondere una nuova visione del mondo nella quale possa-
no trovare piena espressione tutte le dimensioni dell’umano, 
non solo quella fisica, economica e sociale, ma anche quella 
interiore, emozionale e spirituale nella loro interdipendenza 
con la biosfera terrestre10. 

Intento del Manifesto è promuovere un contagio esem-
plare di comportamenti etici, invitando ciascuno ad essere 
di esempio con le proprie azioni per altri che le seguiranno, 
tessendo una rete sistemica tra coloro che già applicano que-
sti principi quale concreta rappresentazione da seguire per 
diffondere una saggezza costitutiva di processi di trasforma-
zione globale.

7.4. La circolarità della cura

Tutte le iniziative sopra citate richiamano alla responsabi-
lità di ognuno, nella possibilità di metterla in relazione con 

10.	 Idem.



F. De Toffol | La dimensione dell’umano nella transizione eco-nomica	 113 

l’operato degli altri promuovendo la circolarità delle dimen-
sioni della cura: non ci può essere cura dell’impresa e delle 
persone che lavorano, senza cura dei nostri sentimenti; non 
ci può essere cura dei nostri sentimenti senza cura del mon-
do naturale; non ci può essere cura del mondo naturale senza 
cura della tecnica, del diritto internazionale, della pace…11.

Questo movimento circolare virtuoso non può che co-
minciare da una dimensione umana inclusiva del femminile 
e del maschile, che sia capace di tenere insieme in maniera 
inscindibile l’aspetto materiale (es. cosa produciamo, come 
misuriamo), l’aspetto socio-relazionale (es. cosa e come pos-
siamo agire con gli altri e per gli altri) e l’aspetto spirituale 
(es. quali valori ci guidano)

Citando ancora il Global Enaction Manifesto 

la transizione, senza aggettivi, sarà possibile se saremo capaci di pas-
sare da una visione antropocentrica ed ego-sistemica in cui l’uomo, 
con il suo ego, è al centro di tutti i sistemi che lo circondano e che 
sta portando verso il crollo della civiltà e la distruzione della biosfera 
terrestre, ad una visione relazionale ed eco-sistemica in cui l’uomo 
si consideri parte costitutiva e co-creativa di sistemi più ampi che lo 
includono, e non può che realizzarsi attraverso l’interdipendenza di 
pensiero e azione12.

La transizione senza aggettivi presuppone cura, che non 
è compito esclusivo delle donne: ha bisogno di femminile 
e maschile come dimensioni che si rinforzano a vicenda, e 
che concorrono allo sviluppo più pieno di una personalità 
capace di declinare, in una piena dimensione umana, etica 
ed economia, società e impresa, natura e scienza.

11.	 Cfr., M. Ceruti, F. Bellusci, Umanizzare la modernità. Un modo nuovo 
di pensare il futuro, Raffaello Cortina Editore, Milano 2023.

12.	 Marinella De Simone in https://www.enactionmanifesto.com/it/ 

https://www.enactionmanifesto.com/it/


Gli autori

Marco Casucci è Professore associato di Filosofia Teoretica 
presso il Dipartimento di Filosofia, Scienze Sociali, Umane e 
della Formazione dell’Università di Perugia. Il suo percorso 
di ricerca, che si è sviluppato attraverso numerosi contribu-
ti di carattere nazionale e internazionale, è prevalentemente 
incentrato sulle tematiche dell’ontologia e dell’ermeneuti-
ca contemporanea. Particolare attenzione dedicata alla di-
mensione della relazione in riferimento a pensatori come 
Schopenhauer, Nietzsche, Heidegger, Ricoeur, Henry.

Fabiola de Toffol è Project Management Professio-
nal e facilitatrice di processo, esperta e consulente senior 
su fondi UE. Utilizza metodi e strumenti della progetta-
zione partecipata negli ambiti delle politiche pubbliche, 
della pianificazione strategica, del networking azienda-
le. Sostenibilità e innovazione sociale rappresentano pre-
supposto e finalità della propria attività professionale.

Rosita Garzi è ricercatrice universitaria e professoressa ag-
gregata in Sociologia dei processi economici e del lavoro 
(SPS/09) presso il Dipartimento di Filosofia, Scienze Socia-
li, Umane e della Formazione dell’Università degli Studi di 
Perugia. Consigliera di Parità della Regione dell’Umbria per 
il quadriennio 2022-2026 (con nomina del Ministero del La-
voro), i suoi interessi di studio e di ricerca si incentrano sulle 



F. De Toffol | La dimensione dell’umano nella transizione eco-nomica	 115 

tematiche relative a: le teorie dell’organizzazione del lavoro e 
del benessere organizzativo; le pari opportunità, la concilia-
zione vita privata e lavorativa; la comunicazione organizzativa.

Cristina Montesi è ricercatrice in Politica economica, inse-
gna Economia Civile ed Ecologica, Economia pubblica, Po-
litica economica presso il Dipartimento di Economia (sede 
di Terni e di Perugia) e presso il Dipartimento di Scienze 
Politiche dell’Università degli Studi di Perugia. Tra i suoi 
più recenti libri: R. Federici, C. Montesi (2021), I rapporti 
fra economia e politica. Robert Michels, antiretorica per un 
sociologo, Gambini Editore, Attigliano; C. Montesi (2021), 
Dante e l’Economia Civile. Dal Medioevo all’era del Covid-19: 
una breve storia dell’usura, Gambini Editore, Attigliano.

Furia Valori è professoressa ordinaria di Filosofia teo-
retica e insegna Filosofia della comunicazione e dell’in-
terpretazione presso l’Università degli Studi di Peru-
gia. Nella sua produzione si è occupata ampiamente di 
temi ed autori dell’ontologia e segnatamente dell’onto-
logismo critico, dell’ermeneutica e dell’etica, affrontan-
do in particolare il pensiero di: Kant, Hegel, Nietzsche, 
Carabellese, Heidegger, Gadamer, Levinas e Marion. 



isbn/ean

euro 14,00
9 788893 925815

ISBN 978-88-9392-581-5


