MARCO MOSCHINT
Alla soglia

La vita differente dell arte nel “tra” e nell’ “intramondano’
e l'educarci alla parola poetica e alla poietica artistica

Abstract

The concept of “between” (tra) and “intraworldly” (intramondano) emerges as an
intermediate space, a threshold where encounters, transformations, recognitions,
and mediations occur. In ancient Greek, the term “metaxy” (petaé&d) embodies this
idea, describing an in-between place essential for becoming and dialogue between
opposing or different polarities. This concept extends to embrace an ontologi-
cal and spiritual dimension resonating in modern and contemporary philosophy,
particularly in Carabellese’s work and Moretti-Costanzi’s notion of “earthliness”
and “world”. The “between” represents a dialectical relationship of recogni-
tion that doesn’t demand the exclusion of opposite poles but rather welcomes
and acknowledges the distinction as a continuous reference to self and beyond.

Keywords

Between, Recognition, Art, Education, Responsibility, Ontology, Poetry

«Larte sembra essere I'impegno di decifrare o per-
seguire 'impronta lasciata da una forma perduta
di esistenza, testimonianza del fatto che 'uomo ha
goduto un tempo di una vita differente»

Maria Zambrano!

11 concetto di “tra” rappresenta una delle dimensioni pit affascinan-
ti e complesse della riflessione filosofica e culturale contemporanea,
soprattutto per il modo in cui, oggi, si torna ad attingere a una di-
mensione profonda e antica che, nella storia del pensiero occiden-
tale, & stata percorsa e segnata, in particolare nella tradizione plato-
nica. Questa nozione, densa di implicazioni speculative, estetiche e

1. M. Zambrano, Appunti sul tempo e la poesia, in Verso un sapere dell’anima,
ed. ital. a cura di R. Prezzo, Raffaello Cortina editore, Milano 1996, p. 33.

Moschini, M., Alla soglia, DOI: 10.61014/onthologica/saggi2/Moschini © 2025 Author(s). This is an
open access, peer-reviewed article published by Morlacchi Editore U.P. (https://www.morlacchilibri.com)
and distributed, except where otherwise noted, under the terms of the CC BY 4.0 in Art, Recognition,
Education (2025) DOL: 10.61014/onthologica/saggi2


https://www.morlacchilibri.com

12 Marco Moschini (a cura di) | ART, RECOGNITION, EDUCATION

antropologiche, ha un ruolo chiave nella ridefinizione di una filo-
sofia che cerca di riappropriarsi delle radici profonde del pensiero,
superando le dicotomie e le fratture imposte dalla modernita.?

La nozione di “tra”, ampiamente sviscerata e approfondita nella
realta di studio filosofico a Perugia, trova echi significativi in varie
prospettive, tra cui quella speculativa ed estetica, che appaiono, a
mio avviso, le pitt promettenti e profonde. La riflessione sul “tra” si
rivela un campo fecondo per indagare la condizione umana, intesa
come costante tensione tra poli opposti e apparentemente inconci-
liabili. Questo concetto si radica in una tradizione filosofica antica,
come ho detto, ma ¢ anche capace di dialogare con le sfide della
contemporaneita, in cui il bisogno di costruire ponti tra saperi, cul-
ture ed esperienze si fa sempre pit urgente.’

Il “tra” evoca, attraverso la suggestione weiliana, un riferimento
al concetto di “mondano” e “intramondano”, che appartiene alla
lettura speculativa dell’ontologismo critico a cui mi sento di ade-
rire.* Questo si spiega con il radicamento che i pensatori di tali
scuole hanno mantenuto nell’anima platonica, che ha custodito sin
dalle origini della filosofia questo concetto fondamentale. L'idea di
un luogo intermedio, una “soglia” capace di accogliere la tensione

2. Per una comprensione del valore teoretico del concetto di “tra” tratto dal
pensiero della Weil ed approfondito proprio nel condurre un’analisi serrata del
pensiero della filosofa in modo speciale da M. Marianelli. Del quale qui evoco
alcuni tratti della sua riflessione e indico nella sua produzione piu recente: M.
Marianelli, Tra hasard e necessita: 'ontologia weiliana come ricerca di intermediari,
in «Studium», 116, 2020, 2, pp. 342-376; si veda inoltre: a cura di M. Marianelli,
«Entre». La relazione oltre il dualismo metafisico, Citta Nuova, Roma 2021.

3. Ne & voce di questa prospettiva in Perugia la rivista «Metaxy Journal» che
ormai da alcuni anni & spazio di approfondimento delle tematiche che si intessono
con questo tema.

4. Devo usare cosi un termine espressivo che interpreta il cuore tipico del
pensiero di Teodorico Moretti-Costanzi. Laddove mondo esprime la suprema
elevatezza della terra. Egli lo indicava come “terrenita”, intendendo con questo
I’ambiente con cui e ove io sono con altri e per altri; io uso “intramondano”. Un
concetto espresso in T. Moretti-Costanzi, La terrenitd edenica del cristianesimo e
la contaminazione spiritualistica, in Opere, a cura di E. Mirri e M. Moschini, Bom-
piani, Milano 2009, pp. 249-284. Rimando a M. Bozza, Saggio introduttivo a T.
Moretti-Costanzi, Naturalita. Trascendenza. Sapienza, Morcelliana, Bresci 2025.



Marco Moschint | Alla soglia 13

e il dialogo tra dimensioni apparentemente opposte, & centrale per
comprendere I'essenza della realta e il compito della filosofia stessa.

Il “tra”, cosi come la nozione di “intramondano”, si configura
come uno spazio intermedio, una soglia in cui si realizzano incon-
tri, trasformazioni, riconoscimenti e mediazioni. In greco antico,
il termine metaxy (uete£0) incarna questa idea di intermezzo o “in
mezzo”, descrivendo un luogo né qui né li, ma che si rivela essen-
ziale per il divenire e per il dialogo tra polarita opposte o differenti.
Questo concetto di “intermezzo” si estende abbracciando una di-
mensione ontologica e spirituale che risuona nella filosofia moder-
na e contemporanea.’

Il concetto di metaxy — come sottolinea Marco Martino — tro-
va una delle sue formulazioni pit celebri nella filosofia di Plato-
ne, in particolare nel dialogo Sz7zposio. Qui Socrate descrive Eros
come un demone intermedio, una figura che vive “tra” il mondo
degli déi e quello degli uomini. Questo spazio intermedio non ¢
una semplice zona neutrale, ma un luogo dinamico di relazione,
tensione e aspirazione. Eros incarna il desiderio, la forza che spinge
I'essere umano a colmare il divario tra il mondo sensibile e quello
intelligibile, tra il finito e I'infinito. Attraverso la figura di Diotima,
Platone sottolinea che I’amore non ¢ né completamente buono né
completamente cattivo, ma si colloca in una condizione di tensione
tra questi opposti, riflettendo cosi la natura incompleta dell’essere
umano e il suo costante anelito verso cio che lo trascende.

Il “tra” non & tuttavia esclusivo della filosofia antica, ma attra-
versa anche il pensiero moderno e contemporaneo. Martin Buber,
ad esempio, esplora questa dimensione nella relazione “Io-Tu”,
dove il “tra” diventa il luogo della vera connessione. Questo spazio
relazionale non appartiene né al soggetto né all’'oggetto, ma ¢ gene-
rato dal loro incontro. Si tratta di uno spazio fertile, dove Ialterita
viene riconosciuta e celebrata. E proprio in questo “tra” che si ma-

5. 1l riferimento a queste analisi ¢ a M. Martino, Su/ metaxy in Platone. Un
Itinerario, Guerini e Associati, Milano 2022 e sempre di M. Martino, Meta£s. Note
sul concetto di anima. Platone, Aristotele, Hegel, in «Rivista di Filosofia Neo-Scola-
stica», Vita e Pensiero, CXIII, 2021, 3, pp. 673-686.



14 Marco Moschini (a cura di) | ART, RECOGNITION, EDUCATION

nifesta la possibilita di una relazione autentica, capace di superare
le barriere dell’individualismo e dell’oggettivazione.

Nel pensiero di Simone Weil, il metaxy si manifesta come una
tensione tra il mondo materiale e il divino. Weil interpreta I’espe-
rienza umana come un continuo oscillare tra il bisogno di radica-
mento e I'anelito verso qualcosa di trascendente. Anche Paul Tilli-
ch identificail “tra” come simbolo della condizione umana, sospesa
tra paura e coraggio, dubbio e fede. Questo spazio di oscillazione,
per entrambi i pensatori, diventa il luogo privilegiato in cui si rea-
lizza il senso dell’esistenza e la possibilita della salvezza.”

Questa dinamica trova una risonanza significativa anche nella
dialettica delle forme di Carabellese e nel concetto di terrenita e
mondo che emerge nel pensiero di Moretti-Costanzi. Si tratta di un
rapporto dialettico di riconoscimento, che non chiede I'esclusione
dei poli opposti, ma, al contrario, 'accoglienza e il riconoscimento
di quella distinzione che & un continuo rimando a sé e all’oltre. La
dialettica, in questo senso, non si risolve mai in una sintesi definitiva,
ma rimane aperta, alimentando il dinamismo intrinseco del “tra”.

La bellezza, fin dalle sue configurazioni nel pensiero platonico,
gioca un ruolo centrale in questo percorso di riconoscimento. Essa
funge da mediatrice primaria tra I’anima umana e il mondo del-
le idee, risvegliando nell’individuo il ricordo delle realta ideali. Il
“tra”, quindi, non va inteso come una mera espressione di posi-
zione intermedia; rappresenta, invece, uno spazio dinamico, come
quello che Platone attribuisce a Eros: una via intermedia tra umano
e divino, tra poros e penia. Questo spazio, secondo Moretti-Costan-
zi, si staglia nell’ascesi che si muove negli interstizi dei livelli della
coscienza.

In ultima analisi, il “tra”/“intramondano” si configura come il
cuore pulsante della riflessione filosofica, un luogo simbolico e re-
ale al tempo stesso, in cui si incontrano le forze che animano il
pensiero, Desistenza e il desiderio umano di infinito. E proprio in

6. G. Tosti, Io e tu. Il pensiero di Martin Buber, Studium, Roma 2021.

7. H.C. Askani, «Chaque religion est seule vraie». Paul Tillich et Stmone Weil
sur la possibilité d’'un dialogue interreligieux, in «Laval théologique et philosophi-
que», 58, 2022, pp. 77-87.



Marco MoscHINT | Alla soglia 15

questo “tra” che la filosofia trova il suo senso pitt profondo, risco-
prendo la propria vocazione a essere un ponte tra il finito e eterno,
tra 'immanenza e la trascendenza.

In termini bonaventuriani, il “tra” si configura come un cam-
mino dell’anima attraverso i diversi livelli dell’essere, un proces-
so complesso e trasformativo in cui si percepisce il fuori di sé, si
sente I'in sé e si supera quest’ultimo nel continuo confronto con
la differenza. Questo confronto avviene nell’esercizio dell’amore,
un amore che non & mai statico, ma sempre accompagnato da una
sensibilita elevata ed elevante. In questa visione, il «tra» diventa il
motore di un’esperienza spirituale e conoscitiva, un percorso che
riflette la tensione esistenziale tra 'immanente e il trascendente, tra
la particolarita e I'universalita.

Lessenza del “tra” e dell’“intramondano” non si limita al pensie-
ro speculativo, ma si estende oltre, diventando un principio critico e
creativo. In questo senso, il “tra” si rivela non solo come un concetto
filosofico, ma come un orizzonte dinamico che abbraccia la totali-
ta dell’esperienza umana. Nell'ispirazione weiliana, il “tra” appare
come uno spazio di creativita inesauribile, un luogo in cui 'umano si
apre alla dimensione divina, mentre nella prospettiva dell’ontologi-
smo esso si presenta come un punto critico di riflessione sull’essere.
A mio avviso, critica e creativita non devono mai essere disgiunte,
ma anzi devono intersecarsi e ricongiungersi in un movimento che
rinnova continuamente il nostro modo di abitare il mondo.®

Il campo di questa riconciliazione ¢ proprio I'esperienza artisti-
ca, che si pone come luogo di mediazione tra I'ispirazione interiore
e il mondo esterno, tra il caos delle idee e la forma compiuta. Larte,

8. La trilogia morettiana La filosofia pura (1959), Letica nelle sue condizioni
necessarie (1965) culminava ne L'Estetica pia (1966). Levoluzione del suo pensiero
implicava un coinvolgimento sincronico tra verita, bonta e sensibilita. Una riedizio-
ne del contenuto di verum-bonum-pulchrum che era esplicato nella metafisica della
tradizione platonico cristiana. Ma non a caso nell’ontologismo critico la questione
estetica fu portata aperta nel Moretti-Costanzi proprio da una riflessione su Platone
nella sua ancora molto interessante L'estetica di Platone del 1948. Scritta durante
I'ultima parte del suo sodalizio con il maestro Carabellese al quale appunto voleva
imporre uno sviluppo dell’ontologismo proprio sul tema estetico. Tutte le opere del
Moretti-Costanzi menzionate sono in T. Moretti-Costanzi, Opere, op. cit., passim.



16 Marco Moschini (a cura di) | ART, RECOGNITION, EDUCATION

infatti, non ¢ mai un mero esercizio tecnico né una semplice estetiz-
zazione della realta: essa crea un territorio simbolico, un luogo che
collega il visibile all’invisibile, il detto al non detto, trasformando
I'opera in un ponte tra mondi differenti. Questo spazio di media-
zione rappresenta il cuore del “tra”, un luogo dove convivono ten-
sioni, contraddizioni e aperture verso nuove possibilita.

Questa dimensione attraversa anche la nostra esperienza quo-
tidiana, manifestandosi nei dialoghi, nelle relazioni, nelle scelte
morali e nei momenti di transizione. E il luogo dove si formano le
nostre identita e si definiscono le nostre aspirazioni, dove coltivia-
mo la capacita di immaginare una relazione autentica, non compro-
messa. Qui, nel “tra”, si rende evidente il nostro essere intrinseca-
mente relazionali, esseri che si definiscono attraverso il confronto
e il contatto con 'altro. E in questo spazio che emerge la nostra
umanita piu profonda, quella capacita di accogliere e trasformare
le differenze in ricchezza.

1 “tra”, il metaxy, la terrenita edenica e la relazione intramondana
non sono semplicemente spazi vuoti, ma luoghi di densita e di poten-
zialita espressiva. Ci invitano a vedere il mondo non come un insieme
di dualita fisse, ma come una rete di relazioni in cui ogni elemento si
definisce attraverso I'altro. Nel “tra” si cela il segreto della crescita,
della comprensione e della creazione. E una soglia perpetua, mai una
frontiera che delimita o esclude; & una dimensione relazionale che ci
spinge a esplorare cio che sta al confine e oltre, nell’'immenso territo-
rio del senso che puo essere inteso, voluto e sentito.

Per questo motivo, I’arte, come sentire profondo e forma espres-
siva, restituisce un vero mondo, una terra piena e abitata. L’arte
non si limita a rappresentare, ma interviene, trasforma e riplasma
la realta. A questa nuova forma di abitare il mondo dobbiamo edu-
carci. Abitare il mondo significa riconoscere il “tra” come spazio
di intersezione e partecipazione, un luogo in cui la nostra presenza
diventa un atto di testimonianza e di responsabilita verso I'altro e
verso il cosmo. Questa educazione al “tra” richiede una sensibilita
particolare, una disponibilita a percepire e ad agire in sintonia con
la complessita e la profondita delle relazioni che ci circondano.



Marco MoscHINT | Alla soglia 17

Il tema che affrontiamo in questo testo ¢ trovare modalita per
riscoprire le dimensioni relazionali, alla luce della postura che dob-
biamo assumere nel mondo, in una realta che ci richiede il rico-
noscimento dello spazio essenziale dell’apertura e dell’accoglienza
dell’altro, nonché del mondo stesso. Questo avviene nel circolo di
intersezione, attraversamento e partecipazione, quel fra/intramon-
dano nel quale si intrecciano le nostre esistenze individuali e collet-
tive. Qui si realizza la vera essenza della comunita: non come fusio-
ne indistinta, ma come dialogo incessante tra unicita e pluralita, tra
individualita e universalita.

Su questa linea di riscoperta del nostro luogo di appartenenza, si
inserisce anche il compito di scoprire la nostra posizione nello spa-
zio/azione di impegno che I'arte pone. Infatti, 'arte non puo essere
considerata semplicemente una pratica tecnica o caricata di un ruo-
lo speciale: essa si configura piuttosto come un dovere nei confronti
del mondo. L’arte attraversa i suoi interstizi, laddove “mondo” non
significa solo la terra, ma una terra intessuta di relazioni tra voci,
storie, narrazioni, luoghi, simboli, metafore e lingue che costitui-
scono I'ambiente in cui mi riconosco e incontro gli altri.

Sono quelle voci e quelle storie che mi fanno comprendere I'i-
neluttabilita del mio essere qui e ora con altri, in un tempo che non
appartiene solo a me, ma che ¢ da sempre omniavvolgente. Altro-
ve, ho definito questo abitare il mondo come un “coappartenere e
coessere”. In questa prospettiva, il “tra” si rivela come il luogo in
cui la nostra esistenza si fa responsabile, aperta al senso e all’altro,
capace di costruire un mondo che non sia solo abitabile, ma anche
profondamente umano.’

L’arte, dunque, non ¢ una semplice tecnica né deve essere in-
vestita di un ruolo straordinario o mistico, quasi fosse qualcosa
di inaccessibile o esclusivo. E, piuttosto, 'esperienza profonda di
un “mondo”, inteso come spazio di realta vissuta, di esplorazione

9. Rimando a due mie lavori in stretta connessione 1'uno con I'altro. Ad essi
affido una esplicazione migliore di quanto qui scritto. M. Moschini, «Naturan
expellas furca, tamen usque recurret» Naturalita: il necessario apparire del reale, in
«Il Pensare», XII, vol. 13, 2024, pp. 272-288. Che ha seguito M. Moschini, Coap-
partenere e coessere, in «Quaderni di Inschibboleth», n. 20, £.2/2023, pp. 13-30.



18 Marco Moschini (a cura di) | ART, RECOGNITION, EDUCATION

e ricerca di relazionalita autentica. L’arte ¢ restituzione dell’espe-
rienza, ma non in modo puramente descrittivo o didascalico: essa
comunica, sempre implicitamente, cid che sfugge alla mera nar-
razione. Attraverso il gesto artistico, il mondo viene risignificato,
rielaborato e offerto nuovamente, come dono di senso e testimo-
nianza del vissuto.!

In questa prospettiva, 'arte diventa espressione di una relazio-
nalita essenziale, reale e concreta. Essa ¢ un impegno etico ed este-
tico a esprimere cio che si ¢ colto, a fermare, custodire e decifrare le
impronte che le molteplici forme della vita lasciano nei solchi delle
nostre esistenze. Queste impronte non sono mai semplicemente
tracce del passato; sono forme di vita perduta, certo, ma anche per-
durante, che continuano a dialogare con noi, a pulsare di una vita-
lita latente. Ogni opera d’arte, ogni gesto creativo ¢ testimonianza
di una “vita differente”: una vita che si reinventa e si rinnova, cer-
cando una nuova maniera di abitare il mondo, di comprenderlo e di
trovare il senso profondo del nostro appartenere ad esso.

Nel tempo della decadenza e dello “sparecchiamento” — un tem-
po in cui sembra che tutto venga rimosso, svuotato, privato del suo
significato originario — 'arte si presenta come una risposta neces-
saria. Non possono scomparire, in questo contesto, le ragioni di
una creazione continua. La creazione artistica diventa allora un atto
di resistenza, che trova la propria grammatica scavando nei luoghi
pit reconditi dell’esistenza, rintracciando spazi, linguaggi, segni e
luoghi di vita. E in questa dimensione viva che I'arte manifesta il
suo significato piu profondo: essa non & mai mera rappresentazio-
ne, ma sempre trasformazione, rigenerazione, invenzione di nuove
possibilita di senso.!!

10. In questo senso I'arte non deve essere filosofizzata ma essa stessa pone
le domande alla filosofia e la sua relazione al pensare ¢ strettissima. Interrogare
I’esperienza artistica vuol dire permetterci di entrare nel dinamismo del pensare.
In questo senso devo rimandare alle riflessioni di Massimo Dona, Arte e filosofia,
Bompiani, Milano 2007.

11. Rimando a G. Steiner, Grammatiche della Creazione, Garzanti, Milano
2007.



Marco MoscHINT | Alla soglia 19

Oggi, I'arte mi appare come una forma di resistenza all’orribile,
come un atto di opposizione estetica contro le forme di anestetiz-
zazione e banalizzazione che caratterizzano questo tempo. Viviamo
in un’epoca che tende a smorzare le sensibilita, a ridurre tutto a
un’utile omologazione, cancellando I'unicita e la profondita dell’e-
sperienza umana. In questo contesto, I’arte diventa un esercizio di
liberta, una pratica che si oppone alla serviti imposta dal tempo
dell’utile. Essa non si limita a rifiutare il dominio dell’efficienza e
della produttivita, ma si offre come un luogo di riconoscimento.!?

Questo riconoscimento non ¢ legato all’originalita o all’eccezio-
nalita di un messaggio udibile; piuttosto, I'arte ci invita a ricono-
scere il valore della ripetibilita e della panoscopia — la capacita di
abbracciare e osservare ogni cosa. In contrasto con la rarita dello
sguardo riduttivo, I’arte ci guida verso uno sguardo ampio, inclusi-
vo, che abbraccia il mondo nella sua complessita e ricchezza. Larte,
allora, non & un narcotico della coscienza, non ¢ evasione, ma una
rigeneratrice di relazioni: non un semplice ornamento o decoro,
bensi una ricerca incessante di uno spazio autentico in cui esistere
e coesistere.”

12. Ogni volta che mi trovo a riflettere su estetica e anestetica — come accadra
anche in questo caso — non posso che ripensare al confronto con Odo Marquard
la cui riflessione, per quanto lontana da me ritorna per interrogarmi e guardare
alle sue categorie che ben descrivono ma non risolvono il nostro rapporto con
estetica. Marquard propose un’estetica filosofica come critica della modernita,
assegnandole un ruolo compensativo per il «disincanto» causato dalla scienza, dal
meccanicismo logico e dal sapere manipolativo. Questa estetica mira a bilanciare,
piuttosto che risolvere, le tensioni tra ragione ed esperienza sensibile, razionali-
smo e aspettative umane, senza eliminare i conflitti intrinseci. Resiste alla tendenza
moderna di estetizzare la realta o cancellare i confini tra vita e arte, opponendosi
alla fusione romantica e idealistica di esistenza ed estetica. Per Marquard, ’estetica
deve controbilanciare i deficit della modernita senza dissolverne le contraddizioni.
Odo Marquard, Aesthetica und Anaesthetica, Schoningh, Paderborn 1989; tr. it.
Estetica e anestetica, Il Mulino, Bologna 1994,

13. La panoscopia & un concetto che sintetizza le molte preoccupazioni di Paul
Virilio riguardo alla tecnologia e alla societa contemporanea. Essa rappresenta il
culmine della sua critica al dominio della velocita e della digitalizzazione, portan-
do a una condizione in cui la visione globale, pur essendo totalizzante, rischia di
alienare e controllare 'umanita. Rivendicando un ritorno ad un visione diversa da



20 Marco Moschini (a cura di) | ART, RECOGNITION, EDUCATION

Se questo ¢ il compito specifico delle arti, e se la vita stessa sug-
gerisce un’esperienza artistica, allora la parola poetica assume un
ruolo decisivo. La parola, infatti, non ¢ soltanto uno strumento di
comunicazione, ma rappresenta il luogo essenziale che siamo chia-
mati ad abitare. Essa ¢ il punto d’incontro tra il mondo interiore e
quello esteriore, tra 'indicibile e il detto. La parola poetica diventa
cosi forma viva, operante, capace di rigenerare continuamente il
senso del nostro stare nel mondo.

Viviamo il mondo attraverso le forme speciali dell’esperienza del-
la vita e lo rigeneriamo nell’esperienza estetica ogni volta che ten-
tiamo di riedificarlo. Ma, soprattutto, lo abitiamo nel linguaggio. 11
linguaggio non ¢ mai neutro né separabile dall’esperienza; esso ¢ il
veicolo attraverso cui I'essere umano da forma al mondo, lo com-
prende, lo trasforma. Ogni parola, ogni frase & un atto creativo, un
tentativo di dare ordine e significato al caos dell’esistenza. La parola
non puod allontanarsi dal suo significato libero e liberante: essa & crea-
trice, custode del senso, portatrice di memoria e promessa di futuro.

La parola poetica, in particolare, non & confinata al tempo e allo
spazio: essa si libera, si espande, si propone come spazio di ogni
possibile relazione. Supera ogni limite attraverso il ricordo, la me-
moria operante, la forma scritta, la declamazione e persino nella
rarita di un colloquio, anche il piti ordinario. Ogni parola poetica
¢ un atto di resistenza e di amore, un gesto che ci invita a vedere il
mondo con occhi nuovi, a riabitare la realta con uno sguardo aperto
e consapevole.

L’arte, dunque, e con essa la parola, ¢ il luogo in cui 'umano
riscopre se stesso, in cui la vita si rinnova e si rigenera, in cui la rela-
zionalita diventa il fondamento di un mondo abitabile e condiviso.
Essa ci richiama a un compito fondamentale: non solo vedere il
mondo, ma viverlo, abitarlo, trasformarlo, restituirlo nella sua veri-
ta piu profonda e luminosa.

La parola spalanca le porte della coscienza e, con esse, il modo
speciale di abitare il mondo. Non & una semplice chiave che apre

quella appunto panoscopica che ha dissolto anche Iarte. P. Virilio, L'arte dell’ acce-
camento, Raffaello Cortina Editore, Milano 2007.



Marco MoscHINT | Alla soglia 21

serrature: ¢, piuttosto, un invito a varcare soglie, a esplorare terri-
tori ignoti, a superare la linea che separa il visibile dall’invisibile,
I'ordinario dallo straordinario. Essa apre la comunicazione, indi-
cando i cardini e i battenti di quelle porte, suggerendo non solo il
passaggio, ma anche il senso di cio che si lascia e di cio che si trova.
La parola non si limita a descrivere: & una forza creatrice che ripla-
sma il mondo, un gesto che illumina il nascosto, senza mai svelarlo
del tutto, lasciandoci intravedere cid che sta oltre.

Evocando la distinzione heideggeriana tra chiacchiera e parola
poetica — una distinzione che attraversa gran parte della storia del
pensiero filosofico e letterario — ¢i rendiamo conto che la parola
poetica si manifesta in tutta la sua forza nell’invito a superare ogni
confine, ogni limite. Non & mai statica; ¢ movimento, flusso, viag-
gio. Essa guida chi parla e chi ascolta verso una continua apertura,
un varcare perpetuo delle soglie dello spirito, della coscienza e del
senso. La parola poetica, con il suo potere evocativo e trasforma-
tivo, & una chiamata a vivere oltre il gia noto, a esplorare gli abissi
dell’essere e le altezze del possibile.*

Questa parola non procede frontalmente, non agisce con vio-
lenza: opera obliquamente, guardando di sbieco, insinuandosi nei
meandri dell’esperienza. Ghermisce la vita con delicatezza e forza
al tempo stesso, spingendola avanti, facendola emergere dalle om-
bre del non detto. Proprio per questo, 'uomo puo essere defini-
to, tra le infinite possibili definizioni, come un “uomo poetante”.
Questa figura descrive un modo di essere particolare, strano ma
essenziale, di abitare il mondo: non semplicemente viverlo, ma
poetarlo, trasformarlo attraverso la parola e il senso. La parola
poetante ¢ il gesto con cui 'uvomo rende il mondo comprensibile,
vivibile, abitabile.

Se la parola poetica tende alla pienezza, invitando a varcare le
soglie dello spirito e della coscienza, allora essa non puo fare a meno
di riempire di senso anche i termini pit ordinari. E come un alchi-
mista che trasforma la materia grezza in oro: infrange 'ordinario di

14. A cura di A. Ardovino, Heidegger e gli orizzonti della filosofia pratica. Etica,
estetica, politica, religione, Guerini, Milano 2003, pp. 111-126.



22 Marco Moschini (a cura di) | ART, RECOGNITION, EDUCATION

cui si ammanta, ne supera i confini, e proprio per questo non puo
che essere evocativa. Nell’evocazione di quel misterioso abitare il
mondo — nei suoi interstizi, nelle sue pieghe, nei suoi silenzi — la pa-
rola poetica non solo descrive la vita: la restituisce, la restaura, la fa
rinascere, cosi come insegnava Maria Zambrano. Ogni parola po-
etica ¢ un atto di resurrezione, un soffio vitale che riporta alla luce
cio che sembrava perduto, cio che giaceva nell’'ombra dell’oblio.

La parola poetica si colloca in una continua tensione, in una lotta
incessante tra cio che si vede e cid che si intravede, tra cid che & e cid
che potrebbe essere, tra il necessario e il possibile. Oscilla tra rive-
lazione e velamento, tra chiarezza e mistero, tra presenza e assenza.
Questa oscillazione non & un limite, ma una ricchezza: ¢ nel movi-
mento tra questi poli che la parola trova la sua forza vitale, il suo
essere pulsante al cuore dell’esistenza. La parola poetica intreccia
inevitabilmente la nostra vita con quella degli altri, rivelandoci come
compagni di strada, viandanti che condividono un cammino, abi-
tanti di un mondo che non ¢ mai solo nostro, ma sempre comune."

E se la vita porta con sé la sua ineluttabilita e la sua durezza,
ma anche la sua leggerezza e la sua grazia, allora dobbiamo edu-
carci ad essa. Non per soccombere, ma per erigerci, eroicamente
e tragicamente, in mezzo ad essa. Vivere significa accogliere que-
sta duplicita, accettare il dolore e la gioia come parti inseparabili
dell’esperienza. E vivere attraverso la parola poetica significa farlo
in modo consapevole, trasformando ogni esperienza in un’occasio-
ne di rinascita. Come ci insegna Nietzsche, la parola poetica ¢ un
gesto eroico, un atto di creazione che si oppone al nulla, che resiste
al caos, che afferma la vita nella sua pienezza.

Mi riferisco costantemente al saggio Perché si scrive di Maria
Zambrano, poiché in esso queste riflessioni trovano un’eco profon-
da. Unita all'ispirazione di Simone Weil, Zambrano ci offre una
prospettiva unica sulla natura del poetico e sulla sua intrinseca for-
za vitale. La poesia — e, pit in generale, 'arte — non & un mero orna-
mento, né un passatempo: &€ una necessita esistenziale. Essa consiste

15. Rimando ai contributi del volume monografico dal titolo Oscillazions, in
«Quaderni di Inschibboleth», n. 11, 2017.



Marco Moschint | Alla soglia 23

nel ripensare e rieditare continuamente il racconto del nostro modo
di relazionarci con il mondo. La poesia ¢ un movimento di andata
e ritorno, una risacca marina che porta con sé la forza del mare
per lambire la terra. E uno spazio di incontro, un luogo intermedio
dove né terra né mare prevalgono, ma dove entrambi si sfiorano e
dialogano, distinti e insieme. !

E se I’arte ha bisogno di materia, di luoghi fisici, di spazi concre-
ti, Zambrano ci invita ad andare oltre. Nella spaziatura della poesia
riconosce il luogo dove la parola si forgia, dove diventa udibile,
dove si fa strumento di liberta. Questa liberta non ¢ una fuga dal
tempo, ma un modo per riaffermarlo, per viverlo in modo piu pie-
no. La parola dell’arte ci libera dalla tirannia dell'immediato, dalla
pressione incessante della circostanza, restituendoci un mondo che
¢ nostro, ma che possiamo condividere. Essa ci ridona ricordi, volti,
storie e momenti che continuano a vivere, trasparenti e luminosi,
nel tempo della parola liberante.

Proprio per questo, 'arte custodisce la nostalgia, che non & mera
malinconia, ma una spinta creatrice, un richiamo al passato che si
apre al futuro. E una forza che ci lega al tempo, alla memoria, alla
storia, come accade nella Tenzpesta di Shakespeare, dove ogni parola
¢ un atto di creazione e di speranza. La parola poetica, allora, non ¢
solo un mezzo di comunicazione, ma un gesto di amore, un modo di
abitare il mondo in tutta la sua complessita e bellezza.

La seconda cosa che mi pare di trarre dalla lettura di Maria
Zambrano ¢, senza dubbio, il suo suggerimento piu affascinante:
I'idea che il poetico, e in particolare la scrittura poetica, si radichi
profondamente nell’orizzonte di quella dimensione intramondana
in cui si dispiega la relazione fra sé e il mondo. E un suggerimento
che invoca un’educazione sensibile alla parola, un’educazione non
formale ma esperienziale, capace di mettere in evidenza cio che
abita il frammezzo, cio che risiede nell’interstizio fra il trattenere
e il liberare.

16. M. Zambrano, Perché si scrive, in Verso un sapere dell’anima, op. cit., pp.
11-22.

17. «C’¢ nello scrivere un trattenere le parole, come nel parlare c’¢ invece un
liberarle, un distaccarsi da noi...Le parole vanno cosi cadendo precise, in un pro-



24 Marco Moschini (a cura di) | ART, RECOGNITION, EDUCATION

Nel poetico, trattenere le parole non ¢ un atto di privazione o
di blocco, ma un gesto profondamente dialettico. Significa legarle a
sé, radicarle nell’esperienza personale, caricarle del peso dell’essere
e del sentire. Eppure, questa tensione trova il suo completamen-
to nel gesto opposto: il liberarle, il “dire”, che non & solo un atto
comunicativo ma un momento di restituzione, di apertura. Que-
sta dialettica fra trattenere e liberare richiama, con intensita visiva,
I'immagine della risacca: le onde che si ritirano per raccogliere for-
za e poi tornano ad abbattersi sulla riva, lasciando segni che riman-
gono, tracce di un incontro fra due dimensioni, fra due movimenti.

In questo movimento dialettico, fra trattenere e parlare, emerge
la linea discriminante che distingue il dire poetico da altre forme di
espressione. Non si tratta di giochi linguistici vuoti, di esercizi reto-
rici fine a sé stessi o di estetismi ornamentali. Al contrario, le parole
trattenute, quelle che si preparano ad essere liberate, portano con
sé un senso di urgenza, di attesa. Sono parole vive, dense, cariche
di significato, che abitano il frammezzo, quello spazio intermedio
in cui si riconciliano il mondo interno e quello esterno. E in questo
spazio che la parola poetica ristabilisce un legame: unisce I'esperien-
za individuale al sentire universale, il gesto privato al dire pubblico.

Questa dinamica poetica, allora, non ¢ solo un processo espres-
sivo, ma un incontro profondo. Rappresenta quel momento in cui
un’esperienza, nel suo essere raccontata, trova un riconoscimento
che va oltre il soggetto che la vive. E come se, in quel gesto, si dischiu-
desse una verita che appartiene a tutti: nelle parole piccole, spezzate,
nelle immagini che sembrano sospese, I'altro riconosce qualcosa di
sé. Questo riconoscimento crea una connessione autentica, un ponte
fra le solitudini che spesso abitano I’esperienza umana.

Ecco, dunque, il compito che Zambrano ci invita ad abbraccia-
re: un’educazione sensata all’esperienza artistica, che non si riduca

cesso di riconciliazione dell’'uomo che le libera trattenendole, di chi le pronuncia
con cauta generosita. Ogni vittoria umana deve essere riconciliazione, ritrovamen-
to di un’amicizia perduta, riaffermazione dopo un disastro del quale I'uomo ¢ stato
vittima; vittoria in cui non potrebbe esistere umiliazione dell’avversario, poiché in
tal caso non sarebbe pil vittoria, cio¢ gloria per 'uvomo». M. Zambrano, Perché si
scrive, op. cit., pp. 24-25.



Marco Moschint | Alla soglia 25

a un’educazione accademica o formale, ma che sia profondamente
esperienziale, vissuta. E un invito a custodire le parole, a salvaguar-
darle e, al contempo, a liberarle. Questo compito non ¢ privo di dif-
ficolta, poiché le parole, nella loro fragilita, rischiano costantemente
di perdersi. Esse muoiono nell’'uso distratto, nella vacuita del loro
senso, nella banalita dell’abitudine. Preservarle significa salvarle dal-
la degenerazione, impedire che diventino strumenti di mero utilita-
rismo o che si svuotino del loro potenziale evocativo e creativo.

Educarsi alla parola poetica significa imparare a riconoscerne
la forza e il valore, significa passare dalla custodia della parola viva
alla ricostruzione della sua consistenza. E un lavoro di riforgiatura,
di ricomposizione, attraverso cui la parola si fa durevole, forte, ca-
pace di esprimere e di generare significato. Maria Zambrano, con
il suo pensiero, vede in questo sforzo ricostruttivo il compito es-
senziale di chi scrive, di chi si dedica all’arte. Ma questo compito
non appartiene solo ai poeti o agli artisti. Io aggiungerei che questa
abilita di dare consistenza alla parola pud e deve essere coltivata
da tutti, nella quotidianita delle nostre relazioni, nelle esperienze
ordinarie della vita.

Ogni volta che troviamo il coraggio di usare parole capaci di
raccontarci, di esprimere il nostro essere con gli altri, stiamo eser-
citando questa abilita poetica. E un gesto relazionale, un dono che
ci connette agli altri e ci radica nel mondo. Ma & anche un atto
profondamente etico: salvare le parole significa salvare il mondo.
In un tempo in cui le parole rischiano di essere svuotate dal loro
senso e ridotte a meri strumenti di utilita o di potere, il compito di
custodirle diventa una responsabilita collettiva.

Questo compito non spetta solo ai poeti o agli scrittori, ma a
chiunque desideri ritrovare sé stesso e riconoscersi nel mondo. Ri-
chiede di trovare una parola, un’immagine, una forma che ci vivi-
fichi, che ci restituisca al nostro essere autentico, che ci permetta
di abitare uno spazio di relazione profonda. E una chiamata all’e-
sposizione, al coraggio di mostrarsi e di essere visti, al desiderio di
intrecciare la propria vita con quella degli altri in modo autentico
e significativo.



26 Marco Moschini (a cura di) | ART, RECOGNITION, EDUCATION

Come diceva Nietzsche, la parola & un’espressione della piu per-
fetta umanita, capace di generare la tragedia, che non ¢ una fuga
dalla verita ma la sua manifestazione piu profonda.'® Salvaguarda-
re la parola poetica significa, allora, custodire quella dimensione
tragica e insieme sublime dell’esistenza, strappandola alla banali-
ta dell’utile e alla cancellazione dello spirito. Significa restituire al
mondo la sua profondita, la sua bellezza, il suo mistero, facendo
della parola un atto di resistenza e di speranza.

Il poetico non ¢ solo un’espressione artistica, ma una pratica di
salvezza, un gesto con cui ci riconnettiamo al mondo e agli altri,
trovando nella parola non solo un mezzo di comunicazione, ma uno
spazio di relazione autentica. In questo spazio, la vita si rinnova, si
rigenera, si apre al futuro, diventando, come insegnava Zambrano,
un luogo di creazione continua e di inesauribile possibilita.

Autentica, perché non si limita a uno sguardo superficiale sul
mondo, ma lo osserva in profondita, lo scruta, ne fa emergere i luo-
ghi e gli spazi di una vivacita essenziale che sfugge alla nostra con-
sueta percezione. La parola poetica non ¢ mai un semplice segno da
decodificare, non ¢ un suono che si perde nell’etere, ma ¢ una forza
che irraggia, che coinvolge chi la ascolta, lo trasporta verso un’altra
dimensione. Non lascia mai soli: se € vero che trattenendola la con-
serviamo, ¢ altrettanto vero che nel dirla la consegniamo a chi ci sta
intorno, affinché essa si arricchisca di nuovi significati, diventando
qualcosa di pitt di quanto noi stessi possiamo immaginare. Essa ¢ affi-
data ad altri, affinché la arricchiscano e la facciano essere altro, come
insegna Gadamer, il quale ci invita a riconoscere che la parola & un
ponte tra gli esseri umani, un passaggio che non puo essere mai chiu-
so, ma deve continuare a vivere e a trasformarsi attraverso il dialogo.

Nella poetica e nell’arte, le esperienze di questi incontri si accre-
scono vertiginosamente, creando un vortice di sensazioni che ci met-
tono in discussione. Come distinguere noi stessi da cio che udiamo,
vediamo, viviamo? Come possiamo separarci da cio che I'arte evoca,

18. E questa nuova umanita tesa all’eternita & il contenuto essenziale dello
Zarathustra. Non mi discosto da quanto scritto da E. Mirri, La meetafisica del Nietz-
sche, ALFA, Bologna 1961.



Marco Moschint | Alla soglia 27

se ¢ essa stessa a farci sentire pit vivi, pitt presenti? Il poetico e I’arte
non sono oggetti separati dalla nostra esperienza, ma luoghi che ci
accolgono, che ci permettono di riconoscerci. Questi luoghi sono
spazi di rafforzamento e sostegno, in cui ci ritroviamo nell'immuta-
bile senso che li riempie, ma che & sempre aperto alla possibilita di
cambiamento e di rivelazione. Le parole non si ascoltano solamente
come suoni vuoti, ma si incontrano: € nell’incontro che si compie il
miracolo della comprensione reciproca, della scoperta di noi stessi
attraverso cio che I'altro porta alla luce. Non si tratta piu di identita
separate, neutrali ed estranee, ma di compagni di strada, in viaggio
insieme verso una consapevolezza piu profonda.

Ed ecco l'ultima riflessione che mi sembra doverosa, alla luce
degli stimoli ricevuti da Zambrano: riconoscere che, all’interno di
questo tema — come d’altronde ¢ nell’ispirazione stessa di questo
scritto — il tema del poetico e del poietico nell’arte si intreccia con
quello che ¢ il principale oggetto del pensiero filosofico: il tema
della verita. La verita non ¢ qualcosa di statico o di dato, ma un
processo in continuo divenire, che si rivela attraverso il nostro im-
pegno a esplorare, a mettere in discussione e a cercare. Da questa
dinamica e dialettica del vissuto scaturisce qualcosa di immensa-
mente vero e autentico: se nella dimensione dell’arte e della parola
si manifesta la dialettica del discorso, tra il trattenere e il donare la
parola, allora il tema della verita si configura in maniera speciale. La
verita & cio che accade nel seno nascosto del tempo, un tempo che
non pud essere compreso attraverso I'immediatezza del momento,
ma solo attraverso un’osservazione profonda e una riflessione che
ne scoprano le sfumature.?”

Come ho detto, ¢ una questione di riacquisto del tempo sensato,
un tempo che non si esaurisce nell’istante effimero, ma si radica
in una consapevolezza che sa attendere, che sa scoprire 'essenza

19. «Ma le parole dicono qualcosa. Che cosa vuol dire lo scrittore e a quale
scopo? Perché e per chi? Vuole dire il segreto, cid che non si pud dire a voce perché
troppo vero; le grandi verita non si & soliti dirle parlando. La verita di cid che accade
nel senso nascosto del tempo ¢ il silenzio delle vite, e che non puo essere detto. “Ci
sono cose che non si possono dire”, ed & indubitabile. Ma ¢ cio che non si puo dire
che bisogna scrivere», M. Zambrano, Perché si scrive, op. cit., pp. 25-26.



28 Marco Moschini (a cura di) | ART, RECOGNITION, EDUCATION

nascosta delle cose. Questo ¢ il compito principale di chi si appli-
ca poieticamente alla parola, all'immagine, per connettersi a una
dimensione di relazione profonda con il mondo, una relazione che
non si limita alla superficie, ma penetra nelle sue pieghe pit intime,
nei suoi angoli meno esplorati. E se la parola poetica, I'immagine
d’arte, il simbolo e le metafore, la rappresentazione espressiva e
I'esecuzione musicale ci facessero abitare non solo gli spazi visibi-
li, ma anche gli interstizi nascosti del mondo, quelli che sfuggono
alla percezione immediata, allora il nostro compito sarebbe chiaro:
sprofondare senza esitazione in quel nuovo mondo che esse ci apro-
no, accogliendo il mistero che ci si svela e lasciandoci guidare dalla
sua forza rivelatrice.?

Un mondo fatto di segreti, di silenzi, di rivelazioni che richie-
dono un ascolto attento e una sensibilita affinata. E qui che arte
diventa guida, capace di condurci fuori da quella anestetica condi-
zione che sembra paralizzare la nostra capacita di sentire e di perce-
pire profondamente. L'arte non & solo un mezzo di espressione, ma
un’apertura verso una realta pitt ampia, che non si esaurisce nelle
nostre categorie familiari, ma che ci costringe a fare un passo indie-
tro e a guardare oltre. Se 'arte ¢ in grado di spalancare le porte di
questa sensibilita sopita e di riconsegnarci al mondo in tutta la sua
complessita, allora non possiamo ignorare questa chiamata. Edu-
carsi alla sensibilita diventa un imperativo, un esercizio continuo
che richiede di affinare la nostra percezione, di scoprire cio che ¢
essenziale, di guardare il mondo con occhi nuovi.

Questa sensibilita non si ferma alle cose evidenti, ma afferra la
duplicita del mondo: una duplicita che si manifesta nella tensione

20. «Il segreto si mostra allo scrittore, senza rendersi spiegabile; non smette
cio¢ di essere un segreto per lui prima che per chiunque altro, e forse per lui sol-
tanto, poiché il destino di chi incappa per primo in una verita ¢ quello di trovarla
per mostrarla agli altri, lasciando che siano questi, suo pubblico, a sviscerarne il
significato. E un atto di fede lo scrivere, e come ogni fede, di fedelta lo scrivere
richiede fedelta prima di ogni altra cosa: essere fedeli a cid che chiede di essere
tratto fuori dal silenzio...Senza fede la carita decade ad ansia impotente di liberare
i nostri simili da un carcere, da cui non riusciamo a prevedere I'uscita. Da liberta
solo chi ¢ libero. “La verita vi fara liberi”. La verita ottenuta mediante la fedelta
purificatrice dell’'uomo che scrive». Ivi, pp. 28-29.



Marco MoscHINT | Alla soglia 29

tra il quotidiano, con la sua prevedibilita e apparente banalita, e
la rarita, I’eccezionalita che emerge come un dono prezioso, capa-
ce di ribaltare ogni certezza. La bellezza che si nasconde nella vita
quotidiana, nelle sue pieghe piti nascoste, ¢ la stessa che ci ¢ stata
rivelata dai grandi maestri dell’arte e del pensiero, come Bonaven-
tura, che ci ha insegnato a vedere nella natura una chiave di lettura
della realta. Non c¢’¢ contraddizione tra il familiare e il misterioso,
tra il quotidiano e I’eccezionale: la vera bellezza si trova proprio
nell’incontro tra questi due mondi, che si arricchiscono a vicenda.

Dobbiamo perseverare con fermezza nell’ascolto del mondo,
fino a sentire qualcosa sulla verita che si sprigiona dalla vita stessa.
Ma cosa ¢ questa verita? Non ¢ forse la capacita di fermarsi, di
azzittirsi, di rinunciare a cio che ¢ inessenziale? Fermarsi sull’atti-
mo essenziale non ¢ solo un atto di contemplazione, ma un gesto
che ci unisce come esseri umani, rendendoci tutti partecipi di un’u-
nica chiamata: quella di essere creatori. Creatori non solo di arte,
ma di gesti autentici, di parole vere, di azioni che riflettono bonta,
bellezza e verita. Non importa quanto piccola o grande sia questa
creazione: anche riconoscere la bellezza in un momento fugace, in
un gesto quotidiano, ci rende partecipi di un’esperienza universa-
le, un’esperienza che attraversa il tempo e lo spazio, che ci lega a
tutti gli uomini e le donne che hanno vissuto, vivono e vivranno
su questa terra. La creazione, in ogni sua forma, diventa un atto di
resistenza contro 'indifferenza del mondo, un atto che ci restituisce
al cuore pulsante della vita.

E nell’interstizio, nella soglia tra il detto e il non detto, tra il
visibile e I'invisibile, che I'esperienza poetica e la poietica dell’arte
ci conducono. Una soglia che ¢, prima di tutto, silenzio. Un silenzio
che non & vuoto, ma un abisso carico di significati: 'inudibile, I'ir-
ripetibile, I'inesprimibile. E un silenzio che si apre su qualcosa di
mistico, nel senso pit autentico della parola. La parola greca piw,
da cui deriva “mistico”, ci indica la via: chiudere le labbra, chiudere
gli occhi, tacitare. E il silenzio di chi, chiudendo cio che & superfluo,
si apre a un ascolto pitl profondo. E il silenzio che non nega, ma



30 Marco Moschini (a cura di) | ART, RECOGNITION, EDUCATION

accoglie; che non esclude, ma include; che ci invita a vedere con
occhi nuovi e a sentire con orecchie diverse.?!

Affidarsi a questo silenzio significa anche accettare di tacere cio
che non ¢ essenziale, di rinunciare alla presunzione di vedere e ca-
pire tutto con uno sguardo unilaterale. Significa, invece, aprirsi a un
ascolto autentico, capace di cogliere cid che merita di essere udito
e accolto. E un silenzio creativo, che genera senso e significato, che
non elimina il rumore del mondo, ma lo trasforma in un’armonia
piu profonda.

Questo silenzio & la meta verso cui dobbiamo tendere. Non un
silenzio che annulla, ma un silenzio che parla, che rivela, che illu-
mina. E il silenzio che ci ricorda che non tutto pud essere detto o
rappresentato; che esistono dimensioni della vita che possono solo
essere vissute, immaginate, intuite. Parole, immagini e gesti, quan-
do autentici, non sono che veli che coprono e allo stesso tempo
svelano questa realta profonda. Essi ci conducono verso il silenzio
loquace, quello spazio interiore dove risuona solo cid che ¢ vera-
mente essenziale.??

Non ¢ un caso che i filosofi e le filosofe che hanno colto I'aspetto
mistico della vita siano anche coloro che hanno compreso pit pro-
fondamente il senso dell’arte. Perché I'arte non € solo un’esperienza
estetica, ma un’avventura esistenziale. E un tentativo di recuperare
un’altra esperienza del mondo, di ascoltare un’altra voce, di vedere

21. Maurizio Malaguti leggendo la narrazione biblica della figura di Giona
coglie il senso di tutto questo percorso di tacitazione come antecedente di ogni
esperienza di senso e dice su echi teologico-biblici e cusaniani: «’ignoranza divie-
ne dotta nella consapevolezza che ogni categoria dell’esistenza & inadeguata in rap-
porto a Dio; ed ¢ silenzio liberamente eletto in attesa di verita. Anche Giobbe, al
cospetto di fronte all’'insondabile sapienza divina, sceglie il silenzio, fa tacere il suo
lamento che pure ¢ giusto: “Mi metto la mano sulla bocca”. 1l silenzio ¢ ubbidien-
za necessaria al secondo comandamento del Sinai. Dal profeta Giona possiamo
ben apprendere che chi non accetta di spogliarsi delle sicurezze umane & destinato
ad essere spogliato. Verra, infatti, necessariamente un giorno in cui la morte ci ren-
dera privi di tutto. Cosa potremmo pensare in quel transito?» M. Malaguti, A/ di
ld del silenzio, in Il linguaggio della Mistica, a cura di E. Mirri, Accademia Etrusca
di Cortona, Cortona, 2002, p. 13.

22. 8. Zucal, Dal silenzio alla parola, in «Studia Patavina», 3, 2011, pp. 651-686.



Marco Moschint | Alla soglia 31

cio che di solito ci sfugge. Tutta la nostra vita tende a questo: alla lotta
per ascoltare cid che merita di essere ascoltato, per vedere cio che
merita di essere visto, per mostrare cid che merita di essere mostrato.

La vita non ci chiede di trovare risposte definitive. Non ¢ un
enigma da risolvere una volta per tutte, ma un viaggio continuo,
un cammino che ci invita a essere nomadi del desiderio, esploratori
dell’infinito. Ogni passo che compiamo & un invito a lasciarci alle
spalle cio che conosciamo, per scoprire orizzonti nuovi. Non siamo
chiamati a costruire certezze granitiche, ma a vivere nell’incertezza
creativa, nel cambiamento continuo, nell’apertura al nuovo.

Come Abramo che lascid Ur per seguire una promessa, anche
noi siamo chiamati a intraprendere un viaggio verso I'infinito, a
contare le stelle, a navigare nel mare delle nostre inquietudini e
aspirazioni. In fondo, siamo tutti pellegrini, vzatores, alla ricerca di
un senso che non si trova in risposte statiche, ma nel movimento
stesso del vivere, nel desiderio mai sopito di andare oltre, di supe-
rare 1 confini, di abbracciare I'infinito.?

Il vivere non richiede soluzioni a tutto, ma la capacita di restare
aperti, di continuare a cercare, di camminare con coraggio e umilta.
Siamo viandanti, sempre in cammino, sempre alla ricerca, sempre
pronti a lasciare cid che conosciamo per scoprire cio che ancora
non sappiamo.

La vita non si compie solo dando risposte, ma conservando le
domande. Riflettersi nell’enigma della vita significa accettare che il
suo senso pit profondo non risiede nelle certezze, ma nella tensio-
ne costante verso cio che non possiamo pienamente comprendere.
E in questa tensione che si cela la nostra umanita, il nostro essere
vivi. La parabola di Edipo ci offre una metafora potente di questa
condizione: egli seppe risolvere con intelligenza I'indovinello della
Sfinge, conquistando gloria e potere, ma non fu in grado di cogliere
I’arcano destino della propria esistenza.

Edipo cerco una spiegazione razionale, come fece con il mostro
che infestava Tebe, ma si rivelo incapace di affrontare il mistero che

23. Si ¢ costretti a riattingere dal bellissimo testo di G. Marcel, Homzo viator,
trad. ital. di L. Castiglione e M. Rettori, Borla, Brescia 1980.



32 Marco Moschini (a cura di) | ART, RECOGNITION, EDUCATION

riguardava se stesso. Dimentico del proprio passato, impreparato a
riconoscere la verita, rimase muto di fronte all’abisso che si spalan-
c0 davanti a lui con la rivelazione di una trama che intrecciava il suo
essere al fato. Questa figura tragica ci insegna che, pur cercando il
controllo sul mondo, restiamo in balia di forze che ci trascendono,
di enigmi che non si lasciano risolvere ma solo abitare.

In Edipo, Holderlin vide il simbolo di un’umanita intera, sospe-
sa tra il desiderio di spiegazione e I'ineluttabilita del mistero. Egli
comprese che la nostra esistenza non si regge su risposte definitive,
ma sulla capacita di accogliere rivelazioni. Queste ultime, per loro
natura, ci colgono impreparati, scuotendo le fondamenta delle no-
stre certezze. Non possono lasciare neutrali, perché sono destinate
a trasformare chi le riceve.?

Per questo, ogni espressione artistica che si colloca sulla soglia
del mondo non pud mai essere serena o neutrale. L'arte & sempre in
tensione, come un filo teso tra due mondi: quello del quotidiano e
quello dell’oltre. Le parole e le immagini che 'arte genera non sono
mai semplicemente decorative o consolatorie; sono strumenti che
spezzano le nostre abitudini percettive, che trasportano in un altro
luogo, aprendo nuove prospettive.

La parola poetica, infatti, porta con sé una gravita unica, perché
in essa si gioca qualcosa di essenziale: la vita stessa. Ogni opera
d’arte ¢ un dialogo con I’altro, una relazione che si costruisce non
sul terreno delle spiegazioni razionali e unilaterali, ma sulla ragione
dell’incanto, sull’evocazione e sulla rivelazione. E la parola che si
apre al mistero, consapevole che non tutto sara mai esprimibile.
Questa & la verita che larte cerca di condividere: non una verita che
appartiene a noi, ma una verita per noi, destinata a trasformarci.

L’arte, dunque, non ¢ mai un esercizio di comunicazione chiu-
so o autoreferenziale. La poetica e la poietica artistica richiedono
fratellanza e comunita, perché chiedono di essere accolte. Ogni
esperienza artistica, nelle sue forme piu alte, invita tutti a elevarsi

24. Mi riferisco alle importanti noti introduttive del grande poeta tedesco alla
sua traduzione della tragedia sofoclea che disprezzata al suo tempo fu poi riletta
da Benjamin e Heidegger con molta attenzione. Oggi in italiano con testo a fronte
F. Holdelin, Edzpo il tiranno, introduzione di F. Rella, Feltrinelli, Milano 1991.



Marco Moschint | Alla soglia 33

verso quell’altezza, rompendo le barriere dell’isolamento. L'arte ci
rende compagni di un medesimo cammino, quello dell’esperienza
del reale e dell’altro.

Che cosa c’¢ di piu sociale dell’arte? Che cosa di piu capace di
unire le persone? Larte ¢ il connettivo che lega 'umanita intera, su-
perando i confini della tecnica e dell’ornamento. Essa non ¢ un lusso
per pochi, un esercizio riservato a un’élite intellettuale; & un linguag-
gio universale che appartiene a tutti. Larte ¢ il ponte che ci permette
di vivere un mondo “sopra il mondo”, trasformato nella sua essenza
pit profonda. Attraverso I’arte, entriamo in contatto con una realta
che va oltre i limiti delle spiegazioni scientifiche e razionali.

Ma questa esperienza non si vive mai da soli. Siamo sempre ac-
compagnati, anche quando ci immergiamo nell’ascolto o nella con-
templazione di un’opera d’arte. Sulla soglia non si sta mai da soli:
siamo sempre aperti all’anima del mondo, che ¢ anche 'anima di
ogni persona che condivide con noi questa esperienza. In questo
spazio comune, fatto di rivelazioni e di trasformazioni, si costituisce
un mondo in cui diventano possibili le uniche rivoluzioni autenti-
che: quelle che ci spingono oltre i confini del noto, verso un altrove
che promette di essere sempre nuovo.

L’arte non ¢ mai astratta; essa ¢ sempre incarnata nella concre-
tezza dei momenti rari di vita, di una vita differente. E una guida
che ci accompagna nel nostro cammino nomade, un cammino che
non cerca risposte definitive ma nuovi orizzonti. In fondo, vivere si-
gnifica questo: abbandonare continuamente la propria terra, come
fece Abramo, per andare verso un luogo in cui il cielo & pieno di
stelle e la sabbia del mare ¢ infinita.

Noi siamo granelli di quella sabbia, parte di una spiaggia infi-
nita, mossa dalle onde del desiderio e delle inquietudini. La vita
non chiede di essere risolta, ma di essere vissuta pienamente, con
il coraggio di mettersi in cammino. Non ci & chiesto di trovare ri-
sposte definitive, ma di accogliere I'incertezza, di diventare viatori
e quaerentes: viandanti e cercatori. In questo, I’arte ¢ la nostra com-
pagna piu fedele, perché ci insegna a vivere con gli altri, a scorgere
il mondo pit reale e autentico a non smettere mai di interrogarci.



