
Silvia-Maria Chireac

Intertextualidad y creatividad cultural
Diálogos entre arte, educación y diversidad en espacios 
multiculturales

Abstract

This chapter identifies and describes the four fundamental components of intercul-
tural communication: culture, communication, context, and power in relation to 
art. Culture can be considered as a set of learned and shared perceptions and values 
that involve emotions, expressed through dynamic and heterogeneous behaviors. 
Students need to understand the importance of communication as a symbolic pro-
cess in which meanings are shared and negotiated, along with the complex relation-
ship between culture and communication. This study will present elements regard-
ing the physical and virtual contexts in which communication takes place, with par-
ticular emphasis on the role of power in intercultural communicative interactions.

Keywords

Intercultural Communication, Culture, Multiculturalism, Intertextuality

1. Introducción

La cultura, entendida como un conjunto de patrones aprendidos de 
percepción, valores y comportamientos compartidos por un grupo, 
se presenta como un fenómeno dinámico y heterogéneo que abarca 
tanto aspectos cognitivos como emocionales. Esta definición per-
mite explorar de manera profunda su conexión intrínseca con el 
arte, dado que ambos campos se nutren mutuamente al expresar, 
cuestionar y redefinir las identidades y experiencias humanas. El 
arte ha sido, desde tiempos remotos, un medio para transmitir valo-
res, tradiciones y cosmovisiones. Su carácter simbólico y emocional 
permite un diálogo intercultural que trasciende las barreras lingüís-
ticas y geográficas. Como señala Hall1, el arte refleja las historias de 

1. S. Hall, Representation: Cultural Representations and Signifying Practices. 
Sage, London, 1997.

Chireac, S.-M., Intertextualidad y creatividad cultural, DOI: 10.61014/onthologica/saggi2/Chireac © 2025 
Author(s). This is an open access, peer-reviewed article published by Morlacchi Editore U.P. (https://
www.morlacchilibri.com) and distributed, except where otherwise noted, under the terms of the CC BY 
4.0 in Art, Recognition, Education (2025) DOI: 10.61014/onthologica/saggi2

https://www.morlacchilibri.com
https://www.morlacchilibri.com


64	 Relazioni

cada individuo, pero al mismo tiempo las narrativas colectivas que 
caracterizan una cultura.

La cultura no es inherente al ser humano, sino que se aprende a 
través de un proceso continuo de socialización. Los hábitos, gestos 
y normas que varían de un contexto cultural a otro ilustran cómo 
las tradiciones y valores se transmiten y adaptan. De manera similar, 
el arte actúa como un vehículo para expresar estas construcciones 
culturales, ya sea reflejando costumbres compartidas o desafiándo-
las mediante nuevas interpretaciones. En este marco, el arte juega 
un papel esencial al ofrecer un espacio simbólico para explorar y 
expresar identidades culturales diversas. Según Dussel2, el arte ac-
túa como un «lenguaje universal», capaz de conectar experiencias 
humanas compartidas, a la vez que preserva las particularidades 
culturales. Por ejemplo, las diferencias en los rituales alimenticios 
o las formas de comunicación amorosa entre culturas se reflejan 
en las prácticas artísticas que representan estas realidades, desde 
pinturas hasta formas teatrales o cinematográficas. La percepción 
cultural, descrita como un lente a través del cual se interpreta el 
mundo, influye en las formas en que los individuos y los grupos se 
relacionan con el arte. Cada cultura selecciona, organiza e inter-
preta los estímulos de manera única, generando valores estéticos 
que se traducen en movimientos artísticos específicos. Este proceso 
también incluye la dimensión emocional: el arte, como la cultura, 
genera una familiaridad que puede evocar comodidad o desafío, 
dependiendo de la alineación entre las experiencias culturales pro-
pias y las ajenas. Por ejemplo, el arte tradicional japonés, con su 
minimalismo y serenidad, puede producir un sentimiento de extra-
ñeza para aquellos acostumbrados a estilos más elaborados y orna-
mentados, como el barroco europeo.

Es bien sabido que tanto la cultura como el arte facilitan un es-
pacio para el diálogo intercultural. La interculturalidad no solo im-
plica el reconocimiento de la diversidad, sino la interacción equita-
tiva entre culturas, con énfasis en el respeto y el aprendizaje mutuo 

2. E. Dussel, Éticas de la liberación en la edad de la globalización y la exclusión. 
Trotta, Madrid, 2000.



Silvia-Maria Chireac | Intertextualidad y creatividad cultural	 65 

(Aguado, 2003)3. El arte, al igual que la cultura, permite trascender 
barreras al comunicar valores, creencias y emociones universales en 
un marco que también destaca las particularidades culturales. Este 
diálogo es fundamental en un mundo cada vez más interconectado, 
donde las identidades se negocian continuamente.

En conclusión, la relación entre cultura y arte es profundamente 
interdependiente y dinámica. La cultura, como sistema de signi-
ficados compartidos, encuentra en el arte su expresión tangible y 
simbólica, mientras que el arte enriquece y transforma las culturas 
al plantear nuevas preguntas y perspectivas. Juntos, cultura y arte 
construyen un puente hacia la comprensión mutua y la celebración 
de la diversidad humana. En la educación, integrar el arte como 
medio para fomentar la interculturalidad no solo enriquece la ex-
periencia pedagógica, sino que contribuye a la formación de ciuda-
danos globales críticos y sensibles a la diversidad.

2. Marco teórico

2.1. La relación entre comunicación y arte: un vínculo simbólico 
y transformador

La comunicación, entendida como un proceso simbólico a tra-
vés del cual se comparte y negocia el significado, encuentra en el 
arte un medio esencial de expresión cultural y social. Este víncu-
lo se fundamenta en características clave de la comunicación, tales 
como su naturaleza simbólica, dinámica, y su capacidad para refor-
zar identidades culturales y resistir estructuras dominantes, como 
lo han señalado Martin y Nakayama4. A través de esta perspectiva, 
se puede apreciar cómo el arte no solo comunica mensajes, sino que 
también actúa como un lenguaje universal que trasciende barreras 
lingüísticas y culturales.

3. T. Aguado, Pedagogía intercultural. McGraw-Hill, Madrid, 2003.
4. J. Martin, J. & T. Nakayama, Intercultural communication in contexts. Mc-

Graw-Hill, New York, 2019.



66	 Relazioni

La comunicación en el arte se basa en el uso de símbolos cuyo 
significado es negociado y compartido por las audiencias. Las pa-
labras, gestos y elementos visuales empleados en una obra artística 
adquieren sentido únicamente en la medida en que los participantes 
acuerden, al menos parcialmente, su interpretación. El arte, como 
la comunicación, es un proceso dinámico en constante evolución. 
Cuando un artista crea una obra, no solo está enviando un mensaje, 
sino también interpreta las reacciones de su audiencia, generando 
un diálogo continuo. Esta interacción es evidente en instalaciones 
artísticas interactivas, donde las respuestas del público influyen en 
la experiencia final de la obra, transformando el mensaje original en 
un proceso colectivo de creación de significado. El arte desempeña 
un papel crucial en la comunicación de valores y rituales culturales, 
fortaleciendo identidades colectivas. Por ejemplo, los grafitis y mu-
rales en comunidades marginadas no solo embellecen los espacios 
urbanos, sino que también comunican narrativas de resistencia, or-
gullo cultural e historia local. De esta manera, el arte actúa como un 
espejo que refleja y fortalece las tradiciones y creencias de un grupo.

El arte también se erige como una forma de resistencia contra 
sistemas culturales dominantes. Movimientos como el Black Lives 
Matter han utilizado elementos visuales y performativos para de-
safiar narrativas opresoras y demandar justicia social. Del mismo 
modo, el movimiento #MeToo ha empleado narrativas artísticas, 
como documentales y teatro, para visibilizar problemáticas sistémi-
cas (MacKinnon)5. Así, el arte no solo comunica, sino que se con-
vierte en un acto de protesta y transformación social. 

Es bien sabido que la interacción humana está marcada por un 
dinamismo constante en el que la identidad individual y colectiva se 
configuran de manera fluida y cambiante. Fred Dervin y Xiaowen 
Tian, en su obra Critical and Reflective Intercultural Communica-
tion Education: Practicing Interculturality Through Visual Art6, ex-

5. C. A. MacKinnon, Where #MeToo came from, and where it’s going, in «The 
Atlantic», 2019. Available at https://www.theatlantic.com/ideas/archive/2019/03/
catharine-mackinnon-what-metoo-has-changed/585313/

6. F. Dervin & X. Tian, Critical and Reflective Intercultural Communication 
Education: Practicing Interculturality Through Visual Art, Palgrave, Cham, 2023.

https://www.theatlantic.com/ideas/archive/2019/03/catharine-mackinnon-what-metoo-has-changed/585313/
https://www.theatlantic.com/ideas/archive/2019/03/catharine-mackinnon-what-metoo-has-changed/585313/


Silvia-Maria Chireac | Intertextualidad y creatividad cultural	 67 

ponen una visión de la comunicación intercultural que enfatiza la 
adaptación, la reciprocidad y la transformación. La afirmación de 
que “nunca somos realmente los mismos con otras personas” su-
braya la maleabilidad de la identidad, determinada no solo por el 
contexto en el que nos desenvolvemos, sino también por el carácter 
dialógico de nuestras interacciones. Esta perspectiva filosófica nos 
lleva a reflexionar sobre el papel del cambio en la construcción del 
yo y sobre los límites de la estabilidad identitaria en un mundo en 
constante evolución.

Desde una mirada hermenéutica, la identidad no puede enten-
derse como una esencia fija, sino como una construcción narrativa 
que emerge en la relación con los demás. Paul Ricoeur sostiene que 
el sujeto se constituye a través de relatos que permiten dar cohe-
rencia a la experiencia vivida. En este sentido, la comunicación in-
tercultural no solo nos expone a la alteridad, sino que nos obliga a 
renegociar nuestras propias narrativas identitarias. La adaptación a 
distintos personajes, situaciones y contextos implica una reconfigu-
ración de los significados que atribuimos a nosotros mismos y a los 
otros, lo que sugiere una identidad siempre en devenir.

Sin embargo, la transformación no es siempre positiva. Como 
señalan Dervin y Tian, el cambio no garantiza necesariamente el 
progreso, ya que puede conducir tanto a la apertura como al con-
flicto. La influencia mutua en la comunicación intercultural puede 
generar enriquecimiento, pero también malentendidos, asimilación 
forzada o resistencia. Desde la perspectiva de la ética del reconoci-
miento de Axel Honneth, la interacción con los otros debería fun-
damentarse en un reconocimiento mutuo que permita la afirmación 
de la identidad sin imposiciones ni jerarquías. De lo contrario, el 
dinamismo de la identidad puede convertirse en un mecanismo de 
opresión en lugar de una oportunidad para la emancipación.

La temporalidad y la espacialidad también desempeñan un pa-
pel crucial en esta ecuación. La identidad no solo se transforma 
en función de los interlocutores y los contextos inmediatos, sino 
también a lo largo del tiempo y en distintos espacios culturales. La 
globalización ha intensificado estos procesos, al generar un contac-
to continuo con múltiples formas de ser y estar en el mundo. Como 



68	 Relazioni

sugieren los estudios de Homi Bhabha sobre la hibridez cultural, la 
identidad se constituye en los intersticios, en los espacios liminales 
donde lo propio y lo ajeno se entremezclan, desafiando las nociones 
tradicionales de autenticidad y pertenencia.

La comunicación intercultural es un proceso de construcción 
identitaria en el que el sujeto se ve constantemente redefinido por 
sus interacciones con los demás. La idea de que “somos lo que ha-
cemos y decimos con otros” resalta la naturaleza relacional del ser 
humano y la imposibilidad de una identidad fija e inmutable. Sin 
embargo, este dinamismo no está exento de tensiones, lo que plan-
tea interrogantes filosóficos sobre los límites de la adaptación, la éti-
ca del cambio y las condiciones necesarias para que la transforma-
ción resulte en una coexistencia enriquecedora en lugar de en una 
imposición alienante. La reflexión filosófica sobre estos aspectos 
resulta fundamental para comprender los desafíos de la intercultu-
ralidad en el mundo contemporáneo.

2.2. El contexto y el poder en el arte: un análisis desde la comuni-
cación intercultural

El arte, como medio de expresión y comunicación, no existe en 
un vacío social o político; está profundamente influenciado por el 
contexto y las dinámicas de poder que lo rodean. Estos elemen-
tos son fundamentales para comprender cómo el arte comunica y 
cómo se interpreta, tanto a nivel individual como colectivo. El arte, 
lejos de ser una manifestación aislada, está profundamente imbri-
cado en las estructuras sociales y políticas que lo configuran. Como 
medio de expresión y comunicación, no solo transmite emociones y 
pensamientos individuales, sino que también refleja, cuestiona y, en 
ocasiones, legitima las dinámicas de poder imperantes. La relación 
entre arte y contexto no es meramente circunstancial; es un vínculo 
intrínseco que moldea tanto la producción como la recepción artís-
tica. Desde una perspectiva filosófica, resulta fundamental analizar 
cómo estas influencias determinan el significado y la interpretación 
de las obras, y de qué manera el arte puede servir tanto como vehí-
culo de resistencia como de dominación.



Silvia-Maria Chireac | Intertextualidad y creatividad cultural	 69 

Las teorías de Walter Benjamin sobre la reproducción técnica 
del arte ofrecen un punto de partida relevante para comprender 
este fenómeno. En su ensayo La obra de arte en la época de su repro-
ductibilidad técnica, Benjamin señala que la modernidad ha trans-
formado la naturaleza del arte al despojarlo de su aura original, 
permitiendo su masificación y, con ello, su inserción en dinámicas 
de propaganda y control social. En este sentido, el arte se convierte 
en un campo de disputa simbólica en el que se negocian significa-
dos y valores, influenciado por intereses económicos y políticos que 
pueden determinar qué formas artísticas son privilegiadas y cuáles 
son marginadas.

Michel Foucault, por su parte, introduce el concepto de «ré-
gimen de verdad», el cual resulta clave para entender el papel del 
arte en la configuración de discursos hegemónicos. Desde esta óp-
tica, el arte no es meramente una representación del mundo, sino 
una práctica discursiva que participa en la producción de saberes y 
realidades sociales. El poder no solo se ejerce sobre el arte a través 
de censuras o restricciones explícitas, sino también mediante me-
canismos más sutiles de institucionalización, como los museos, las 
academias y las políticas culturales, que determinan qué expresio-
nes artísticas son legítimas y cuáles son relegadas al margen.

En este contexto, el arte también puede funcionar como un me-
dio de resistencia y transformación social. Los movimientos artís-
ticos de vanguardia, desde el dadaísmo hasta el arte conceptual, 
han buscado subvertir las convenciones establecidas, desafiando las 
narrativas dominantes y cuestionando las estructuras de poder. Ja-
cques Rancière propone la idea de la «distribución de lo sensible», 
es decir, la capacidad del arte para redistribuir los modos en que 
percibimos y comprendemos el mundo. Según Rancière, el arte tie-
ne el potencial de romper con los órdenes perceptivos impuestos y 
abrir nuevas formas de experiencia y subjetividad, permitiendo la 
emergencia de voces y perspectivas silenciadas.

Por lo tanto, entender el arte como un fenómeno inserto en un 
entramado de relaciones sociales y políticas implica reconocer su 
papel tanto en la reproducción como en la subversión del orden 
establecido. La filosofía del arte nos invita a reflexionar sobre la 



70	 Relazioni

forma en que la estética y la política se entrelazan, y nos desafía a 
pensar en el poder transformador del arte como herramienta de crí-
tica y emancipación. En un mundo donde las dinámicas de poder 
siguen marcando la producción y la recepción artística, es imperati-
vo cuestionar los mecanismos que rigen el campo cultural y explo-
rar nuevas maneras de pensar y hacer arte desde una perspectiva 
crítica y comprometida con la justicia social.

A continuación, se explora cómo estas categorías influyen en la 
creación, interpretación y significación del arte, basándose en los 
principios de comunicación intercultural.

2.2.1. El contexto como marco para la comunicación artística

El contexto se refiere a las circunstancias físicas, sociales, polí-
ticas e históricas en las que tiene lugar la comunicación. En el caso 
del arte, este contexto determina no solo la forma en que una obra 
es creada, sino también cómo es percibida por diferentes audien-
cias. Por ejemplo, una pintura expuesta en un museo de arte con-
temporáneo puede tener un impacto diferente si se traslada a una 
galería en un contexto rural. Esto se debe a que el espacio físico y 
social influye en las interpretaciones y significados atribuidos a la 
obra. Además, las normas culturales también afectan la creación 
artística. En la política del arte público, como las estatuas confe-
deradas en Estados Unidos, el significado simbólico de estas obras 
cambia drásticamente dependiendo del contexto histórico y políti-
co en el que son evaluadas.

Desde un punto de vista educativo, comprender el arte en su 
contexto permite desarrollar una apreciación crítica y reflexiva de 
las manifestaciones artísticas. En la enseñanza del arte, es funda-
mental integrar un enfoque contextualista que permita analizar no 
solo la técnica y la estética, sino también las condiciones históricas 
y culturales en las que una obra ha sido creada. Esto fomenta una 
educación artística más profunda, que no solo busca el goce esté-
tico, sino también la comprensión de los significados culturales y 
políticos que el arte transmite.



Silvia-Maria Chireac | Intertextualidad y creatividad cultural	 71 

2.2.2. El poder como dinámica en el arte y la comunicación

El poder en el arte no es simplemente una cuestión de autori-
dad directa, sino que se manifiesta en las estructuras y sistemas que 
determinan qué voces son amplificadas y cuáles son silenciadas. Se-
gún Martin y Nakayama, las dinámicas de poder están presentes 
en todas las interacciones comunicativas, incluyendo aquellas que 
involucran el arte. Las sociedades tienen jerarquías que otorgan 
mayor poder y privilegio a ciertos grupos, lo que afecta la forma en 
que las obras de arte son creadas, distribuidas e interpretadas.

Un claro ejemplo de esto se observa en la representación de gé-
nero y raza en las instituciones artísticas. Las normas dominantes 
históricamente han privilegiado las perspectivas masculinas y blan-
cas, limitando el acceso de mujeres, personas racializadas y otras 
minorías a los espacios artísticos. Según los autores, los sistemas 
de comunicación creados por los grupos dominantes reflejan y fo-
mentan sus formas características de pensar y comunicarse. Esto no 
solo margina otras formas de expresión artística, sino que también 
perpetúa inequidades sociales más amplias.

Por otro lado, las dinámicas de poder no son unidireccionales. 
Los grupos subordinados encuentran maneras de resistir y negociar 
su posición dentro de las estructuras dominantes. El movimiento 
#MeToo, que tuvo un impacto significativo en la industria del en-
tretenimiento, es un ejemplo de cómo el poder puede ser desafiado 
mediante el uso de plataformas de comunicación para visibilizar y 
denunciar desigualdades. En el ámbito del arte, estas acciones han 
llevado a una reconfiguración de quién tiene voz y agencia en la 
creación y recepción artística.

El arte no es solo un reflejo de la creatividad humana, sino tam-
bién una manifestación de las complejas relaciones de poder y con-
texto que lo rodean. Las dinámicas sociales, políticas e históricas 
proporcionan el marco en el cual el arte se crea y se interpreta, 
mientras que las jerarquías de poder determinan qué formas de 
expresión reciben validación cultural. Como sostienen Martin y 
Nakayama, entender el arte en su totalidad requiere analizar cómo 
estas fuerzas interactúan en los procesos de comunicación.



72	 Relazioni

El estudio del contexto y el poder en el arte no solo permite 
comprender mejor las obras en sí, sino que también invita a re-
flexionar sobre las estructuras sociales que las moldean. En última 
instancia, esto amplía nuestra capacidad para apreciar el arte como 
un vehículo de comunicación intercultural y como una herramienta 
para la transformación social.

En el ámbito educativo, analizar el arte desde la perspectiva del 
poder permite desarrollar una enseñanza crítica que fomente la 
equidad y el reconocimiento de diversas voces en la producción ar-
tística. La educación artística no solo debe centrarse en la técnica y 
la estética, sino también en las estructuras que determinan qué for-
mas de arte son valoradas y por qué. A través de un enfoque crítico 
y reflexivo, los estudiantes pueden comprender cómo las dinámicas 
de poder influyen en la producción y recepción del arte, promo-
viendo una visión más inclusiva y democratizadora de la cultura.

3. La intertextualidad y su impacto en el campo del arte-educación

La intertextualidad es un concepto fundamental en la compren-
sión de la producción y recepción del texto dentro de la sociedad. Le-
jos de ser entidades autónomas con significados fijos, los textos emer-
gen como prácticas discursivas enmarcadas en una red de referencias 
previas y futuras. Siguiendo la línea de pensamiento de Bakhtin y 
Kristeva, los textos son «doblemente enunciados», es decir, constitu-
yen una estructura dialógica donde resuenan las tensiones ideológicas 
y las luchas simbólicas de su contexto sociocultural. En el campo del 
arte-educación, la intertextualidad adquiere una relevancia especial, 
ya que permite comprender las producciones artísticas como espacios 
de interacción, resignificación y transformación del conocimiento.

La educación artística enfrenta el desafío de abordar la diversi-
dad cultural y las complejidades de las identidades multiculturales. 
La intertextualidad, un concepto desarrollado por Kristeva7 a partir 

7. J. Kristeva, Revolution in poetic language. Columbia University Press, New 
York, 1984.



Silvia-Maria Chireac | Intertextualidad y creatividad cultural	 73 

de las ideas de Bakhtin, permite comprender cómo los textos dialo-
gan entre sí, generando nuevos significados en contextos sociales e 
históricos específicos. Este enfoque, aplicado al arte-educación, po-
sibilita un diálogo entre culturas y tradiciones artísticas, alentando 
a los estudiantes a interpretar, crear y explorar desde una perspecti-
va multicultural (Barthes8). El concepto trasciende las citas literales 
para abarcar sistemas textuales, métodos y teorías que interconectan 
múltiples dimensiones culturales, históricas y sociales. Esta perspec-
tiva se manifiesta en contextos educativos, donde el método inter-
textual facilita la exploración creativa y el aprendizaje significativo 
a través de relaciones textuales abiertas y plurales. El concepto de 
intertextualidad puede aplicarse en la educación artística, ya que es 
un elemento esencial para conectar culturas, resignificar espacios y 
repensar los textos artísticos en entornos educativos diversos.

La intertextualidad en el arte-educación trasciende la simple 
referencia entre textos, permitiendo una exploración profunda de 
las conexiones culturales, históricas y sociales. Según Barthes, todo 
texto es un tejido de citas, sacadas de innumerables centros de cul-
tura. En el contexto del arte, esta idea enfatiza cómo cada obra se 
inserta en un entramado de influencias y significados previos, lo 
que resulta especialmente relevante en entornos educativos multi-
culturales. El arte, en tanto forma de comunicación, es un espacio 
donde convergen múltiples voces, discursos e ideologías. Toda obra 
artística, ya sea una pintura, una instalación o una performance, 
está compuesta por fragmentos de significados preexistentes que 
han sido resignificados en un nuevo contexto. Así, la intertextuali-
dad en el arte no solo implica la referencia explícita a otras obras, 
sino que también se manifiesta en el uso de signos y símbolos carga-
dos de historia y conflicto. Como menciona Kristeva, los textos – y 
por extensión, las obras artísticas – no presentan significados claros 
y estables, sino que encarnan el conflicto dialógico sobre el signifi-
cado de las palabras y símbolos.

Desde la perspectiva de la educación artística, esta concepción 
tiene implicaciones profundas. En lugar de enseñar el arte como 

8. R. Barthes, Image, Music, Text. Fontana Press, London, 1977.



74	 Relazioni

una disciplina estática y cerrada, el enfoque intertextual invita a los 
educadores a fomentar la exploración de las múltiples conexiones 
que una obra puede establecer con su contexto histórico, cultu-
ral y social. En este sentido, el aprendizaje artístico se convierte 
en una práctica activa y crítica, donde los estudiantes son capaces 
de identificar, analizar y reconstruir los diálogos intertextuales que 
conforman una obra.

Si consideramos que el lenguaje y el arte están atravesados por 
tensiones ideológicas, entonces la educación artística debe orien-
tarse a la comprensión de estas dinámicas. El concepto de «ideo-
logema» propuesto por Kristeva nos permite analizar cómo ciertas 
palabras o imágenes dentro de una obra de arte contienen en sí mis-
mas disputas ideológicas subyacentes. Palabras como «naturaleza», 
«justicia» o «identidad» no pueden entenderse de manera neutral, 
ya que están en constante negociación dentro del entramado social.

Aplicado a la enseñanza del arte, este enfoque implica que las 
obras no pueden ser estudiadas como entidades cerradas o porta-
doras de un significado único. Por el contrario, deben ser aborda-
das como productos en constante diálogo con su tiempo y con las 
interpretaciones de los espectadores. La educación artística debe, 
entonces, promover el pensamiento crítico y la capacidad de los 
estudiantes para reconocer las múltiples capas de significado en las 
obras, desarrollando una conciencia sobre cómo el arte participa en 
la construcción de discursos culturales y políticos.

A continuación, se exponen algunas propuestas de actividades 
representativas para los estudiantes escolarizados en contextos 
multiculturales. 

Actividad 1. Diálogo cultural en el aula

El concepto de intertextualidad permite conectar obras de di-
versas culturas, mostrando cómo los artistas han influido y reinter-
pretado sus tradiciones a lo largo del tiempo. Por ejemplo:
	– Analizar cómo artistas contemporáneos como Kara Walker dia-

logan con la iconografía de épocas pasadas para resignificar na-
rrativas históricas.



Silvia-Maria Chireac | Intertextualidad y creatividad cultural	 75 

	– Relacionar las obras de Pablo Picasso y el arte africano tradi-
cional para explorar el impacto de las máscaras africanas en el 
cubismo.
Estas conexiones permiten a los estudiantes comprender que el 

arte es un espacio de intercambio y diálogo cultural, fomentando 
una apreciación crítica de la diversidad.

Actividad 2. Diálogo con tradiciones visuales

El arte de Joaquín Sorolla, con su rica narrativa visual y repre-
sentación de escenas culturales y cotidianas, ofrece un punto de 
partida ideal para establecer un diálogo intercultural en el aula. 
El artista conocido como el «pintor de la luz», es célebre por sus 
representaciones del paisaje mediterráneo y escenas costumbristas 
de España. Sus pinturas como Paseo a orillas del mar (1909) o El 
baño del caballo (1909) capturan no solo la belleza natural, sino 
también las prácticas culturales y sociales de su tiempo. Sus obras, 
centradas en temas como la luz mediterránea, las tradiciones espa-
ñolas y las emociones humanas, permiten explorar conexiones cul-
turales y establecer un diálogo intertextual con otras tradiciones 
artísticas y culturales.

Su enfoque en lo cotidiano y su interés por las tradiciones re-
gionales lo convierten en un puente para conectar a los estudiantes 
con sus propios contextos culturales y, al mismo tiempo, con otras 
realidades artísticas y sociales. La intertextualidad permite explo-
rar cómo las obras de Sorolla dialogan con otros estilos, épocas y 
tradiciones artísticas:

Actividad 2.1. Comparación con el impresionismo

	– Sorolla y artistas como Claude Monet o Pierre-Auguste Renoir 
comparten un interés por los efectos de la luz y el color. Un ejer-
cicio intertextual podría analizar cómo las técnicas de pincelada 
rápida y uso del color vibrante de Sorolla se asemejan y difieren 
de los impresionistas franceses.



76	 Relazioni

	– Pregunta para los estudiantes: ¿Cómo crees que los paisajes y es-
cenas cotidianas de Sorolla reflejan una identidad cultural diferen-
te a la de Monet o Renoir?
La comparación entre Sorolla y los impresionistas franceses 

ofrece a los estudiantes una perspectiva enriquecedora sobre cómo 
la técnica artística puede adaptarse para reflejar identidades cultu-
rales únicas. Este análisis no solo resalta similitudes en el manejo 
de la luz y el color, sino que también subraya las diferencias en los 
contextos sociales y geográficos que moldean las narrativas visuales. 
Se trata de una reflexión que fomenta en los estudiantes una apre-
ciación por las particularidades culturales y estilísticas dentro de 
movimientos artísticos globales.

Actividad 2.2. Relación con el arte contemporáneo

	– Vincular las obras de Sorolla con artistas contemporáneos que 
retratan la interacción entre cultura y naturaleza, como Olafur 
Eliasson, quien trabaja con la luz y los paisajes. Esto puede abrir 
debates sobre cómo se interpretan el medio ambiente y la iden-
tidad cultural en diferentes contextos históricos y geográficos.
La actividad anteriormente propuesta sobre el vínculo de So-

rolla con artistas contemporáneos como Olafur Eliasson permite 
explorar cómo las representaciones de la naturaleza y la cultura 
se transforman a través del tiempo. Este enfoque invita a los es-
tudiantes a reflexionar sobre la continuidad y las innovaciones en 
la relación entre arte, medio ambiente e identidad, destacando la 
importancia de interpretar las obras desde perspectivas históricas y 
geográficas diversas.

Actividad 2.3. Reflexión sobre la migración y el mestizaje

	– Las obras de Sorolla que retratan comunidades específicas, pue-
den vincularse a temas de identidad y pertenencia cultural en la 
actualidad. Esto invita a los estudiantes a reflexionar sobre sus 
propias tradiciones y cómo estas dialogan con las de otros.



Silvia-Maria Chireac | Intertextualidad y creatividad cultural	 77 

El análisis de temas como la identidad y la pertenencia cultural 
en la obra de Sorolla, en diálogo con problemáticas actuales, pro-
mueve una comprensión más profunda de la interacción entre cul-
turas. Al reflexionar sobre sus propias tradiciones y su relación con 
las de otros, los estudiantes desarrollan empatía y una conciencia 
crítica sobre el mestizaje y las dinámicas migratorias que configuran 
las culturas contemporáneas.

Actividad 2.4. Intercambio cultural

	– Comparar escenas costumbristas de Sorolla con representacio-
nes culturales de otras regiones, como las pinturas de Diego 
Rivera en México o Hokusai en Japón, para analizar cómo dife-
rentes culturas retratan su identidad.

	– Pregunta para discusión: ¿Qué elementos crees que hacen única 
la representación de la cultura en la obra de Sorolla en compara-
ción con otros artistas?
El intercambio de perspectivas entre la obra de Sorolla y ar-

tistas de otras regiones, como Diego Rivera y Hokusai, amplía la 
visión de los estudiantes sobre cómo diferentes culturas expresan 
sus identidades. Este ejercicio fomenta el reconocimiento de la ri-
queza cultural global y subraya la unicidad de cada tradición ar-
tística, reforzando la importancia del respeto y la valoración de la 
diversidad.

Actividad 2.5. Exploración de cuentos populares

	– Relacionar las obras costumbristas de Sorolla con cuentos tra-
dicionales españoles puede enriquecer el contexto cultural y fo-
mentar la creación narrativa en el aula.
La relación entre las obras costumbristas de Sorolla y los cuen-

tos tradicionales españoles abre un espacio para que los estudiantes 
conecten la narrativa visual con la literatura, fortaleciendo su capa-
cidad de contar historias a través de múltiples medios. Esto no solo 
enriquece su comprensión cultural, sino que también estimula su 
creatividad.



78	 Relazioni

Actividad 3. Taller de análisis visual y creación 

	– Objetivo: Fomentar la comprensión de la intertextualidad y las 
conexiones culturales.

	– Actividad: Los estudiantes seleccionan una pintura de Sorolla y 
crean una obra de arte propia inspirada en esta, incorporando 
elementos visuales de su propia cultura.

	– Reflexión: Cada estudiante explica cómo su obra dialoga con la 
de Sorolla y qué elementos culturales destacan en ambas.

Actividad 4. Exposición intercultural

	– Objetivo: Explorar cómo el arte conecta culturas.
	– Actividad: Organizar una exposición en clase donde se compa-

ren obras de Sorolla con artistas internacionales que también 
trabajaron en la representación cultural. Los estudiantes pueden 
incluir textos explicativos sobre las conexiones intertextuales 
entre las obras.
El taller de análisis visual y creación, junto con la exposición 

intercultural, sintetiza los aprendizajes intertextuales al permitir 
que los estudiantes expresen sus propias identidades culturales en 
diálogo con Sorolla. Estas actividades no solo celebran la diversi-
dad cultural, sino que también fomentan el sentido de pertenencia 
y orgullo por sus raíces, al tiempo que promueven el respeto por 
otras tradiciones.

Estas actividades subrayan la capacidad del arte para actuar 
como un vehículo de conexión entre culturas, tiempos y contextos 
diversos. A través de la intertextualidad, se ofrece a los estudian-
tes una plataforma para explorar sus propias identidades culturales 
mientras interactúan con otras realidades artísticas y sociales. Este 
enfoque no solo enriquece su experiencia educativa, sino que tam-
bién los prepara para ser ciudadanos más conscientes y sensibles en 
un mundo cada vez más multicultural e interconectado.

El método intertextual ha sido implementado en la educación 
mediante una estructura adaptativa que promueve la curiosidad es-



Silvia-Maria Chireac | Intertextualidad y creatividad cultural	 79 

tudiantil y las conexiones significativas. Según Paatela-Nieminen9, 
este enfoque permite a los estudiantes partir de intereses personales 
para explorar relaciones entre textos visuales, verbales, espaciales 
y auditivos. A continuación, se presentan las fases del método di-
señadas para guiar a los estudiantes desde un análisis contextual 
hasta la creación de nuevas interpretaciones, fomentando tanto el 
pensamiento crítico como la creatividad.
	– Relación personal y contextual: Los estudiantes inician el proce-

so seleccionando un texto que les interese y reflexionando sobre 
su significado personal y contextual. Este paso fomenta la cone-
xión emocional y cognitiva con el material.

	– Relación con otros textos: Se establece un continuum palimpsés-
tico que organiza textos según un principio de interés personal. 
Los estudiantes analizan similitudes y diferencias, desarrollando 
habilidades analíticas y de síntesis.

	– Exploración asociativa y rizomática: Este enfoque abierto per-
mite a los estudiantes identificar conexiones no lineales y plura-
les entre textos y culturas, promoviendo una comprensión trans-
disciplinaria y culturalmente rica.

	– Producción creativa y performativa: Los estudiantes generan 
nuevas interpretaciones o combinan elementos existentes me-
diante técnicas como collage, remix o cambios de modalidad. 
Este proceso culmina en la creación de significados originales 
que reflejan la diversidad cultural y subjetiva.
La flexibilidad del método intertextual lo hace aplicable a una 

amplia gama de contextos, desde la investigación académica hasta 
la práctica pedagógica en disciplinas como el arte, la literatura, el 
cine y los estudios culturales. Por ejemplo, en géneros híbridos 
como los videoblogs, los estudiantes pueden analizar y crear rela-
ciones textuales que reflejen tanto su mundo personal como diná-
micas culturales más amplias. Este enfoque fomenta la innovación 

9. M. Paatela-Nieminen, Intertextual and intercultural Alices in Wonderland, in 
P. Sarasrabudhe (Ed.), International conversations through art: Proceedings—The 
31st InSEA world congress, 2002. Center for International Art Education, Teachers 
College Columbia University, New York, 2002.



80	 Relazioni

y la apertura en el aprendizaje, permitiendo que los estudiantes 
exploren significados de manera dinámica y colaborativa. Según 
Halinen et al.10, el método no solo desentraña lo que ya existe en 
términos culturales, sino que también inspira a los estudiantes a 
participar activamente en la creación de nuevos contenidos y sig-
nificados, promoviendo un aprendizaje que es crítico, creativo y 
adaptable a la diversidad.

Desde el punto de vista psicológico, Fromm11 afirma que para 
que las personas se sientan plenamente integradas en el mundo, 
no basta con comprenderlo intelectualmente, sino que es necesario 
que lo experimenten de manera sensorial, a través de los ojos, los 
oídos y todo el cuerpo. Esta conexión sensorial se expresa mediante 
el arte y el ritual, dando lugar a formas creativas como la música, la 
danza, el teatro, la pintura y la escultura. El autor argumenta que 
el arte colectivo es una parte esencial de la vida humana y respon-
de a una necesidad básica. Cabe señalar que incluso en el ámbito 
educativo, si esta necesidad no se satisface, los estudiantes perma-
necen inseguros y ansiosos, de la misma manera que lo estarían si 
no pudieran formar una imagen significativa del mundo. Además, 
enfatiza que una sociedad saludable no puede construirse única-
mente sobre el conocimiento intelectual, sin una experiencia artís-
tica compartida que aporte sentido y conexión emocional.

Los artistas y quienes practican el arte comprenden que este es-
pacio creativo y libre es esencial para transformar percepciones y 
construir nuevas realidades. Según el filósofo y educador Dewey12, 
la imaginación desempeña un papel crucial en el cambio social. 
Dewey afirma que los cambios en la imaginación son los precurso-
res de las transformaciones en la sociedad. Esto significa que antes 
de que ocurra un cambio tangible, primero debe ser imaginado. 
Dewey destaca que las obras de arte contienen los primeros indi-

10. I. Halinen, M. Harmanen, & P. Mattila. Making sense of complexity of the 
world today: Why Finland is introducing multiliteracy in teaching and learning, in 
V. Bozsik (Ed.), CIDREE yearbook 2015: Improving literacy skills across learning, 
HIERD, Budapest 2015, pp. 136-153.

11. E. Fromm. The Sane Society. Holt, Rinehart & Winston, New York, 1955.
12. J. Dewey, Art as Experience. Minton, Balch & Company, New York, 1934.



Silvia-Maria Chireac | Intertextualidad y creatividad cultural	 81 

cios de un futuro mejor, ya que a través de la imaginación creativa 
se revelan las posibilidades que están presentes, aunque latentes, 
en la realidad actual. Desde esta perspectiva, Dewey veía el arte 
como una representación de la comunidad que lo genera, a la vez 
que es un regalo de esa misma comunidad. Por lo tanto, el arte está 
intrínsecamente vinculado al cambio social, no solo como un reflejo 
de la identidad comunitaria, sino también como un espacio para 
imaginar y construir un futuro mejor.

En 1925, Lev Vygotsky13 realizó un análisis temprano del arte 
como experiencia social. Según él, el arte contiene la esencia de 
nuestra humanidad. Afirmaba que la experiencia estética es una ac-
tividad psíquica elevada, diferenciada de otras experiencias huma-
nas por el nivel de imaginación que implica, tanto para quien crea 
como para quien contempla una obra de arte. Vygotsky teorizó que 
el arte une los sentimientos y la imaginación, porque el proceso 
interactivo de experimentarlo requiere creatividad sinérgica: «Art 
is the social within us, and even if its action is performed by a single 
individual, it does not mean that its essence is individual… Art is 
the social technique of emotion, a tool of society which brings the 
most intimate and personal aspects of our being into the circle of 
social life» (p. 249). Esta conexión entre lo emocional y lo social le 
otorga al arte un significado en el ámbito de la vida comunitaria. 
Para Vygotsky, el arte «requiere una respuesta», ya que provoca 
una interacción activa que impulsa a los estudiantes a trascender su 
vida cotidiana hacia algo más amplio y significativo. En este senti-
do, el arte comunitario se convierte en una oportunidad única para 
la comunicación social en diferentes niveles, funcionando como un 
catalizador para el cambio social.

Dewey, por su parte, abordó la capacidad inherente del arte para 
actuar como un símbolo cultural. Según Dewey, «el arte habla un 
idioma que transmite lo que no puede expresarse en otro lenguaje». 
Este idioma único permite a los participantes explorar sus visiones 
para la comunidad y declararlas en forma de expresiones visuales 
públicas, que otros pueden contemplar e interpretar.

13. L. S. Vygotsky, The Psychology of Art, The MIT Press, Cambridge, 1925.



82	 Relazioni

Tanto Vygotsky como Dewey coinciden en que el arte tiene un 
papel transformador en la sociedad. Para Vygotsky, es una técni-
ca social que conecta las emociones individuales con la colectivi-
dad, mientras que Dewey subraya su capacidad para simbolizar la 
identidad cultural y abrir caminos hacia nuevas posibilidades co-
munitarias. El arte comunitario combina estas perspectivas al ser 
simultáneamente un espacio para crear sentido de pertenencia y 
un símbolo de la identidad y el futuro de una comunidad. Así, las 
obras colectivas no solo reflejan las experiencias compartidas, sino 
que también actúan como plataformas para la comunicación, la in-
teracción y la transformación social.

4. Conclusiones

En este capítulo se ha destacado el papel de la comunicación, 
que, en su esencia, está intrínsecamente ligada al arte como un pro-
ceso simbólico, dinámico y culturalmente cargado. El arte es un 
fenómeno complejo que no puede entenderse al margen de su con-
texto ni de las dinámicas de poder que lo atraviesan. Tanto las con-
diciones históricas y sociales en las que una obra es creada como las 
jerarquías que rigen su distribución e interpretación influyen en su 
significado y en su impacto en la sociedad. Desde una perspectiva 
filosófica y educativa, analizar el arte en su relación con el contexto 
y el poder permite desarrollar una comprensión más crítica y re-
flexiva de su función como medio de comunicación y transforma-
ción social. La educación artística, al integrar estas dimensiones, no 
solo fomenta la apreciación estética, sino que también promueve el 
pensamiento crítico y la conciencia sobre las estructuras que confi-
guran el mundo del arte y la cultura en su conjunto.

A través de la negociación de significados, el refuerzo de iden-
tidades y la resistencia a las estructuras dominantes, el arte y la 
comunicación se alimentan mutuamente, actuando como pilares 
fundamentales para la expresión y el cambio cultural. Asimismo, 
los resultados resaltan el valor transformador de la intertextualidad 
como herramienta educativa y creativa. Este enfoque no solo per-



Silvia-Maria Chireac | Intertextualidad y creatividad cultural	 83 

mite la exploración de relaciones textuales entre múltiples dimen-
siones culturales, sociales e históricas, sino que también desafía los 
patrones establecidos de pensamiento, fomentando una compren-
sión plural y crítica en contextos multiculturales. En un mundo en 
constante cambio, la capacidad de leer y comprender textos visua-
les, verbales, auditivos y kinestésicos se vuelve esencial. El método 
intertextual se presenta como una herramienta pedagógica valiosa 
para identificar y cuestionar estos esquemas preexistentes, contri-
buyendo al desarrollo de habilidades críticas y reflexivas en estu-
diantes y docentes.

El método intertextual se fundamenta en un enfoque poético y 
flexible que invita a los estudiantes a partir de sus propios intere-
ses, contextos y conexiones inconscientes con la memoria cultural. 
Esta metodología permite investigar las relaciones entre las culturas 
visuales individuales, el entorno y el mundo del arte, fomentando 
una comprensión integradora de las interacciones culturales. Aun-
que este enfoque se originó en la educación artística, su capacidad 
de adaptarse a contextos educativos generales lo convierte en una 
herramienta transdisciplinaria que facilita tanto la exposición de 
representaciones culturales como la creación de nuevas y diversas 
re-representaciones.

La lectura intertextual, por su naturaleza, es un proceso conti-
nuo y abierto, donde no existen interpretaciones correctas o inco-
rrectas. Este carácter interpretativo fomenta un movimiento libre 
entre contextos, culturas y disciplinas, ofreciendo posibilidades ili-
mitadas para explorar textualidades de manera rizomática. Aunque 
los significados resultantes son subjetivos, su intercambio y discu-
sión enriquecen el aprendizaje colectivo, fortaleciendo la capacidad 
de los estudiantes para abordar la diversidad cultural y disciplinaria 
con una perspectiva pluralista.

El método intertextual ha evolucionado mediante investigacio-
nes de acción para ser aplicable a múltiples disciplinas y contextos 
educativos. Su enfoque fomenta la creación de nuevos significados 
culturales y la producción de representaciones híbridas, lo que per-
mite estudiar relaciones culturales, sociológicas, ideológicas y po-
líticas. Además, responde a las demandas del currículo educativo 



84	 Relazioni

contemporáneo al proporcionar herramientas prácticas para desa-
rrollar una lectura crítica y una construcción de significados diver-
sos y bien fundamentados. Nuestra propuesta de actividades que 
engloban las pinturas de Joaquín Sorolla ofrece un terreno fértil 
para desarrollar un diálogo intercultural en el aula, utilizando la in-
tertextualidad como herramienta pedagógica. Al conectar su obra 
con otras tradiciones visuales, literarias y culturales, los estudian-
tes no solo desarrollan su pensamiento crítico, sino que también 
exploran la riqueza de las interacciones culturales en el arte. Esto 
contribuye a formar ciudadanos globales con una comprensión más 
profunda de la diversidad y la identidad cultural.

A través del método intertextual se establece una metodología 
transformadora en la educación que ofrece un enfoque inclusivo y 
abierto para explorar la riqueza de las interacciones culturales en 
entornos multiculturales. Su capacidad para revelar patrones implí-
citos de pensamiento y generar nuevas interpretaciones contribuye 
al desarrollo de una ciudadanía crítica, creativa y comprometida 
con la diversidad cultural y la complejidad del mundo contempo-
ráneo.


