
Martino Abbruzzese

La reconnaissance et son échec
Pour une critique hégélienne de la subjectivité 
transcendantale

Abstract

The aim of this contribution is to offer an analysis of recognition and its failure 
through a reading of section IV of Hegel’s Phenomenology of Spirit. The author’s 
reflection appears fundamental insofar as it not only shows itself as the main occur-
rence of the theme in the history of thought: in it, recognition is thought of above all 
in relation to its intersubjective failure. We will therefore proceed with a reading that 
firstly sheds light on the relationship between recognition and desire. Secondly, it 
will be seen how the desire for recognition constitutes the object of a systematic fail-
ure. Finally, it will be a matter of recognising, in this failed recognition, the successful 
affirmation of a model of transcendental subjectivity, which must be transcended 
when one wants to think the absolute (i.e., Hegelianly, to think in the proper sense).

Key words

Recognition, Hegel, Desire, Alterity, Transcendental

Rien de plus commun que reconnaitre sa propre image dans le mi-
roir, rien de plus malaisant lorsque cela n’en est pas le cas. C’est 
justement avec l’image d’un homme qui ne se reconnait pas que 
débute la dernière œuvre romanesque du prix Nobel italien, Luigi 
Pirandello, Un, personne et cent-mille1. Alors qu’il se regarde dans 
le miroir, le protagoniste, Vitangelo Moscarda, s’aperçoit, selon la 
remarque de sa femme, que son nez est légèrement oblique2. C’est 
par cette reconnaissance manquée, que se déclenche la crise que le 
roman va décrire dans toutes ses étapes, jusqu’à la perte complète 
de toute identité du protagoniste. Un certain malaise semble accom-
pagner toujours le manque de reconnaissance. Celui-ci est encore 
plus marquant dans les relations personnelles : rien de plus doulou-

1. L. Pirandello, Un,personne et cent-mille, Gallimard, Paris, 1930.
2. Ibidem, p. 7.

Abbruzzese, M., La reconnaissance et son échec, DOI: 10.61014/onthologica/saggi2/Abbruzzese © 2025 
Author(s). This is an open access, peer-reviewed article published by Morlacchi Editore U.P. (https://
www.morlacchilibri.com) and distributed, except where otherwise noted, under the terms of the CC BY 
4.0 in Art, Recognition, Education (2025) DOI: 10.61014/onthologica/saggi2

https://www.morlacchilibri.com
https://www.morlacchilibri.com


148	 Contributi

reux de voir l’ingratitude face aux efforts faits envers quelqu’un, ou 
bien l’aveuglement d’un proche envers les souffrances éprouvées et 
les torts subis. Et qu’en serait-il de la douleur pour un amour non 
partagé sinon que le manque de reconnaissance d’un désir envers la 
personne à laquelle nous sommes indifférents?

Ces remarques d’ouverture, à la fois littéraires et triviales, se 
rendent utiles tout d’abord pour rappeler combien le sujet de la re-
connaissance serait proche de notre expérience la plus quotidienne. 
Mais aussi, et surtout, pour amorcer un questionnement : si la re-
connaissance est ce qu’il y a de plus naturel, pourquoi n’est-elle pas 
automatique pour autant? Pourquoi, au même moment où elle se 
montre comme évidente, voir due, fait-on autant l’expérience de son 
manque? Qu’est-ce qui s’interpose entre deux personnes égales, ou 
dans le même sujet, qui rend invisible l’évidence? En quoi ce dédou-
blement est-il problématique bien qu’ouvert à une rencontre?

L’ensemble de ces questions semble effectivement trouver son 
origine dans le dédoublement interne à la reconnaissance elle-
même: il faudrait alors interroger le re- de la reconnaissance, la 
duplicité des sujets qui est mise en jeu, voir la réciprocité qu’elle 
suggère. D’une part, la reconnaissance sépare, dans la nécessité 
d’une distinction, celui qui reconnait de celui qui doit être recon-
nu; de l’autre, elle réunit ce qui est séparé dans l’implicite d’une 
identité commune qui appelle à être affirmée comme telle. Aucune 
reconnaissance ne peut donc s’avérer sans cette méconnaissance 
préalable : elle ne peut avoir lieu qu’entre étrangers, entre incon-
nus. Mais quel serait alors le statut de cette étrangeté? Elle ne peut 
être radicale, au risque de réduire la reconnaissance à la simple 
connaissance d’un objet inconnu (et encore); elle pourrait être alors 
purement fictive, une erreur provisoire, dont la reconnaissance se-
rait alors la simple correction? S’il en serait ainsi, elle serait une 
contingence externe à la reconnaissance, qui pourrait donc ne pas 
être là : mais, encore une fois, la méconnaissance apparait struc-
turelle, et donc nécessairement intégrée, à toute reconnaissance. 
Comment donc penser la reconnaissance? Quel est ce geste qui sé-
pare et unit dans un seul et même mouvement? En particulier, que 



Martino Abbruzzese | La reconnaissance et son échec	 149 

penser de la méconnaissance qu’elle implique, à la fois structurelle 
mais nécessairement provisoire?

C’est dans le cadre de ce questionnement problématique que 
l’on voudrait retrouver la réflexion hégélienne sur la reconnais-
sance. Ce qui appelle à une telle récupération n’est pas seulement 
la place majeure qu’elle occupe dans une pensée déjà éminente: la 
spéculation hégélienne a le mérite particulier de clarifier la dyna-
mique de la reconnaissance surtout en relation avec son échec.

Ce qu’on voudrait montrer dans cette courte contribution est 
que la pensée hégélienne propose un modèle de reconnaissance, 
visant à rendre raison de cette étrangeté incontournable. Comment 
donc dans la réflexion hégélienne, la reconnaissance peut-elle s’af-
firmer dans sa gestualité de séparation et union?

La première étape de ce chemin va se situer dans la célèbre sec-
tion de la conscience de soi à l’intérieur de la Phénoménologie de l’Es-
prit, en montrant comment la reconnaissance se constitue comme 
objet d’un désir. Ensuite, il s’agira de comprendre la possibilité de 
ce desir de trouver une satisfaction dans le cadre de la Conscience 
de soi. La réponse à cette question demandera l’individuation d’un 
modèle de subjectivité qui se révélerait abstrait

1. Le désir de reconnaissance

Ce premier moment de l’analyse a donc pour objet le concept 
de reconnaissance tel qu’il apparait dans la quatrième section de la 
Phénoménologie de l’Esprit. Les pages dédiées à la Conscience de 
Soi (Selbstbewusstein) ne sont pas, bien sûr, les seules où il est ques-
tion de reconnaissance chez cet auteur : elles constituent par contre 
le moment où ce thème se manifeste. En toute cohérence avec la 
démarche phénoménologique de l’œuvre, l’apparition d’une figure 
n’est jamais neutre: elle emporte avec soi la nécessité de son émer-
gence et qui en rend raison. Se demander comment elle apparait, 
c’est se demander ce qu’elle est.

La reconnaissance, fait donc son apparition au moment où la 
conscience de soi se dédouble et structure une certaine intersubjec-



150	 Contributi

tivité. Pour comprendre cette apparition, il est donc opportun de 
retracer le mouvement de la conscience de soi. Elle se présente en 
effet comme une conscience divisée : non pas entre sujet et objet, 
mais en elle-même. Le moment précédent, celui de la conscience, a 
révélé, par la dialectique de la force et de l’entendement, l’«homo-
nymie» entre sujet et objet3. Une scission habite donc constitutive-
ment la conscience de soi : qui d’une part, en tant que sujet trans-
cendantal «pose» le monde, de l’autre, comme sujet empirique, vit 
à l’intérieur de ce monde.

En effet l’en-soi est la conscience, mais elle est également ce pour quoi 
il y a un autre (l’en soi); et c’est pour elle-même que l’en soi de l’objet 
et son être pour un autre sont identiques. Le Moi est le contenu du 
rapport et le mouvement même du rapport. C’est en même temps le 
Moi qui s’oppose à un autre, et outrepasse cet autre; et cet autre pour 
lui est seulement lui-même.(…) Mais en fait la conscience de soi est la 
réflexion sortant de l’être du monde sensible et du monde perçu; la 
conscience de soi est essentiellement ce retour en soi-même à partir 
de l’être-autre.4

Ce que la conscience de soi vise n’est plus l’altérité d’un objet qui 
lui est étranger, comme dans le cas de la conscience, mais comme 
monde dans lequel elle vit. Là où la conscience visait alors des objets 

3. Le moment de la conscience s’achève donc dans la compréhension que les 
lois qui régissent le monde ne sont rien de étranger à l’entendement. Force et 
entendement sont apparu comme les deux pôles de la même activité: l’entende-
ment en effet n’est ni la passive et fusionnelle réception d’un vague il y a, ni l’élan 
théorique pour saisir une chose «abstraite» dans la définition des qualités pre-
mières et qualités secondes, mais «à l’image» de la force, il synthétise ou analyse 
les phénomènes, pour en créer des jugements, voir des concepts. Une certaine ho-
monymie se crée ainsi entre l’entendement et ce qui serait censé lui être extérieure: 
«L’entendement fait donc l’expérience que c’est la loi du phénomène même que 
des différences viennent à l’être qui ne sont pas des différences ou que l’Homony-
me se repousse soi-même hors de soi-même; il fait pareillement l’expérience que 
les différences sont seulement de telle nature qu’elles ne sont pas en vérité des 
différences et se suppriment, ou que le non-Homonyme s’attire» G.W.F Hegel, La 
Phénoménologie de l’esprit, trad. par J. Hyppolite, Aubier, Paris, 1941,pp.126-127. 
Dorénavant dans le texte, cette édition sera indiquée par l’abréviation PdG.

4. PdG, p. 147.



Martino Abbruzzese | La reconnaissance et son échec	 151 

qui lui étaient extérieurs, en s’y découvrant comme leur fondement, 
la conscience de soi ne vise qu’elle-même. C’est à l’intérieur de ce re-
tournement de perspective qu’elle se découvre vide de contenu : tan-
tôt elle est ce par quoi  il y a un monde, tantôt elle n’est rien d’autre 
que cette structure formelle. C’est dans cette exigence de contenu 
qu’il semble possible de commencer à envisager la dynamique de la 
conscience de soi, comme l’a justement écrit J-F. Marquet:

La conscience tout court, (…), dès sa première étape, celle de la certi-
tude sensible, était accablée de contenus qu’elle n’arrivait pas à maitri-
ser (…). La conscience de soi, au contraire, va commencer par une sub-
jectivité vide, dépourvue de contenu, et qui, du même coup va s’éveiller 
dans un état qui est celui d’une conscience de soi affamée; la conscience 
de soi exige, dès le moment où elle surgit, quelque chose qui la rem-
plisse, un contenu venant en permanence du dehors pour la remplir.5

C’est donc ce geste de remplissement que réside la dynamique 
de la Selbstbewusstein. Toutes les figures qui y seront décrites ne 
seront rien d’autre que le récit de cette conscience qui cherche 
un contenu dans ce dont elle est la condition de manifestation. 
Le mouvement de la conscience de soi apparait alors comme une 
exigence de réconciliation entre l’empirique et le transcendantal : 
elle ne cherchera rien d’autre que combler l’abîme creusé par cette 
séparation.

Cependant cette homonymie structurelle qui préside à cette as-
piration est cachée à la conscience de soi et n’est telle que pour 
nous: en effet il est opportun de remarquer que dans cette section 
se rend souvent visible la double narration dans laquelle la Phéno-
ménologie de l’Esprit se déroule: d’une part, elle est formulée du 
point de vue des différentes figures de l’esprit au même moment 
où elles ont lieu, en assumant leur perspective; de l’autre, il s’agit 
d’une narration a posteriori du récit rétrospectif par lequel le narra-
teur, placé à la fin du chemin de l’esprit, reconnait cette succession 
comme un parcours qui a conduit à son point de vue présent («pour 

5. J-F. Marquet, Leçons sur la Phénoménologie de l’Esprit de Hegel, Ellipses, 
Paris. 2009, pp. 80-81.



152	 Contributi

nous» dans le texte), celui du Savoir Absolu, où chaque évènement 
est saisi dans sa nécessité.

Du point de vue de la conscience de soi, elle semble donc s’éveil-
ler dans un monde qui lui apparait comme étranger, mais qui ne 
peut ne pas être envisagé que sous l’angle d’un certain désir:

(…) le monde sensible est pour elle une subsistance, mais qui est seu-
lement phénomène, ou une différence, qui en soi n ‘a aucun être. Cette 
opposition de son phénomène et de sa vérité a pour son essence seule-
ment la vérité, c’est à dire l ‘ unité de la conscience de soi avec soi-même. 
Cette unité doit devenir essentielle à la conscience de soi, c ‘est-à-dire 
que la conscience de soi est désir en général. Désormais, la conscience, 
comme conscience de soi, a un double objet, l’un, l’immédiat, l ‘objet 
de la certitude sensible et de la perception, mais qui pour elle est mar-
qué du caractère du négatif, et le second, elle-même précisément, objet 
qui est l ‘essence vraie et qui, initialement, est présent seulement dans 
son opposition au premier objet. La conscience de soi se présente ici 
comme le mouvement au cours duquel cette opposition est supprimée, 
mouvement par lequel son égalité avec soi-même vient à l’être.6

Ce qui anime constitutivement tout le mouvement de la 
conscience de soi est donc le désir de réconcilier la manière dont 
elle apparait avec ce, qu’à son insu, elle est véritablement. Ce désir 
semble pourtant ne pouvoir s’exercer que comme négation : pour 
s’affirmer à l’intérieur d’un monde ressenti comme étranger, elle 
agit comme pour supprimer l’altérité de ce celui-ci. Des lors, le pre-
mier moment de la conscience de soi, est celui de la vie : mue par les 
instincts vitaux (Begirde) de son empiricité, elle se réconcilie avec 
le monde dans la consommation. Un être vivant qui en consomme 
d’autres, dans un cycle interminable qu’est celui de la vie, qui ne se 
différencie que pour supprimer cette différence.

C’est justement dans la dialectique interne à ce désir animal que 
se prépare le désir authentiquement humain de la reconnaissance7. 

6. PdG, p.147.
7. On revoit sur ce point, à la lecture de A. Kojève, qui voit dans ce passage le 

mouvement d’une véritable anthropogenèse. L’humain se distingue de l’animal par 
le niveau de finesse du même désir: «L’être même de l’homme, l’être conscient de 



Martino Abbruzzese | La reconnaissance et son échec	 153 

La conscience de soi ne parvient pas, en effet, à se retrouver elle-
même dans la simple consommation : au contraire, elle ne fait que 
supprimer l’altérité dans laquelle elle est censée se retrouver. C’est 
d’ailleurs l’inscription même dans le processus vital qui oblige à 
cette étrangeté : dans la perspective hégélienne, l’autre être vivant 
n’offre aucune autre possibilité de réconciliation et ne peut que 
disparaitre lorsque la conscience de soi s’affirme. C’est ainsi que la 
conscience de soi se voit obligée à changer l’objet de son désir, en 
le réorientant vers le vivant qui lui est plus semblable, c’est-à-dire 
une autre conscience de soi. Elle seule peut constituer une altérité 
qui subsiste à l’affirmation de la conscience de soi, dans laquelle elle 
peut se retrouver, dans laquelle elle peut se reconnaitre.

La conscience de soi atteint sa satisfaction seulement dans une autre 
conscience de soi. (…) Elle est une conscience de soi pour une 
conscience de soi. C’est seulement ainsi en fait qu elle est. Car c’est 
seulement ainsi qu’elle parvient à avoir l’unité de soi-même dans son 
être-autre; le Moi, qui est l’objet de son concept, en fait n’est pas ob-
jet; mais c’est seulement l’objet du désir qui est indépendant, car il 
est la substance universelle indestructible, l’essence fluide égale à soi-
même. Quand une conscience de soi est l’objet, l’objet est aussi bien 
Moi qu’objet.8

Le besoin de consommation laisse donc la place au désir de 
reconnaissance. Ce que la conscience de soi veut ce n’est plus se 
reconnaitre par l’altérité, mais que cette altérité la reconnaisse 
d’elle-même. Un autre «Moi» est le seul «objet» qui peut offrir à la 
Conscience de soi cette unité. La reconnaissance s’avère donc être 
le nom de ce que la conscience de soi cherche à saisir dès le début : 
son unité dans l’altérité.

soi, implique donc et présuppose le Désir. Par conséquent, la réalité humaine ne 
peut se constituer et se maintenir qu’à l’intérieur d’une réalité biologique, d’une vie 
animale. Mais si le Désir animal est la condition nécessaire de la Conscience de soi, il 
n’en est pas la condition suffisante. A lui seul, ce Désir ne constitue que le Sentiment 
de soi» A. Kojève, Introduction à la lecture de Hegel, Gallimard, Paris, 1947, p. 11.

8. PdG pp. 153-154.



154	 Contributi

La conscience de soi apparait dans sa structure de désir de re-
connaissance. Ce désir, peut-il donc être satisfait?

2. L’échec de la reconnaissance

La conscience de soi est donc le lieu d’une scission, celle entre 
empirique et transcendantale, qui veut se recomposer par la re-
connaissance. La conscience cherche d’abord dans les autres 
êtres vivants de se réconcilier avec elle-même, pour se tourner 
enfin vers une autre conscience de soi: seulement celle-ci, diffé-
remment des autres êtres vivants, promet de lui offrir une recon-
naissance accomplie sans s’anéantir. Il s’agit de montrer dans la 
suite de cette lecture que non seulement cette promesse ne sera 
pas maintenue, mais qu’elle fait objet d’un échec systématique 
tout au long de la Conscience de Soi. Cette figure demeurerait 
alors dans un certain paradoxe: elle apparait en effet structurée 
tantôt par le désir de reconnaissance, tantôt par l’impossibilité de 
son accomplissement.

La rencontre entre deux Selbstbewusstein semble démarrer par 
une rencontre manquée : en s’envisageant l’une et l’autre comme 
objet du désir, se donnant l’une à l’autre sans le moindre obstacle, 
quasiment dans une immédiateté. Dans ce modèle de réconciliation, 
dans laquelle on peut lire un écho du «fragment de système» – un 
écrit de jeunesse, où l’amour constituait le pilier d’une synthèse ab-
solue –, les deux consciences se rencontrent bien sûr, mais sans se 
reconnaitre. Dans la jouissance réciproque et l’harmonie entre les 
deux, leur rencontre demeure au même niveau de la satisfaction des 
besoins naturels. Elles se retrouvent comme deux chairs qui veulent 
se donner l’une à l’autre, mais non comme deux consciences dési-
rantes. Cette synthèse, sans doute amoureuse, reste anonyme.

En d’autres termes, ces consciences ne se sont pas encore pré-
sentées réciproquement chacune comme pur être-pour-soi, c’est-à-
dire comme conscience de soi. Chacune est bien certaine de soi-
même, mais non de l’autre; et ainsi sa propre certitude de soi n’a 
encore aucune vérité; car sa vérité consisterait seulement en ce que 



Martino Abbruzzese | La reconnaissance et son échec	 155 

son propre être-pour-soi se serait présenté à elle comme objet indé-
pendant, ou, ce qui est la même chose, en ce que l’objet se serait 
présenté comme cette pure certitude de soi même9.

Ce qui fait échouer cette rencontre est donc ce qu’il l’a rendue 
possible: le désir naturel, a associé les deux consciences, en les ré-
unissant comme êtres vivants mais non comme consciences de soi. 
En effet, le désir de reconnaissance ne saurait se confondre avec un 
des désirs naturels : il ne désire rien d’empirique en appartenant à 
cette conscience qui non seulement habite le monde mais le «pose», 
tout en y demeurant finalement indépendante. Afin que son désir 
de reconnaissance soit accepté, la conscience de soi doit non pas 
s’unir à l’autre mais s’y opposer : faire preuve d’irréductibilité en-
vers un simple être vivant, en tranchant tous les besoins qui la lie 
à la vie. La rencontre entre les deux consciences devient alors une 
«lutte à mort», une compétition où chacune des deux doit démon-
trer de pouvoir renoncer à tout ce que les instincts vitaux réclament 
comme indispensable10.

C’est dans cet agòn, que les deux consciences testent jusqu’à 
quel point elles peuvent rejeter la vie sans en mourir. Cette lutte sui-
cide ne finit que par la reddition de l’une des deux. Mais ce à quoi 
elle se rend ce n’est pas l’autre conscience, mais la mort elle-même.

Cette conscience a précisément éprouvé l’angoisse non au sujet de telle 
ou telle chose, non durant tel ou tel instant, mais elle a éprouvé l’an-
goisse au sujet de l’intégralité de son essence car elle a ressenti la peur 
de la mort, le maitre absolu. Dans cette angoisse, elle a été dissoute 
intimement, a tremblé dans les profondeurs de soi-même et tout ce 

9. PdG, p. 148.
10. A titre d’exemple, apparaissent suggestive les descriptions des Potlatch 

propre à certaines cultures nativo-américaines faites par Marcel Mauss. Dans ces 
rituels, les différents participants devaient bruler publiquement leurs biens : plus 
ils étaient de valeur, plus on obtenait de prestige par sa destruction. Pour une 
présentation exhaustive de cette pratique, ainsi que pour les réflexions socio-écon-
omiques qui en découlent, on renvois bien sûr à M. Mauss, Essai sur le don : Forme 
et raison de l’échange dans les sociétés archaïques, PUF, Collection Quadrige, 1925, 
Paris. De même, ce rituel a aussi capturé l’attention d’un hégélien hérétique tel 
que l’a pu être G. Bataille, qui a largement médité ce sujet en G. Bataille, La part 
maudite, Éditions de Minuit, Paris, 1949.



156	 Contributi

qui été fixe a vacillé en elle. (…) Ce moment du pur être pour soi est 
aussi pour elle, car, dans le maitre, ce moment est son objet. De plus, 
cette conscience n ‘est pas seulement cette dissolution universelle en 
général; mais dans le service elle accomplit cette dissolution et la ré-
alise effectivement. En servant, elle supprime dans tous les moments 
singuliers son adhésion à l’être-là naturel et, en travaillant, l’élimine.11

La lutte pour la reconnaissance termine lorsqu’un des deux 
contendant a tremblé face à la mort. Elle donne lieu à une hié-
rarchie: celui qui n’a pas eu peur face à la possibilité de sa propre 
destruction, devient le maitre de celui qui, au contraire, s’est accro-
ché à la vie, en devenant l’esclave.

Pourtant, cette lutte menée au nom de la reconnaissance, ne par-
vient pas à son but. Les deux consciences demeurent dans l’igno-
rance de leur nature respective : le maitre ne voit dans l’esclave 
rien d’autre qu’un être vivant parmi les autres, tandis que l’esclave 
n’obéit au maitre que par peur de la mort.

C’est ainsi que le désir de reconnaissance, au même moment 
où il découvre son caractère intersubjectif, ne parvient pas à son 
but. La conscience de soi ne retrouvera l’intersubjectivité qu’au 
moment de son dépassement, dans la figure de l’église. Jusqu’à ce 
moment elle va parcourir son chemin en solitude, tantôt en désirant 
se reconnaitre dans le monde empirique, tantôt sans y réussir. Bien 
que la lecture de la Conscience de soi pourrait poursuivre, ce qui a 
été vu jusqu’à présent permet d’amorcer un questionnement: pour-
quoi la Conscience de soi, constitué par le désir de reconnaissance, 
n’y parvient jamais? Comment rendre raison de ce paradoxe?

3. L’échec comme reconnaissance

La Selbstbewusstein semble donc trahir systématiquement le dé-
sir qu’elle a elle-même révélé. Désir de reconnaissance qui ne cessera 
de revenir tout au long du chemin de l’Esprit. On voudrait ici pour-
tant se limiter à analyser l’impossibilité manifeste de la conscience 

11. PdG, p. 164.



Martino Abbruzzese | La reconnaissance et son échec	 157 

de soi à parvenir à la reconnaissance, tout en ayant introduit sa né-
cessité. On voudrait ici lire cette impasse, comme un argument par 
lequel Hegel critique un modèle de subjectivité transcendantale.

L’impasse dans laquelle tombe la conscience de soi semble être 
déjà inscrite dans son présupposé. On a pu voir, en effet, comment 
elle se fonde sur la dichotomie entre un sujet qui «vit» le monde et 
un sujet qui «pose» le monde, par son entendement. La conscience 
de soi n’a donc aucun contenu que cette séparation elle-même, à 
l’intérieur de laquelle un Je transcendantal reste pur et intact. C’est 
ainsi qu’elle court-circuite: d’une part elle cherche un contenu à 
l’intérieur de ce qu’elle pose, de l’autre elle ne peut que se cor-
rompre. En ce sens, elle semble exposer sa vérité non pas dans la 
reconnaissance mais dans son échec: en ne se reconnaissant dans 
rien, elle affirme négativement sa nature ultime de séparation. Ain-
si, la seule empiricité avec laquelle elle arrive à s’identifier, c’est la 
mort: «mais un tel mouvement, pur et universel, une telle fluidifi-
cation absolue de toute subsistance, c’est là l’essence simple de la 
conscience de soi, l’absolue négativité, le pur être-pour-soi, qui est 
donc cette conscience même»12.

Pour sauvegarder sa séparation, elle ne cherche que des recon-
naissances manquées où elle peut trouver la confirmation de sa 
transcendance. Bien qu’animée par le désir de reconnaissance, ce 
qu’elle désire secrètement n’est que son échec. En ce sens, la dyna-
mique désirante de la conscience de soi ne peut qu’être structurel-
lement suicidaire. Telle l’évidence qui se posait à l’esprit de Hegel, 
même dans sa jeunesse:

Dans la mesure, mais non davantage, où la réflexion se rapporte à 
l’Absolu, elle est Raison, son acte est savoir. Or, dans ce rapport, son 
œuvre périt: seul le rapport subsiste, il constitue l’unique réalité de 
la connaissance. La réflexion isolée, la pensée pure, ne connaît donc 
d’autre vérité que celle de son anéantissement.13

12. Ibidem.
13. G.W.F. Hegel, La différence entre les systèmes philosophiques de Fichte et 

de Schelling, Vrin, Paris 1986.



158	 Contributi

Cependant, dans cette critique est bien visible la thèse qui se 
donne à penser : l’abandon d’un sujet conçu comme originaire, pur 
et absolu vers sa nature de figure de la vérité. 

On a pu donc remarquer comment, dans la IV section de la Phé-
noménologie de Hegel, la reconnaissance constitue l’objet d’un dé-
sir qui constitue la Conscience de soi. On a pu voir ensuite, comme 
ce désir fait l’objet d’un échec permanent. Enfin on a pu révéler le 
véritable dynamisme de la conscience de soi étant orienté non pas 
vers la reconnaissance mais vers son échec, dans la sauvegarde de 
sa séparation constitutive.

Nous sommes donc amenés à considérer un paradigme opposé 
à celui d’un certain subjectivisme, où le sujet soit pensé non pas 
comme absolu, mais comme figure de l’Absolu.


