MARTINO ABBRUZZESE

La reconnaissance et son échec

Pour une critique hégélienne de la subjectivité
transcendantale

Abstract

The aim of this contribution is to offer an analysis of recognition and its failure
through a reading of section IV of Hegel’s Phenomenology of Spirit. The author’s
reflection appears fundamental insofar as it not only shows itself as the main occur-
rence of the theme in the history of thought: in it, recognition is thought of above all
in relation to its intersubjective failure. We will therefore proceed with a reading that
firstly sheds light on the relationship between recognition and desire. Secondly, it
will be seen how the desire for recognition constitutes the object of a systematic fail-
ure. Finally, it will be a matter of recognising, in this failed recognition, the successful
affirmation of a model of transcendental subjectivity, which must be transcended
when one wants to think the absolute (i.e., Hegelianly, to think in the proper sense).

Key words

Recognition, Hegel, Desire, Alterity, Transcendental

Rien de plus commun que reconnaitre sa propre image dans le mi-
roir, rien de plus malaisant lorsque cela n’en est pas le cas. C’est
justement avec I'image d’'un homme qui ne se reconnait pas que
débute la derniére ceuvre romanesque du prix Nobel italien, Luigi
Pirandello, Un, personne et cent-mille'. Alors qu’il se regarde dans
le miroir, le protagoniste, Vitangelo Moscarda, s’apercoit, selon la
remarque de sa femme, que son nez est 1égérement oblique?. C’est
par cette reconnaissance manquée, que se déclenche la crise que le
roman va décrire dans toutes ses étapes, jusqu’a la perte compléte
de toute identité du protagoniste. Un certain malaise semble accom-
pagner toujours le manque de reconnaissance. Celui-ci est encore
plus marquant dans les relations personnelles : rien de plus doulou-

1. L. Pirandello, Un,personne et cent-mille, Gallimard, Paris, 1930.
2. Ibidem, p. 7.

Abbruzzese, M., La reconnaissance et son échec, DOI: 10.61014/onthologica/saggi2/Abbruzzese © 2025
Author(s). This is an open access, peer-reviewed article published by Morlacchi Editore U.P. (https://
www.morlacchilibri.com) and distributed, except where otherwise noted, under the terms of the CC BY
4.0 in Art, Recognition, Education (2025) DOI: 10.61014/onthologica/saggi2


https://www.morlacchilibri.com
https://www.morlacchilibri.com

148 CONTRIBUTI

reux de voir I'ingratitude face aux efforts faits envers quelqu’un, ou
bien I'aveuglement d’un proche envers les souffrances éprouvées et
les torts subis. Et qu’en serait-il de la douleur pour un amour non
partagé sinon que le manque de reconnaissance d’un désir envers la
personne a laquelle nous sommes indifférents?

Ces remarques d’ouverture, a la fois littéraires et triviales, se
rendent utiles tout d’abord pour rappeler combien le sujet de la re-
connaissance serait proche de notre expérience la plus quotidienne.
Mais aussi, et surtout, pour amorcer un questionnement : si la re-
connaissance est ce qu’il y a de plus naturel, pourquoi n’est-elle pas
automatique pour autant? Pourquoi, au méme moment ou elle se
montre comme évidente, voir due, fait-on autant 'expérience de son
manque? Qu’est-ce qui s’interpose entre deux personnes égales, ou
dans le méme sujet, qui rend invisible I'évidence? En quoi ce dédou-
blement est-il problématique bien qu’ouvert a une rencontre?

Lensemble de ces questions semble effectivement trouver son
origine dans le dédoublement interne a la reconnaissance elle-
méme: il faudrait alors interroger le re- de la reconnaissance, la
duplicité des sujets qui est mise en jeu, voir la réciprocité qu’elle
suggere. D’une part, la reconnaissance sépare, dans la nécessité
d’une distinction, celui qui reconnait de celui qui doit étre recon-
nu; de I'autre, elle réunit ce qui est séparé dans I'implicite d'une
identité commune qui appelle a étre affirmée comme telle. Aucune
reconnaissance ne peut donc s’avérer sans cette méconnaissance
préalable : elle ne peut avoir lieu qu’entre étrangers, entre incon-
nus. Mais quel serait alors le statut de cette étrangeté? Elle ne peut
étre radicale, au risque de réduire la reconnaissance a la simple
connaissance d’'un objet inconnu (et encore); elle pourrait étre alors
purement fictive, une erreur provisoire, dont la reconnaissance se-
rait alors la simple correction? S’il en serait ainsi, elle serait une
contingence externe a la reconnaissance, qui pourrait donc ne pas
étre 1a : mais, encore une fois, la méconnaissance apparait struc-
turelle, et donc nécessairement intégrée, a toute reconnaissance.
Comment donc penser la reconnaissance? Quel est ce geste qui sé-
pare et unit dans un seul et méme mouvement? En particulier, que



MARTINO ABBRUZZESE | La reconnaissance et son échec 149

penser de la méconnaissance qu’elle implique, a la fois structurelle
mais nécessairement provisoire?

C’est dans le cadre de ce questionnement problématique que
I'on voudrait retrouver la réflexion hégélienne sur la reconnais-
sance. Ce qui appelle a une telle récupération n’est pas seulement
la place majeure qu’elle occupe dans une pensée déja éminente: la
spéculation hégélienne a le mérite particulier de clarifier la dyna-
mique de la reconnaissance surtout en relation avec son échec.

Ce qu’on voudrait montrer dans cette courte contribution est
que la pensée hégélienne propose un modele de reconnaissance,
visant a rendre raison de cette étrangeté incontournable. Comment
donc dans la réflexion hégélienne, la reconnaissance peut-elle s’af-
firmer dans sa gestualité de séparation et union?

La premiére étape de ce chemin va se situer dans la célebre sec-
tion de la conscience de soi alintérieur de la Phénoménologie de I'Es-
prit, en montrant comment la reconnaissance se constitue comme
objet d’un désir. Ensuite, il s’agira de comprendre la possibilité de
ce desir de trouver une satisfaction dans le cadre de la Conscience
de soi. La réponse a cette question demandera I'individuation d’un
modele de subjectivité qui se révélerait abstrait

1. Le désir de reconnaissance

Ce premier moment de I'analyse a donc pour objet le concept
de reconnaissance tel qu’il apparait dans la quatriéme section de la
Phénoménologie de I'Esprit. Les pages dédiées a la Conscience de
Soi (Selbstbewusstein) ne sont pas, bien siir, les seules ot il est ques-
tion de reconnaissance chez cet auteur : elles constituent par contre
le moment ot ce théme se manifeste. En toute cohérence avec la
démarche phénoménologique de I'ceuvre, I'apparition d’une figure
n’est jamais neutre: elle emporte avec soi la nécessité de son émer-
gence et qui en rend raison. Se demander comment elle apparait,
c’est se demander ce qu’elle est.

La reconnaissance, fait donc son apparition au moment ou la
conscience de soi se dédouble et structure une certaine intersubjec-



150 CONTRIBUTI

tivité. Pour comprendre cette apparition, il est donc opportun de
retracer le mouvement de la conscience de soi. Elle se présente en
effet comme une conscience divisée : non pas entre sujet et objet,
mais en elle-méme. Le moment précédent, celui de la conscience, a
révélé, par la dialectique de la force et de I'entendement, I’«<homo-
nymie» entre sujet et objet’. Une scission habite donc constitutive-
ment la conscience de soi : qui d’une part, en tant que sujet trans-
cendantal «pose» le monde, de I'autre, comme sujet empirique, vit
a l'intérieur de ce monde.

En effet 'en-soi est la conscience, mais elle est également ce pour quoi
il y a un autre (en soi); et c’est pour elle-méme que I’en soi de 'objet
et son étre pour un autre sont identiques. Le Moi est le contenu du
rapport et le mouvement méme du rapport. C’est en méme temps le
Moi qui s’oppose a un autre, et outrepasse cet autre; et cet autre pour
lui est seulement lui-méme.(...) Mais en fait la conscience de soi est la
réflexion sortant de I’étre du monde sensible et du monde percu; la
conscience de soi est essentiellement ce retour en soi-méme 2 partir
de Iétre-autre.*

Ce que la conscience de soi vise n’est plus I'altérité d’un objet qui
lui est étranger, comme dans le cas de la conscience, mais comme
monde dans lequel elle v7¢. La ot la conscience visait alors des objets

3. Le moment de la conscience s’achéve donc dans la compréhension que les
lois qui régissent le monde ne sont rien de étranger a I’entendement. Force et
entendement sont apparu comme les deux pdles de la méme activité: ’entende-
ment en effet n’est ni la passive et fusionnelle réception d’un vague il y a, ni I’élan
théorique pour saisir une chose «abstraite» dans la définition des qualités pre-
miéres et qualités secondes, mais «a I'image» de la force, il synthétise ou analyse
les phénomenes, pour en créer des jugements, voir des concepts. Une certaine ho-
monymie se crée ainsi entre 'entendement et ce qui serait censé lui étre extérieure:
«Lentendement fait donc I'expérience que c’est la loi du phénoméne méme que
des différences viennent a I’étre qui ne sont pas des différences ou que "'Homony-
me se repousse soi-méme hors de soi-méme; il fait pareillement I'expérience que
les différences sont seulement de telle nature qu’elles ne sont pas en vérité des
différences et se suppriment, ou que le non-Homonyme s’attire» G.W.F Hegel, La
Phénoménologie de I'esprit, trad. par J. Hyppolite, Aubier, Paris, 1941,pp.126-127.
Dorénavant dans le texte, cette édition sera indiquée par ’abréviation PdG.

4. PdG, p. 147.



MARTINO ABBRUZZESE | La reconnaissance et son échec 151

qui lui étaient extérieurs, en s’y découvrant comme leur fondement,
la conscience de soi ne vise qu’elle-méme. C’est a I'intérieur de ce re-
tournement de perspective qu’elle se découvre vide de contenu : tan-
tot elle est ce par quoi il y a un monde, tantot elle n’est rien d’autre
que cette structure formelle. C’est dans cette exigence de contenu
qu’il semble possible de commencer a envisager la dynamique de la
conscience de soi, comme I'a justement écrit J-F. Marquet:

La conscience tout court, (...), dés sa premiére étape, celle de la certi-
tude sensible, était accablée de contenus qu’elle n’arrivait pas a maitri-
ser (...). La conscience de soi, au contraire, va commencer par une sub-
jectivité vide, dépourvue de contenu, et qui, du méme coup va s’éveiller
dans un état qui est celui d’une conscience de soi affamée; la conscience
de soi exige, dés le moment ot elle surgit, quelque chose qui la rem-
plisse, un contenu venant en permanence du dehors pour la remplir.’

C’est donc ce geste de remplissement que réside la dynamique
de la Selbstbewusstein. Toutes les figures qui y seront décrites ne
seront rien d’autre que le récit de cette conscience qui cherche
un contenu dans ce dont elle est la condition de manifestation.
Le mouvement de la conscience de soi apparait alors comme une
exigence de réconciliation entre I'empirique et le transcendantal :
elle ne cherchera rien d’autre que combler I’abime creusé par cette
séparation.

Cependant cette homonymie structurelle qui préside a cette as-
piration est cachée a la conscience de soi et n’est telle que pour
nous: en effet il est opportun de remarquer que dans cette section
se rend souvent visible la double narration dans laquelle la Phéno-
ménologie de I'Esprit se déroule: d’'une part, elle est formulée du
point de vue des différentes figures de I’esprit au méme moment
ou elles ont lieu, en assumant leur perspective; de I'autre, il s’agit
d’une narration a posteriori du récit rétrospectif par lequel le narra-
teur, placé a la fin du chemin de I’esprit, reconnait cette succession
comme un parcours qui a conduit a son point de vue présent («pour

5. J-E Marquet, Lecons sur la Phénoménologie de I’Esprit de Hegel, Ellipses,
Paris. 2009, pp. 80-81.



152 CONTRIBUTI

nous» dans le texte), celui du Savoir Absolu, ot chaque événement
est saisi dans sa nécessité.

Du point de vue de la conscience de soi, elle semble donc s’éveil-
ler dans un monde qui lui apparait comme étranger, mais qui ne
peut ne pas étre envisagé que sous I’angle d’un certain dészr:

(...) le monde sensible est pour elle une subsistance, mais qui est seu-
lement phénomeéne, ou une différence, qui en soi n ‘a aucun étre. Cette
opposition de son phénomeéne et de sa vérité a pour son essence seule-
ment la vérité, c’est a dire ] ¢ unité de la conscience de soi avec soi-méme.
Cette unité doit devenir essentielle a la conscience de soi, ¢ ‘est-a-dire
que la conscience de soi est désir en général. Désormais, la conscience,
comme conscience de soi, a un double objet, 'un, 'immédiat, 1 ‘objet
de la certitude sensible et de la perception, mais qui pour elle est mar-
qué du caractére du négatif, et le second, elle-méme précisément, objet
qui est | ‘essence vraie et qui, initialement, est présent seulement dans
son opposition au premier objet. La conscience de soi se présente ici
comme le mouvement au cours duquel cette opposition est supprimée,
mouvement par lequel son égalité avec soi-méme vient a I'étre.®

Ce qui anime constitutivement tout le mouvement de la
conscience de soi est donc le désir de réconcilier la maniére dont
elle apparait avec ce, qu’a son insu, elle est véritablement. Ce désir
semble pourtant ne pouvoir s’exercer que comme négation : pour
s’affirmer a I'intérieur d’'un monde ressenti comme étranger, elle
agit comme pour supprimer I’altérité de ce celui-ci. Des lors, le pre-
mier moment de la conscience de soi, est celui de la vze : mue par les
instincts vitaux (Begirde) de son empiricité, elle se réconcilie avec
le monde dans la consommation. Un étre vivant qui en consomme
d’autres, dans un cycle interminable qu’est celui de la vie, qui ne se
différencie que pour supprimer cette différence.

C’est justement dans la dialectique interne a ce désir animal que
se prépare le désir authentiquement humain de la reconnaissance’.

6. PdG, p.147.

7. On revoit sur ce point, a la lecture de A. Kojéve, qui voit dans ce passage le
mouvement d’une véritable anthropogenése. ’humain se distingue de ’animal par
le niveau de finesse du méme désir: «Létre méme de ’homme, 1’étre conscient de



MARTINO ABBRUZZESE | La reconnaissance et son échec 153

La conscience de soi ne parvient pas, en effet, a se retrouver elle-
méme dans la simple consommation : au contraire, elle ne fait que
supprimer 1'altérité dans laquelle elle est censée se retrouver. C’est
d’ailleurs I'inscription méme dans le processus vital qui oblige a
cette étrangeté : dans la perspective hégélienne, I'autre étre vivant
n’offre aucune autre possibilité de réconciliation et ne peut que
disparaitre lorsque la conscience de soi s’affirme. C’est ainsi que la
conscience de soi se voit obligée a changer ’objet de son désir, en
le réorientant vers le vivant qui lui est plus semblable, c’est-a-dire
une autre conscience de soi. Elle seule peut constituer une altérité
qui subsiste a I'affirmation de la conscience de soi, dans laquelle elle
peut se retrouver, dans laquelle elle peut se reconnaitre.

La conscience de soi atteint sa satisfaction seulement dans une autre
conscience de soi. (...) Elle est une conscience de soi pour une
conscience de soi. C’est seulement ainsi en fait qu elle est. Car c’est
seulement ainsi qu’elle parvient a avoir 'unité de soi-méme dans son
étre-autre; le Moi, qui est 'objet de son concept, en fait n’est pas ob-
jet; mais c’est seulement I'objet du désir qui est indépendant, car il
est la substance universelle indestructible, ’essence fluide égale a soi-
méme. Quand une conscience de soi est I'objet, ’objet est aussi bien
Moi qu’objet.®

Le besoin de consommation laisse donc la place au désir de
reconnaissance. Ce que la conscience de soi veut ce n’est plus se
reconnaitre par l'altérité, mais que cette altérité la reconnaisse
d’elle-méme. Un autre «Moi» est le seul «objet» qui peut offrir a la
Conscience de soi cette unité. La reconnaissance s’avére donc étre
le nom de ce que la conscience de soi cherche a saisir dés le début :
son unité dans l'altérité.

soi, implique donc et présuppose le Désir. Par conséquent, la réalité humaine ne

peut se constituer et se maintenir qu’a I'intérieur d’une réalité biologique, d’une vie

animale. Mais si le Désir animal est la condition nécessaire de la Conscience de soi, il

n’en est pas la condition suffisante. A lui seul, ce Désir ne constitue que le Sentiment

de soi» A. Kojeve, Introduction d la lecture de Hegel, Gallimard, Paris, 1947, p. 11.
8. PdG pp. 153-154.



154 CONTRIBUTI

La conscience de soi apparait dans sa structure de désir de re-
connaissance. Ce désir, peut-il donc étre satisfait?

2. L'échec de la reconnaissance

La conscience de soi est donc le lieu d’une scission, celle entre
empirique et transcendantale, qui veut se recomposer par la re-
connaissance. La conscience cherche d’abord dans les autres
étres vivants de se réconcilier avec elle-méme, pour se tourner
enfin vers une autre conscience de soi: seulement celle-ci, diffé-
remment des autres étres vivants, promet de lui offrir une recon-
naissance accomplie sans s’anéantir. Il s’agit de montrer dans la
suite de cette lecture que non seulement cette promesse ne sera
pas maintenue, mais qu’elle fait objet d’'un échec systématique
tout au long de la Conscience de Soi. Cette figure demeurerait
alors dans un certain paradoxe: elle apparait en effet structurée
tantot par le désir de reconnaissance, tantot par I'impossibilité de
son accomplissement.

La rencontre entre deux Selbstbewusstein semble démarrer par
une rencontre manquée : en s’envisageant I'une et I'autre comme
objet du désir, se donnant I'une a 'autre sans le moindre obstacle,
quasiment dans une immédiateté. Dans ce modele de réconciliation,
dans laquelle on peut lire un écho du «fragment de systéme» — un
écrit de jeunesse, ou 'amour constituait le pilier d’une synthése ab-
solue —, les deux consciences se rencontrent bien siir, mais sans se
reconnaitre. Dans la jouissance réciproque et I’harmonie entre les
deux, leur rencontre demeure au méme niveau de la satisfaction des
besoins naturels. Elles se retrouvent comme deux chairs qui veulent
se donner 'une a l'autre, mais non comme deux consciences dési-
rantes. Cette synthése, sans doute amoureuse, reste anonyme.

En d’autres termes, ces consciences ne se sont pas encore pré-
sentées réciproquement chacune comme pur étre-pour-soz, c’est-a-
dire comme conscience de soi. Chacune est bien certaine de soi-
méme, mais non de l'autre; et ainsi sa propre certitude de soi n’a
encore aucune vérité; car sa vérité consisterait seulement en ce que



MARTINO ABBRUZZESE | La reconnaissance et son échec 155

son propre étre-pour-soi se serait présenté a elle comme objet indé-
pendant, ou, ce qui est la méme chose, en ce que 'objet se serait
présenté comme cette pure certitude de soi méme”’.

Ce qui fait échouer cette rencontre est donc ce qu’il I'a rendue
possible: le désir naturel, a associé les deux consciences, en les ré-
unissant comme étres vivants mais non comme consciences de soi.
En effet, le désir de reconnaissance ne saurait se confondre avec un
des désirs naturels : il ne désire rien d’empirique en appartenant a
cette conscience qui non seulement habite le monde mais le «pose»,
tout en y demeurant finalement indépendante. Afin que son désir
de reconnaissance soit accepté, la conscience de soi doit non pas
s’unir a I'autre mais s’y opposer : faire preuve d’irréductibilité en-
vers un simple étre vivant, en tranchant tous les besoins qui la lie
a la vie. La rencontre entre les deux consciences devient alors une
«lutte 2 mort», une compétition ot chacune des deux doit démon-
trer de pouvoir renoncer a tout ce que les instincts vitaux réclament
comme indispensable'.

C’est dans cet agon, que les deux consciences testent jusqu’a
quel point elles peuvent rejeter la vie sans en mourir. Cette lutte sui-
cide ne finit que par la reddition de 'une des deux. Mais ce a quoi
elle se rend ce n’est pas 'autre conscience, mais la mort elle-méme.

Cette conscience a précisément éprouvé I’angoisse non au sujet de telle
ou telle chose, non durant tel ou tel instant, mais elle a éprouvé ’an-
goisse au sujet de I'intégralité de son essence car elle a ressenti la peur
de la mort, le maitre absolu. Dans cette angoisse, elle a été dissoute
intimement, a tremblé dans les profondeurs de soi-méme et tout ce

9. PdG, p. 148.

10. A titre d’exemple, apparaissent suggestive les descriptions des Potlatch
propre 2 certaines cultures nativo-américaines faites par Marcel Mauss. Dans ces
rituels, les différents participants devaient bruler publiquement leurs biens : plus
ils étaient de valeur, plus on obtenait de prestige par sa destruction. Pour une
présentation exhaustive de cette pratique, ainsi que pour les réflexions socio-écon-
omiques qui en découlent, on renvois bien stir 2 M. Mauss, Essaz sur le don : Forme
et raison de ['échange dans les sociétés archaiques, PUF, Collection Quadrige, 1925,
Paris. De méme, ce rituel a aussi capturé I'attention d’un hégélien hérétique tel
que I'a pu étre G. Bataille, qui a largement médité ce sujet en G. Bataille, La part
maudite, Editions de Minuit, Paris, 1949.



156 CONTRIBUTI

qui été fixe a vacillé en elle. (...) Ce moment du pur étre pour soi est
aussi pour elle, car, dans le maitre, ce moment est son objet. De plus,
cette conscience n ‘est pas seulement cette dissolution universelle en
général; mais dans le service elle accomplit cette dissolution et la ré-
alise effectivement. En servant, elle supprime dans tous les moments
singuliers son adhésion a I’étre-1a naturel et, en travaillant, I’élimine."!

La lutte pour la reconnaissance termine lorsqu'un des deux
contendant a tremblé face a la mort. Elle donne lieu a une hié-
rarchie: celui qui n’a pas eu peur face a la possibilité de sa propre
destruction, devient le maitre de celui qui, au contraire, s’est accro-
ché ala vie, en devenant I’esclave.

Pourtant, cette lutte menée au nom de la reconnaissance, ne par-
vient pas a son but. Les deux consciences demeurent dans Iigno-
rance de leur nature respective : le maitre ne voit dans I'esclave
rien d’autre qu’un étre vivant parmi les autres, tandis que I’esclave
n’obéit au maitre que par peur de la mort.

Clest ainsi que le désir de reconnaissance, au méme moment
ou il découvre son caractére intersubjectif, ne parvient pas a son
but. La conscience de soi ne retrouvera I'intersubjectivité qu’au
moment de son dépassement, dans la figure de I’église. Jusqu’a ce
moment elle va parcourir son chemin en solitude, tantot en désirant
se reconnaitre dans le monde empirique, tantot sans y réussir. Bien
que la lecture de la Conscience de soi pourrait poursuivre, ce qui a
été vu jusqu’a présent permet d’amorcer un questionnement: pour-
quoi la Conscience de soi, constitué par le désir de reconnaissance,
n’y parvient jamais? Comment rendre raison de ce paradoxe?

3. L'échec comme reconnaissance

La Selbstbewusstein semble donc trahir systématiquement le dé-
sir qu’elle a elle-méme révélé. Désir de reconnaissance qui ne cessera
de revenir tout au long du chemin de I’Esprit. On voudrait ici pour-
tant se limiter a analyser I'impossibilité manifeste de la conscience

11. PdG, p. 164.



MARTINO ABBRUZZESE | La reconnaissance et son échec 157

de soi a parvenir a la reconnaissance, tout en ayant introduit sa né-
cessité. On voudrait ici lire cette impasse, comme un argument par
lequel Hegel critique un modele de subjectivité transcendantale.

Limpasse dans laquelle tombe la conscience de soi semble étre
déja inscrite dans son présupposé. On a pu voir, en effet, comment
elle se fonde sur la dichotomie entre un sujet qui «vit» le monde et
un sujet qui «pose» le monde, par son entendement. La conscience
de soi n’a donc aucun contenu que cette séparation elle-méme, a
I'intérieur de laquelle un Je transcendantal reste pur et intact. Cest
ainsi qu’elle court-circuite: d'une part elle cherche un contenu a
I'intérieur de ce qu’elle pose, de 'autre elle ne peut que se cor-
rompre. En ce sens, elle semble exposer sa vérité non pas dans la
reconnaissance mais dans son échec: en ne se reconnaissant dans
rien, elle affirme négativement sa nature ultime de séparation. Ain-
si, la seule empiricité avec laquelle elle arrive a s’identifier, c’est la
mort: «mais un tel mouvement, pur et universel, une telle fluidifi-
cation absolue de toute subsistance, c’est 1a I'essence simple de la
conscience de soi, I’absolue négativité, le pur étre-pour-soi, qui est
donc cette conscience méme»'2,

Pour sauvegarder sa séparation, elle ne cherche que des recon-
naissances manquées ou elle peut trouver la confirmation de sa
transcendance. Bien qu’animée par le désir de reconnaissance, ce
qu’elle désire secrétement n’est que son échec. En ce sens, la dyna-
mique désirante de la conscience de soi ne peut qu’étre structurel-
lement suicidaire. Telle I"évidence qui se posait a I'esprit de Hegel,
méme dans sa jeunesse:

Dans la mesure, mais non davantage, ot la réflexion se rapporte a
I’Absolu, elle est Raison, son acte est savoir. Or, dans ce rapport, son
ceuvre périt: seul le rapport subsiste, il constitue 'unique réalité de
la connaissance. La réflexion isolée, la pensée pure, ne connait donc
d’autre vérité que celle de son anéantissement.?

12. Ibidem.
13. G.W.E Hegel, La différence entre les systémes philosophiques de Fichte et
de Schelling, Vrin, Paris 1986.



158 CONTRIBUTI

Cependant, dans cette critique est bien visible la thése qui se
donne a penser : 'abandon d’un sujet congu comme originaire, pur
et absolu vers sa nature de figure de la vérité.

On a pu donc remarquer comment, dans la IV section de la Phé-
noménologie de Hegel, la reconnaissance constitue I’objet d’un dé-
sir qui constitue la Conscience de soi. On a pu voir ensuite, comme
ce désir fait I'objet d’un échec permanent. Enfin on a pu révéler le
véritable dynamisme de la conscience de soi étant orienté non pas
vers la reconnaissance mais vers son échec, dans la sauvegarde de
sa séparation constitutive,

Nous sommes donc amenés a considérer un paradigme opposé
a celui d’'un certain subjectivisme, ou le sujet soit pensé non pas
comme absolu, mais comme figure de I’Absolu.



