
Mattia Loreti

Arte, riconoscimento e creatività: percorsi 
all’interno dell’“estetica” bergsoniana

Abstract

The purpose of this article is to propose an itinerary through Bergson’s texts, 
with particular reference to The Two Sources, in order to extrapolate two paths 
in which art, recognition and ethics intertwine according to two opposing para-
digms. The aim is to highlight a duality inherent in the internal dialectic of artistic 
unity, showing on the one hand how there is a tendency to reduce art to orna-
ment in response to a need for individual recognition as collective, in response 
to a biological need; on the other hand, however, how in art, as an exaltation of 
creativity, the recognition of the irreducible singularity of art and the artist comes 
into play, in whose practice the intrinsic ethical value is revealed, which in the ex-
pression of personal singularity is revealed in the diffusivity of one’s own gesture.

Keywords

Bergson, Creativity, Art, Ethics, Recognition

L’intreccio tra arte, riconoscimento e creatività è una relazione fe-
conda che nella distinzione interna all’unità della pratica artistica 
manifesta tutta la sua portata etica. Sulla scorta di tale disegno si 
proporrà un percorso interno all’opera bergsoniana in cui estra-
polare dei paradigmi di riconoscimento1 che coinvolgono il ricorso 
dell’arte. Non è intenzione di questo articolo proporre una rico-
struzione di un’“estetica” bergsoniana2, ma al limite di suggerirne 

1. Per uno testo sul tema del riconoscimento che ha coinvolto Bergson, secon-
do una prospettiva diversa dal presente studio, si rimanda a P.Ricoeur, Percorsi del 
riconoscimento, Raffaello Cortina Editore, Milano 2016, pp. 140-144.

2. Il tema dell’esistenza o meno di un’estetica bergsoniana ha interessato gli 
interpreti, visto tanto il frequente riferimento di Bergson alla dimensione artistica, 
quanto l’assenza di una vera e propria teoria estetica. Bergson stesso, d’altronde, 
ha confessato a Benrubi l’interesse verso tale dominio di studi pur riconoscendone 
l’impossibilità concreta di pronunciarvisi: «Ces problèmes m’interessent à un haut 
degré, mais je sui trop vieux pour pouvoir me documenter sur eux, comme je le fai-
sais quand je composais mes autres travaux et pour les traiter à fond» I. Benrubi; Un 

Loreti, M., Arte, riconoscimento e creatività, DOI: 10.61014/onthologica/saggi2/Loreti © 2025 Author(s). 
This is an open access, peer-reviewed article published by Morlacchi Editore U.P. (https://www.morlac-
chilibri.com) and distributed, except where otherwise noted, under the terms of the CC BY 4.0 in Art, 
Recognition, Education (2025) DOI: 10.61014/onthologica/saggi2

https://www.morlac-chilibri.com
https://www.morlac-chilibri.com
https://www.morlac-chilibri.com


Mattia Loreti | Arte, riconoscimento e creatività	 211 

dei possibili sviluppi riguardo l’intersezione con il tema del rico-
noscimento, in sostanziale connessione con il tema della creatività, 
e sottolinearne le prospettive etiche. In particolare, si proporrà di 
vedere come una certa modulazione del fenomeno artistico con-
sentirà di intravedere dei luoghi del riconoscimento in cui l’arte 
sembrerebbe implicata a differenti livelli: l’arte come ornamento 
sul tema della “funzione fabulatrice”, e l’arte che si dispiega piena-
mente nella sua originalità creativa. 

1. Il primo paradigma: arte, “funzione fabulatrice” e riconoscimento

Il primo paradigma è inerente alla definizione della religione 
“statica” e della “funzione fabulatrice”. La religione “statica” è 
l’oggetto del secondo capitolo de Les deux sources3, dove Bergson si 
confronta con la tradizione secolare delle manifestazioni religiose, 
attraverso un dialogo critico con le teorie sociologiche ed antropo-
logiche dell’epoca. La religione che Bergson definisce “statica” è la 
religione considerata “naturale”, dove per “naturale” è da intender-
si una religione connaturata alla struttura della specie umana. Essa 
ha come funzione quella di rimediare ai pericoli insiti nell’esercizio 
dell’intelligenza umana per la sua esistenza individuale e sociale:

L’homme est le seul animal dont l’action soit mal assurée, qui hésite 
et tâtonne, qui forme des projets avec l’espoir de réussir et la crainte 
d’échouer. C’est le seul qui se sente sujet à la maladie, et le seul aussi 
qui sache qu’il doit mourir. […] Mais ce n’est pas assez dire. De tous 
les êtres vivant en société, l’homme est le seul qui puisse dévier de la 
ligne sociale, en cédant à des préoccupations égoïstes quand le bien 

Entretien avec Bergson, in A. Béguin e P. Thévenaz, Essais et Témoignages inédits, La 
Baconnière, Neuchâtel 1943, p. 368. Per una completa ricostruzione sul tema, anche 
storiograficamente, si rimanda a D. Vicenti, L’estetica di Bergson: un quesito storio-
grafico, in «Intersezioni» 2014, vol. 34/ 3, pp. 499-514; ed a M. Piazza, D. Vincenti, 
Il problema estetico in Henri Bergson: la critica di Raymond Bayer alla teoria della per-
cezione pura, in Miscellanea I, in «ODRADEK. Studies in Philosophy of Literature, 
Aesthetics, and New Media Theories» 2018, vol. 4/ n.4, pp. 91-120.

3. H. Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion, edizione critica F. 
Keck e G. Waterlot, PUF, Paris 201311 (2008).



212	 Contributi

commun est en cause; […]. Cette double imperfection est la rançon de 
l’intelligence. L’homme ne peut pas exercer sa faculté de penser sans se 
représenter un avenir incertain, qui éveille sa crainte et son espérance. 
Il ne peut pas réfléchir à ce que la nature lui demande, en tant qu’elle 
a fait de lui un être sociable, sans se dire qu’il trouverait souvent son 
avantage à négliger les autres, à ne se soucier que de lui-même4. 

L’inconveniente della facoltà caratterizzante l’uomo è di esporlo 
alla tentazione dell’isolamento dal gruppo sociale, e alle conseguen-
ze deprimenti della presa di coscienza dell’inevitabilità della morte 
e dell’imprevedibilità del futuro; l’intelligenza, con la riflessione 
che comporta, è sicuramente all’apice dell’evoluzione della vita e 
segna il successo – e lo scacco – dell’uomo, ma, allo stesso tempo, 
minaccia la rottura del legame sociale ed è all’origine del terrore di 
fronte all’unica prospettiva certa, la morte, e all’infinita incertez-
za del futuro, imprevedibile. È qui che, però, la vita «se soucie de 
nous malgré nous»5 e “disegna” all’interno dell’intelligenza stessa 
la “funzione fabulatrice”, una sorta di «virtualité d’instinct»6 che fa 
da contrappeso all’esercizio dell’intelligenza: 

Il est impossible qu’elle [la nature] n’ait pas pris ses précautions pour que 
l’ordre, à peine dérangé par l’intelligence, tende à se rétablir automati-
quement. Par le fait, la fonction fabulatrice, qui appartient à l’intelligence 
et qui n’est pourtant pas intelligence pure, a précisément cet objet. Son 
rôle est d’élaborer la religion dont nous avons traité jusqu’à présent, celle 
que nous appelons statique et dont nous dirions que c’est la religion na-
turelle, si l’expression n’avait pris un autre sens. Nous n’avons donc qu’à 
nous résumer pour définir cette religion en termes précis. C’est une réac-
tion défensive de la nature contre ce qu’il pourrait y avoir de déprimant pour 
l’individu, et de dissolvant pour la société, dans l’exercice de l’intelligence7.

È qui riassunta, sinteticamente, l’intera opzione teorica per 
la lettura del fenomeno della religione “statica”, e della “funzio-

4. Ivi, pp. 215-216.
5. C. Riquier, Archéologie de Bergson. Temps et métaphysique, PUF, Paris 2021, 

p. 522.
6. H. Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion, op. cit, p. 124
7. Ivi, p. 216-217, corsivo dell’autore.



Mattia Loreti | Arte, riconoscimento e creatività	 213 

ne fabulatrice” che ne è alle origini, come reazione difensiva nei 
confronti dell’intelligenza. La vita struttura la propria evoluzione 
secondo una dialettica tra l’individuazione e l’associazione, dal li-
vello microscopico fino a quello sociale8, che si ripresenta nell’o-
rizzonte macroscopico delle società umane, e nei confronti della 
quale l’esercizio dell’intelligenza potrebbe risultare come un pe-
ricolo. La minaccia sembrerebbe distinguibile solo dal punto di 
vista analitico, rimanendo indistinguibile sul piano effettivo: se, 
infatti, l’egoismo e l’isolamento concernono “direttamente” la 
società, la portata deprimente della consapevolezza della morte e 
dell’incertezza del futuro, che si direbbe a tutta prima concernere 
solo l’individuo, si traduce, in realtà, in un “deficit di volontà”9 che 
castrerebbe l’attività dell’uomo, nuocendo così “indirettamente” 
alla società, alla sua conservazione e al suo sviluppo. Sarà in parti-
colare questo secondo aspetto, che nella pratica è inseparabile dal 
primo, che riterrà la nostra attenzione. La vita, senza perdersi in 
distinzioni analitiche, ha necessità si rinvigorire la volontà, di resti-
tuire all’uomo la fiducia nella sua azione distogliendolo dal quadro 
fosco e inibente presentato dall’intelligenza.

Questo primo excursus nell’ermeneutica della religione “stati-
ca” permette di individuare un primo luogo del riconoscimento che 
vedremo legarsi con l’arte. Si tratterà di analizzare una delle forme 
minimali, ma per ciò stesso essenziale, dell’attività della “funzione 
fabulatrice”, cogliendo nel suo stesso esercizio il richiamo impli-
cito alla necessità di riconoscimento. Bergson ne delinea una sua 
schematica ricostruzione nell’interpretazione del fenomeno della 
cosiddetta “presenza efficace”. 

Qui, la “funzione fabulatrice” agisce nei confronti dell’“indiffe-
renza” della natura rispetto all’uomo e alla sua esistenza. L’avveni-
mento di eventi catastrofici, e la lettura “oggettiva” dell’intelligenza, 
lo espone al sentimento di terrore nei riguardi della potenza della 

8. H. Bergson, L’évolution créatrice, edizione critica A. François, PUF, Paris 
2007, pp. 259-261.

9. Riquier interpreta l’insieme delle Les deux sources attraverso l’emersione del 
problema della volontà nella filosofia di Bergson, cfr. C. Riquier, op. cit., cap. VII, 
pp. 487-538.



214	 Contributi

natura: «La crainte qui paralyse est celle qui naît de la pensée que 
des forces aveugles sont prêtes à nous broyer inconsciemment»10. La 
sordità della natura rinforza il terrore che immobilizza l’uomo; ed è 
qui che la “funzione fabulatrice” entra in gioco e permette di scor-
gere nell’indifferenza della catastrofe un abbozzo di personalità, 
un’individualità che si riconfigura come “un Evento” che assume 
quasi un volto, un carattere: 

Les perturbations auxquelles nous avons affaire, et dont chacune est 
toute mécanique, se composent en un Événement qui ressemble à 
quelqu’un, qui peut être un mauvais sujet mais qui n’est pas moins de 
notre monde, pour ainsi dire. Il ne nous est pas étranger. Une certaine 
camaraderie entre lui et nous est possible11.

Tale credenza immediata è l’esito dell’interpretazione immagi-
nativa di un’“entità” la cui essenza è coestensiva all’atto stesso e 
che coincide con la sua stessa “intenzione”. Ma quello che più con-
ta è che questa, seppur minima, antropomorfizzazione della natu-
ra permette di istituire un rapporto “umano” con essa, agli occhi 
della quale l’uomo “conta” o, in altri termini, viene “riconosciuto” 
come suo destinatario:

on aurait simplement prêté des intentions aux choses et aux événements, 
comme si la nature avait partout des yeux qu’elle tourne vers l’homme. 
[…] Ce que nous éprouvons alors, c’est le sentiment d’une ‘‘présence 
efficace’’; peu importe d’ailleurs la nature de cette présence, l’essentiel 
est son efficacité: du moment qu’on s’occupe de nous, l’intention peut 
n’être pas toujours bonne, nous comptons du moins dans l’univers12.

La “funzione fabulatrice” opera quindi nel solco di un bisogno 
di riconoscimento da parte dell’uomo, affinché la natura abbia uno 
sguardo che si rivolga verso di lui: si sente destinatario, seppure 
infelice, di un evento naturale. Si istituisce così quella che Bergson 
chiama una sorta di camaraderie in cui la paura di fronte all’ignoto 

10. H. Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion, op. cit., p. 164, 
corsivo mio.

11. Ibidem, corsivo mio.
12. Ivi, p. 185, corsivo mio.



Mattia Loreti | Arte, riconoscimento e creatività	 215 

cede il passo ad un’intenzione della natura; intenzione che assume, 
temporaneamente ma “credibilmente”13, i tratti di una quasi-enti-
tà che “vede” l’uomo, e lo stimola ad una reazione che lo strappa 
dall’inerzia provocata da una “contrattura della volontà”: 

En y réfléchissant, on s’aperçoit que si la nature voulait opposer une ré-
action défensive à la peur, prévenir une contracture de la volonté devant 
la représentation trop intelligente d’un cataclysme aux répercussions sans 
fin, elle susciterait précisément entre nous et l’événement simplifié, trans-
mué en personnalité élémentaire, cette camaraderie qui nous met à notre 
aise, nous détend, et nous dispose à faire tout bonnement notre devoir14.

Il popolamento di “presenze efficaci” si raffinerà, poi, elaboran-
do il ricco pantheon delle religioni antiche, oppure si ripiegherà 
nella concezione di una forza diffusa nella natura che sarà, invece, il 
dominio della magia; ma la centralità dell’elaborazione della “pre-
senza efficace” rimane un punto di snodo per entrambe.

Ora, la “funzione fabulatrice” ha certamente complicato i suoi 
contenuti grazie anche al contributo della proliferazione della po-
esia, della letteratura, e in generale della fantasia artistica, nella sua 
capacità di variare e raffinare questo primo esercizio immaginativo. 
Fantasia che è all’opera nell’elaborazione dei grandi miti delle reli-
gioni antiche, in cui il confine tra religione e letteratura è quasi im-
possibile da individuare. È in questo contesto che Bergson sembra, 
di passaggio, flettere l’arte verso la “funzione fabulatrice”, e verso 
le esigenze a cui la religione “statica” risponde; in cui la progressiva 
complicazione delle variazioni sul tema si rinforza della recipro-
ca influenza tra credenze e produzione artistica, dove quest’ultima 
trae il proprio materiale restituendolo alla sua “fonte” originaria: 

13. «À l’origine des croyances que nous venons d’envisager nous avons trouvé 
une réaction défensive de la nature contre un découragement qui aurait sa source 
dans l’intelligence même, des images et des idées qui tiennent en échec la repré-
sentation déprimante, ou qui l’empêchent de s’actualiser. Des entités surgissent, 
qui n’ont pas besoin d’être des personnalités complètes: il leur suffit d’avoir des 
intentions, ou même de coïncider avec elles. Croyance signifie donc essentielle-
ment confiance», Ivi, p. 159.

14. Ivi, p. 167.



216	 Contributi

Ainsi le polythéisme avec sa mythologie a eu pour double effet d’élever 
de plus en plus haut les puissances invisibles qui entourent l’homme. 
Et de mettre l’homme en relations de plus en plus étroites avec elles. 
Coextensif aux anciennes civilisations, il s’est grossi de tout ce qu’elles 
produisaient, ayant inspiré la littérature et l’art, et reçu d’eux plus en-
core qu’il ne leur avait donné15.

L’arte, allora, sembra farsi funzionale alla direzione della stessa 
religione “statica”, vi si nutre e vi restituisce la crescente raffinatez-
za delle sue immagini, sostenendone così l’efficacia. La complica-
zione delle manifestazioni artistiche rimarrebbe, in qualche modo, 
ancorata ai primi dati esperienziali funzionalmente interpretati dal-
la fabulazione; lavorando, in altre parole, su di un materiale i cui 
temi di fondo sarebbero inscritti in quelle “presenze efficaci” su cui 
l’arte raffina, produce narrazioni, costruisce storie individuali16, ma 
che, in conclusione, rimangono le variazioni di un materiale sorto 
da un’unica esigenza “vitale” e, come si è visto, di un bisogno di 
riconoscimento minimo e funzionale.

Ora, lo sviluppo della cultura scientifica ha diminuito l’influenza 
della religione “statica” e delle sue rappresentazioni, indebolendone 
il peso all’interno dell’agire e del credere umano; ma, sebbene il sa-
pere scientifico abbia limitato l’influsso di tali fabulazioni, la natura 
della specie umana è sempre la stessa, così come i suoi meccanismi 
di difesa: «Le naturel est donc aujourd’hui ce qu’il fut toujours»17; 
cosicché la “funzione fabulatrice” resta presente nell’apparato strut-
turale dell’uomo, e trova una feconda applicazione nel dominio della 

15. Ivi, p. 214.
16. Interessante il confronto, attraverso mitologia greca e romana, della sem-

plicità e della complicazione degli dei de la fable, che rivela però, al fondo, la stessa 
matrice: «Toutefois c’est pour notre commodité que nous définissons et classons 
ainsi les dieux de la fable. […]. On raconte ses aventures, on décrit son interven-
tion dans nos affaires. Il se prête à toutes les fantaisies de l’artiste et du poète. Ce 
serait, plus précisément, un personnage de roman, s’il n’avait une puissance supé-
rieure à celle des hommes et le privilège de rompre, dans certains cas au moins, la 
régularité des lois de la nature. Bref, la fonction fabulatrice de l’esprit s’est arrêtée 
dans le premier cas; elle a poursuivi son travail dans le second. Mais c’est toujours 
la même fonction» Ivi, pp. 204-205.

17. Ivi, p. 168.



Mattia Loreti | Arte, riconoscimento e creatività	 217 

letteratura, della poesia, e dell’arte in generale. Quella stessa funzione 
che aveva un interesse vitale nel sostegno alla volontà umana, si tra-
sporta, non rispondendo più strettamente alla sua destinazione ori-
ginaria, verso il campo dell’immaginazione artistica, rendendo addi-
rittura conto dell’esistenza stessa dei romanzieri e dei drammaturghi 
“di professione”18. Lo sviluppo in questo senso dell’arte, però, non 
sembra tradursi in un distacco dalla sua origine, con una conseguen-
za sulla stessa pratica artistica e sui suoi contenuti. Come sembre-
rebbe suggerire Bergson, infatti, si passa quasi insensibilmente dalle 
manifestazioni di folklore alle forme religiose del mito, quasi senza 
rottura, con facilità, come se appartenessero allo stesso “genere”:

Par le fait, nous passons sans peine du roman d’aujourd’hui à des 
contes plus ou moins anciens, aux légendes, au folklore, et du folklore 
à la mythologie, qui n’est pas la même chose, mais qui s’est constituée 
de la même manière; la mythologie, à son tour, ne fait que développer 
en histoire la personnalité des dieux, et cette dernière création n’est 
que l’extension d’une autre, plus simple, celle des ‘‘puissance semi-per-
sonnelles’’ ou ‘‘présences efficaces’’ qui sont, croyons-nous, à l’origine 
de la religion19.

La loro familiarità sembrerebbe giustificarsi con la loro origine “na-
turale”; dove il richiamo all’origine comune delle “presenze efficaci” 
permetterebbe di tracciare una continuità che le attraversa, e che si de-
clina in un tessuto comune di temi, sorto dalla “funzione fabulatrice”, 
con la quale si intreccia l’ordito delle produzioni artistiche e delle mani-
festazioni culturali e in cui, quasi gradualmente, si scivolerebbe, all’in-
verso, dalle storie degli dei, alla mitologia, alle leggende fino al romanzo, 
in cui a cambiare radicalmente sembrerebbe solo il valore performativo 
della credenza, ormai pressoché inconsistente.

18. «Or, il n’est certainement pas nécessaire qu’il y ait des romanciers et des 
dramaturges; la faculté de fabulation en général ne répond pas à une exigence vitale. 
Mais supposons que sur un point particulier, employée à un certain objet, cette fonc-
tion soit indispensable à l’existence des individus comme à celle des sociétés: nous 
concevrons sans peine que, destinée à ce travail, pour lequel elle est nécessaire, on 
l’utilise ensuite, puisqu’elle reste présente, pour de simples jeux» Ivi, p. 207.

19. Ibidem.



218	 Contributi

L’arte si troverebbe, allora, come presa nel mezzo tra l’immagi-
nazione al servizio della destinazione “biologica” e sociologica del-
la fabulazione, implicata in un bisogno di riconoscimento ad essa 
limitato e funzionale; e l’esercizio “libero” di una funzione ormai 
obsoleta dal punto di vista vitale, di cui però mantiene l’impronta e 
i contenuti. In entrambi i casi, la sua irriducibilità sembra perdersi 
in una funzione quasi ornamentale.

2. Il secondo paradigma: arte, creazione e riconoscimento

Questo, però, non è ciò che Bergson pensa della vera portata 
dell’arte e del valore dell’artista. Un altro paradigma si profila, infatti, 
quando essa si rivela in tutta la sua verità, libera tutta la sua portata 
creatrice, in grado di aprire un orizzonte in cui l’opera d’arte si fa, 
essa stessa, condizione della sua propria comprensione, un “evento” 
– in un’accezione evidentemente differente da quella considerata in 
precedenza – che inaugura il proprio spazio di riconoscimento.

Ciò accade quando la creazione artistica, invece di limitarsi alle 
variazioni sul “tema naturale” delle fabulazioni, si impone come sor-
gente di un avvenimento la cui novità radicale instaura la stessa “atmo-
sfera artistica” che sarà condizione del proprio spazio ermeneutico:

Or, c’est le miracle même de la création artistique. Une œuvre gé-
niale, qui commence par déconcerter, pourra créer peu à peu par sa 
seule présence une conception de l’art et une atmosphère artistique 
qui permettront de la comprendre; elle deviendra alors rétrospec-
tivement géniale: sinon, elle serait restée ce qu’elle était au début, 
simplement déconcertante. […] Il y a quelque chose du même genre 
dans la création artistique, avec cette différence que le succès, s’il fi-
nit par venir à l’œuvre qui avait d’abord choqué, tient à une transfor-
mation du goût public opérée par l’œuvre même; celle-ci était donc 
force en même temps que matière; elle a imprimé un élan que l’artiste 
lui avait communiqué ou plutôt qui est celui même de l’artiste, invi-
sible et présent en elle20.

20. Ivi, p. 75.



Mattia Loreti | Arte, riconoscimento e creatività	 219 

La creazione artistica non risponde più al bisogno di riconosci-
mento di entità dalla personalità più o meno marcata, ma cor-ri-
sponde invece alla destinazione dell’artista che riassume su di sé il 
movimento creatore della vita come sorgente di imprevedibile no-
vità; che non s’incurva nella conservazione dell’umanità in quanto 
specie, ma che esprime l’unicità della personalità creatrice, all’ori-
gine dell’immissione di novità nel mondo21. Il richiamo alla perfor-
matività della creazione geniale è tanto più importante quanto più 
l’opera stessa costituisce una “rottura”, una discontinuità che met-
te l’accento sulla personalità dell’autore, che si infonde nell’opera 
stessa e che ne assicura la sua forza immateriale. 

Si presenta, allora, l’occasione di un’altra considerazione del rap-
porto tra arte e riconoscimento, che chiama in causa la creatività stes-
sa dell’artista. L’opera d’arte, veramente tale, è realmente all’origine 
dell’emersione di un nuovo spazio della realtà artistica, si afferma 
come fonte di una riconfigurazione delle categorie interpretative che 
ne informano la ricezione; è, in altre parole, l’apertura di un luogo in 
cui il riconoscimento non determina la riconduzione dell’originale 
al già conosciuto, secondo la tendenza dell’intelligenza22, né tanto-
meno risulta funzionale ad un’esigenza impersonale inscritta nella 
conservazione della specie, ma impone, al contrario, di accogliere la 
forzatura dell’emergere di un avvenimento riconosciuto irriducibile 
nella sua unicità, che inaugura un nuovo spazio foriero di nuove 
forme di riconoscimento. Un’irriducibilità che, unitamente ad es-
sere evento artistico che si irraggia nella globalità dell’“atmosfera 
artistica” che inaugura, è anche l’espressione della manifestazione 
della singolarità dell’artista che vi si comunica. Quest’ultimo aspetto 

21. Sebbene l’artista non sia all’apice di tale movimento che è, invece, rappre-
sentato dal mistico, si può considerare una parentela tra queste due figure proprio 
nella considerazione di una comune direzione, che si distingue nella differenza dei 
gradi della realizzazione della destinazione alla creatività della vita, come nota G. 
Waterlot, Mystique et histoire chez Henri Bergson. Une lecture des Deux sources de 
la morale et de la religion, Paris, Honoré Champion, 2024, pp. 120-123.

22. Tema che, come noto, informa tutta la distinzione tra conoscenza metafi-
sica, assoluta, intuitiva e conoscenza scientifica, simbolica, analitica, che percorre 
tutta l’opera di Bergson, e che viene elaborata esplicitamente ne l’Introduction à la 
métaphysique, PUF, Paris 20132 (2011).



220	 Contributi

rinforza le sue prospettive etiche se si pensa a come Bergson stesso 
nell’Essai23, per connotare l’atto in cui la personalità tutt’intera si 
concentra nell’espressione della propria libertà, si richiami proprio 
alla coincidenza tra l’opera d’arte ed il suo autore:

nous sommes libres quand nos actes émanent de notre personnalité 
entière, quand ils l’expriment, quand ils ont avec elle cette indéfinis-
sable ressemblance qu’on trouve parfois entre l’œuvre et l’artiste24.

Il ricorso al «miracle même de la création artistique» avviene 
anche nel momento argomentativo in cui Bergson tenta di rendere 
conto dell’azione del mistico e delle sue “invenzioni morali”, per-
mettendo di avvicinare il mistico e l’artista25. Entrambi rispondereb-
bero alla stessa tensione verso il superamento della condizione della 
specie umana – che, come nel primo paradigma, può flettere l’arte 
al servizio di una funzione conservatrice – e verso l’emancipazione 
dell’individualità dalla dimensione sociale. L’arte, infatti, si traduce, 
da un lato, nello sguardo disinteressato degli artisti sulla realtà, che 
essi «voient pour elle, et non plus pour eux»26, tradendo il distacco 
della loro percezione dalla sua funzione “naturalmente” pragmatica; 
e, dall’altro, siccome «l’art vise toujours l’individuel»27, essa mira 
all’espressione dell’unicità al di là di ogni condizionamento sociale.

Un’analogia ulteriore tra queste due figure coinvolge diretta-
mente la diffusività del loro gesto, del loro esempio. Così come il 
mistico è un appello vivente che pro-voca il risveglio dell’eco misti-
ca sopita al fondo di ogni uomo, così, ad esempio, il gesto artistico 

23. H. Bergson, Essai sur les données immédiates de la conscience, PUF, Paris 
2007.

24. Ivi, p. 129.
25. Un avvicinamento che G. Waterlot sottolinea essere fecondo per compren-

dere il misticismo stesso, essendo l’artista a mi-chemin tra l’uomo e il mistico; cfr. 
G. Waterlot, Mystique et histoire chez Henri Bergson. Une lecture des Deux sources 
de la morale et de la religion, Paris, Honoré Champion, 2024, pp. 277-279.

26. H. Bergson, La perception du changement, in La pensée et le mouvant, PUF, 
Paris 2013, p. 152.

27. H. Bergson, Le rire. Essai sur la signification du comique, PUF, Paris 
(201214) 2022., p. 123.



Mattia Loreti | Arte, riconoscimento e creatività	 221 

che si distilla nell’effort compositivo del drammaturgo è a sua volta 
incidente sui fruitori dell’opera, attratti dall’esempio del suo sforzo 
singolare che ambisce a comunicare l’unicità del proprio sentimen-
to, e la cui verità si impone nella “conversione” che provoca:

De même pour les autres produits de l’art. Chacun d’eux est singulier, 
mais il finira, s’il porte la marque du génie, par être accepté de tout 
le monde. Pourquoi l’accepte-t-on ? Et s’il est unique en son genre, à 
quel signe reconnaît-on qu’il est vrai ? Nous le reconnaissons, je crois, 
à l’effort même qu’il nous amène à faire sur nous pour voir sincère-
ment à notre tour. La sincérité est communicative. Ce que l’artiste a vu, 
nous ne le reverrons pas, sans doute, du moins pas tout à fait de même; 
mais s’il l’a vu pour tout de bon, l’effort qu’il a fait pour écarter le voile 
s’impose à notre imitation. Son œuvre est un exemple qui nous sert de 
leçon. Et à l’efficacité de la leçon se mesure précisément la vérité de 
l’œuvre. La vérité porte donc en elle une puissance de conviction, de 
conversion même, qui est la marque à laquelle elle se reconnaît28.

La vera opera d’arte è allora un’apertura nella dimensione del-
la realtà, che forza le maglie ad accogliere il suo accadere, che si 
dà, inizialmente, come una crepa che sconcerta, e il cui spessore, 
progressivamente, si dilata fino a costituire un nuovo spazio di 
riconoscimento che ristruttura gli schemi concettuali e interpre-
tativi dell’arte stessa. Ma, di più, l’opera d’arte assume non solo 
una dimensione “storica”, aprendo ad esempio una nuova stagio-
ne artistica, inaugurando una nuova sensibilità, trasformandone 
il gusto, ma assume immediatamente e squisitamente un risvolto 
etico. Bergson, infatti, sembra implicitamente smarcare l’opera 
dalla stretta riduzione all’oggetto artistico, per essere più ampia-
mente considerata come una pratica, un gesto che innesca un’imi-
tazione nello stesso “senso”, verso una conversione dello sguardo 
che si traduce nello sforzo di un vedere disinteressato, verso la 
promozione dell’accoglimento dell’irriducibile singolarità della 
realtà e della sua espressione. Non solo, in altri termini, l’opera 
geniale dell’artista apre degli spazi ermeneutici che inaugurano un 
nuovo sforzo di riconoscimento; non solo è manifestazione della 

28. Ivi, pp. 124-5.



222	 Contributi

singolarità di un sentimento che esprime la personalità del suo 
autore; ma, ancor di più, il gesto artistico, di riflesso, si prolunga 
in una sorta di “reazione a catena” che il fruitore subisce nell’esse-
re “colpito” dall’opera stessa, e che, similmente all’eco provocata 
dal mistico, incita al tracciarsi di nuove discontinuità, di nuove 
emersioni di senso, di nuovi luoghi di riconoscimento.


