MaATTIA LORETI

Arte, riconoscimento e creativita: percorsi
all’interno dell’“estetica” bergsoniana

Abstract

The purpose of this article is to propose an itinerary through Bergson’s texts,
with particular reference to The Two Sources, in order to extrapolate two paths
in which art, recognition and ethics intertwine according to two opposing para-
digms. The aim is to highlight a duality inherent in the internal dialectic of artistic
unity, showing on the one hand how there is a tendency to reduce art to orna-
ment in response to a need for individual recognition as collective, in response
to a biological need; on the other hand, however, how in art, as an exaltation of
creativity, the recognition of the irreducible singularity of art and the artist comes
into play, in whose practice the intrinsic ethical value is revealed, which in the ex-
pression of personal singularity is revealed in the diffusivity of one’s own gesture.

Keywords

Bergson, Creativity, Art, Ethics, Recognition

Lintreccio tra arte, riconoscimento e creativita ¢ una relazione fe-
conda che nella distinzione interna all’unita della pratica artistica
manifesta tutta la sua portata etica. Sulla scorta di tale disegno si
proporra un percorso interno all’opera bergsoniana in cui estra-
polare dei paradigmi di riconoscimento! che coinvolgono il ricorso
dell’arte. Non ¢ intenzione di questo articolo proporre una rico-
struzione di un’“estetica” bergsoniana?, ma al limite di suggerirne

1. Per uno testo sul tema del riconoscimento che ha coinvolto Bergson, secon-
do una prospettiva diversa dal presente studio, si rimanda a PRicoeur, Percors: del
riconoscimento, Raffaello Cortina Editore, Milano 2016, pp. 140-144.

2. 1l tema dell’esistenza o meno di un’estetica bergsoniana ha interessato gli
interpreti, visto tanto il frequente riferimento di Bergson alla dimensione artistica,
quanto I'assenza di una vera e propria teoria estetica. Bergson stesso, d’altronde,
ha confessato a Benrubi I'interesse verso tale dominio di studi pur riconoscendone
I'impossibilita concreta di pronunciarvisi: «Ces problémes m’interessent a un haut
degré, mais je sui trop vieux pour pouvoir me documenter sur eux, comme je le fai-
sais quand je composais mes autres travaux et pour les traiter a fond» I. Benrubi; Un

Loreti, M., Arte, riconoscimento e creativita, DOI: 10.61014/onthologica/saggi2/Loreti © 2025 Author(s).
This is an open access, peer-reviewed article published by Morlacchi Editore U.P. (https://www.morlac-
chilibri.com) and distributed, except where otherwise noted, under the terms of the CC BY 4.0 in Ars,
Recognition, Education (2025) DOI: 10.61014/onthologica/saggi2


https://www.morlac-chilibri.com
https://www.morlac-chilibri.com
https://www.morlac-chilibri.com

MarTiA LoreTI | Arte, riconoscimento e creativita 211

dei possibili sviluppi riguardo I'intersezione con il tema del rico-
noscimento, in sostanziale connessione con il tema della creativita,
e sottolinearne le prospettive etiche. In particolare, si proporra di
vedere come una certa modulazione del fenomeno artistico con-
sentira di intravedere dei luoghi del riconoscimento in cui I'arte
sembrerebbe implicata a differenti livelli: I’arte come ornamento
sul tema della “funzione fabulatrice”, e l'arte che si dispiega piena-
mente nella sua originalita creativa.

1. Il primo paradigma: arte, “funzione fabulatrice” e riconoscimento
g

Il primo paradigma ¢ inerente alla definizione della religione
“statica” e della “funzione fabulatrice”. La religione “statica” ¢
I'oggetto del secondo capitolo de Les deux sources’, dove Bergson si
confronta con la tradizione secolare delle manifestazioni religiose,
attraverso un dialogo critico con le teorie sociologiche ed antropo-
logiche dell’epoca. La religione che Bergson definisce “statica” ¢ la
religione considerata “naturale”, dove per “naturale” ¢ da intender-
si una religione connaturata alla struttura della specie umana. Essa
ha come funzione quella di rimediare ai pericoli insiti nell’esercizio
dell'intelligenza umana per la sua esistenza individuale e sociale:

L’homme est le seul animal dont I’action soit mal assurée, qui hésite
et titonne, qui forme des projets avec I'espoir de réussir et la crainte
d’échouer. Cest le seul qui se sente sujet a la maladie, et le seul aussi
qui sache qu’il doit mourir. [...] Mais ce n’est pas assez dire. De tous
les étres vivant en société, ’homme est le seul qui puisse dévier de la
ligne sociale, en cédant a des préoccupations égoistes quand le bien

Entretien avec Bergson, in A. Béguin e P. Thévenaz, Essais et Témoignages inédits, La
Baconniere, Neuchatel 1943, p. 368. Per una completa ricostruzione sul tema, anche
storiograficamente, si rimanda a D. Vicenti, Lestetica di Bergson: un quesito storio-
grafico, in «Intersezioni» 2014, vol. 34/ 3, pp. 499-514; ed a M. Piazza, D. Vincenti,
Il problema estetico in Henri Bergson: la critica di Raymond Bayer alla teoria della per-
cezione pura, in Miscellanea I, in «ODRADEK. Studies in Philosophy of Literature,
Aesthetics, and New Media Theories» 2018, vol. 4/ n.4, pp. 91-120.

3. H. Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion, edizione critica F.
Keck e G. Waterlot, PUF, Paris 2013 (2008).



212 CONTRIBUTI

commun est en cause; [...]. Cette double imperfection est la rangon de
I'intelligence. “homme ne peut pas exercer sa faculté de penser sans se
représenter un avenir incertain, qui éveille sa crainte et son espérance.
11 ne peut pas réfléchir a ce que la nature lui demande, en tant qu’elle
a fait de lui un étre sociable, sans se dire qu’il trouverait souvent son
avantage a négliger les autres, a ne se soucier que de lui-méme*.

L’inconveniente della facolta caratterizzante 'uomo ¢ di esporlo
alla tentazione dell’isolamento dal gruppo sociale, e alle conseguen-
ze deprimenti della presa di coscienza dell’inevitabilita della morte
e dell'imprevedibilita del futuro; I'intelligenza, con la riflessione
che comporta, & sicuramente all’apice dell’evoluzione della vita e
segna il successo — e lo scacco — dell'uomo, ma, allo stesso tempo,
minaccia la rottura del legame sociale ed ¢ all’origine del terrore di
fronte all’unica prospettiva certa, la morte, e all’infinita incertez-
za del futuro, imprevedibile. E qui che, pero, la vita «se soucie de
nous malgré nous»’ e “disegna” all’interno dell’intelligenza stessa
la “funzione fabulatrice”, una sorta di «virtualité d’instinct»® che fa
da contrappeso all’esercizio dell’intelligenza:

1l est impossible qu’elle [la nature] n’ait pas pris ses précautions pour que
I'ordre, a peine dérangé par l'intelligence, tende a se rétablir automati-
quement. Par le fait, la fonction fabulatrice, qui appartient a I'intelligence
et qui n’est pourtant pas intelligence pure, a précisément cet objet. Son
r6le est d’élaborer la religion dont nous avons traité jusqu’a présent, celle
que nous appelons statique et dont nous dirions que c’est la religion na-
turelle, si I'expression n’avait pris un autre sens. Nous n’avons donc qu’a
nous résumer pour définir cette religion en termes précis. C'est une réac-
tion défensive de la nature contre ce qu’il pourrait y avoir de déprimant pour
Uindividu, et de dissolvant pour la société, dans ['exercice de l'intelligence’.

E qui riassunta, sinteticamente, I'intera opzione teorica per
la lettura del fenomeno della religione “statica”, e della “funzio-

4. Ivi, pp. 215-216.

5. C. Riquier, Archéologie de Bergson. Temps et métaphysique, PUF, Paris 2021,
p.522.

6. H. Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion, op. cit, p. 124

7. Ivi, p. 216-217, corsivo dell’autore.



MartTiA LORETI | Arte, riconoscimento e creativita 213

ne fabulatrice” che ne ¢ alle origini, come reazione difensiva nei
confronti dell’intelligenza. La vita struttura la propria evoluzione
secondo una dialettica tra 'individuazione e I’associazione, dal li-
vello microscopico fino a quello sociale®, che si ripresenta nell’o-
rizzonte macroscopico delle societa umane, e nei confronti della
quale I'esercizio dell’intelligenza potrebbe risultare come un pe-
ricolo. La minaccia sembrerebbe distinguibile solo dal punto di
vista analitico, rimanendo indistinguibile sul piano effettivo: se,
infatti, Pegoismo e l'isolamento concernono “direttamente” la
societa, la portata deprimente della consapevolezza della morte e
dell’incertezza del futuro, che si direbbe a tutta prima concernere
solo I'individuo, si traduce, in realta, in un “deficit di volonta” che
castrerebbe I’attivita dell’'uomo, nuocendo cosi “indirettamente”
alla societa, alla sua conservazione e al suo sviluppo. Sara in parti-
colare questo secondo aspetto, che nella pratica ¢ inseparabile dal
primo, che riterra la nostra attenzione. La vita, senza perdersi in
distinzioni analitiche, ha necessita si rinvigorire la volonta, di resti-
tuire all'uomo la fiducia nella sua azione distogliendolo dal quadro
fosco e inibente presentato dall’intelligenza.

Questo primo excursus nell’ermeneutica della religione “stati-
ca” permette di individuare un primo luogo del riconoscimento che
vedremo legarsi con I'arte. Si trattera di analizzare una delle forme
minimali, ma per cio stesso essenziale, dell’attivita della “funzione
fabulatrice”, cogliendo nel suo stesso esercizio il richiamo impli-
cito alla necessita di riconoscimento. Bergson ne delinea una sua
schematica ricostruzione nell’interpretazione del fenomeno della
cosiddetta “presenza efficace”.

Qui, la “funzione fabulatrice” agisce nei confronti dell’“indiffe-
renza” della natura rispetto all'uomo e alla sua esistenza. L’avveni-
mento di eventi catastrofici, e lalettura “oggettiva” dell’intelligenza,
lo espone al sentimento di terrore nei riguardi della potenza della

8. H. Bergson, L'évolution créatrice, edizione critica A. Frangois, PUF, Paris
2007, pp. 259-261.

9. Riquier interpreta I'insieme delle Les deux sources attraverso 'emersione del
problema della volonta nella filosofia di Bergson, cfr. C. Riquier, op. cit., cap. VII,
pp. 487-538.



214 CONTRIBUTI

natura: «La crainte qui paralyse est celle qui nait de la pensée que
des forces aveugles sont prétes a nous broyer zzconsciemment»'°. La
g y
sordita della natura rinforza il terrore che immobilizza I'uomo; ed ¢
qui che la “funzione fabulatrice” entra in gioco e permette di scor-
v 1 . L.

gere nell’indifferenza della catastrofe un abbozzo di personalita,
un’individualita che si riconfigura come “un Evento” che assume
quasi un volto, un carattere:

Les perturbations auxquelles nous avons affaire, et dont chacune est
toute mécanique, se composent en un Evénement qui ressemble a
quelqu’un, qui peut étre un mauvais sujet mais quz #’est pas moins de
notre monde, pour ainsi dire. I/ ne nous est pas étranger. Une certaine
camaraderie entre lui et nous est possible!!,

Tale credenza immediata ¢ l'esito dell’interpretazione immagi-
nativa di un’“entita” la cui essenza & coestensiva all’atto stesso e
che coincide con la sua stessa “intenzione”. Ma quello che piti con-
ta ¢ che questa, seppur minima, antropomorfizzazione della natu-
ra permette di istituire un rapporto “umano” con essa, agli occhi
della quale 'uomo “conta” o, in altri termini, viene “riconosciuto”
come suo destinatario:

on aurait simplement prété des intentions aux choses et aux événements,
. . 2 )

comme si la nature avait partout des yeux qu’elle tourne vers 'homme.

[...] Ce que nous éprouvons alors, c’est le sentiment d’une “présence

efficace”; peu importe d’ailleurs la nature de cette présence, I’essentiel

est son efficacité: du moment qu’on s’occupe de nous, I'intention peut

n’étre pas toujours bonne, nous comptons du moins dans ['univers®.

La “funzione fabulatrice” opera quindi nel solco di un bisogno
di riconoscimento da parte dell'uomo, affinché la natura abbia uno
sguardo che si rivolga verso di lui: si sente destinatario, seppure
infelice, di un evento naturale. Si istituisce cosi quella che Bergson
chiama una sorta di camzaraderie in cui la paura di fronte all’ignoto

10. H. Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion, op. cit., p. 164,
corsivo mio.

11. Ibidem, corsivo mio.

12. Ivi, p. 185, corsivo mio.



MartTiA LORETI | Arte, riconoscimento e creativita 215

cede il passo ad un’intenzione della natura; intenzione che assume,
temporaneamente ma “credibilmente”?, i tratti di una quasi-enti-
ta che “vede” 'uomo, e lo stimola ad una reazione che lo strappa
dall’inerzia provocata da una “contrattura della volonta™:

En y réfléchissant, on s’apercoit que si la nature voulait opposer une ré-
action défensive a la peur, prévenir une contracture de la volonté devant
la représentation trop intelligente d’un cataclysme aux répercussions sans
fin, elle susciterait précisément entre nous et I'événement simplifié, trans-
mué en personnalité élémentaire, cette camaraderie qui nous met a notre
aise, nous détend, et nous dispose a faire tout bonnement notre devoir'.

11 popolamento di “presenze efficaci” si raffinera, poi, elaboran-
do il ricco pantheon delle religioni antiche, oppure si ripieghera
nella concezione di una forza diffusa nella natura che sara, invece, il
dominio della magia; ma la centralita dell’elaborazione della “pre-
senza efficace” rimane un punto di snodo per entrambe.

Ora, la “funzione fabulatrice” ha certamente complicato i suoi
contenuti grazie anche al contributo della proliferazione della po-
esia, della letteratura, e in generale della fantasia artistica, nella sua
capacita di variare e raffinare questo primo esercizio immaginativo.
Fantasia che ¢ all’opera nell’elaborazione dei grandi miti delle reli-
gioni antiche, in cui il confine tra religione e letteratura ¢ quasi im-
possibile da individuare. E in questo contesto che Bergson sembra,
di passaggio, flettere 'arte verso la “funzione fabulatrice”, e verso
le esigenze a cui la religione “statica” risponde; in cui la progressiva
complicazione delle variazioni sul tema si rinforza della recipro-
ca influenza tra credenze e produzione artistica, dove quest’ultima
trae il proprio materiale restituendolo alla sua “fonte” originaria:

13. «A l'origine des croyances que nous venons d’envisager nous avons trouvé
une réaction défensive de la nature contre un découragement qui aurait sa source
dans P'intelligence méme, des images et des idées qui tiennent en échec la repré-
sentation déprimante, ou qui "empéchent de s’actualiser. Des entités surgissent,
qui n’ont pas besoin d’étre des personnalités complétes: il leur suffit d’avoir des
intentions, ou méme de coincider avec elles. Croyance signifie donc essentielle-
ment confiance», Ivi, p. 159.

14. Tvi, p. 167.



216 CONTRIBUTI

Ainsi le polythéisme avec sa mythologie a eu pour double effet d’élever
de plus en plus haut les puissances invisibles qui entourent ’homme.
Et de mettre ’homme en relations de plus en plus étroites avec elles.
Coextensif aux anciennes civilisations, il s’est grossi de tout ce qu’elles
produisaient, ayant inspiré la littérature et 'art, et recu d’eux plus en-
core qu'il ne leur avait donné®.

L’arte, allora, sembra farsi funzionale alla direzione della stessa
religione “statica”, vi si nutre e vi restituisce la crescente raffinatez-
za delle sue immagini, sostenendone cosi l'efficacia. La complica-
zione delle manifestazioni artistiche rimarrebbe, in qualche modo,
ancorata ai primi dati esperienziali funzionalmente interpretati dal-
la fabulazione; lavorando, in altre parole, su di un materiale i cui
temi di fondo sarebbero inscritti in quelle “presenze efficaci” su cui
Iarte raffina, produce narrazioni, costruisce storie individuali'®, ma
che, in conclusione, rimangono le variazioni di un materiale sorto
da un’unica esigenza “vitale” e, come si ¢ visto, di un bisogno di
riconoscimento minimo e funzionale.

Ora, lo sviluppo della cultura scientifica ha diminuito I'influenza
della religione “statica” e delle sue rappresentazioni, indebolendone
il peso all’interno dell’agire e del credere umano; ma, sebbene il sa-
pere scientifico abbia limitato I'influsso di tali fabulazioni, la natura
della specie umana ¢ sempre la stessa, cosi come i suoi meccanismi
di difesa: «Le naturel est donc aujourd’hui ce qu’il fut toujours»'’;
cosicché la “funzione fabulatrice” resta presente nell’apparato strut-
turale dell’'uomo, e trova una feconda applicazione nel dominio della

15. Ivi, p. 214.

16. Interessante il confronto, attraverso mitologia greca e romana, della sem-
plicita e della complicazione degli dei de la fable, che rivela perd, al fondo, la stessa
matrice: «Toutefois c’est pour notre commodité que nous définissons et classons
ainsi les dieux de la fable. [...]. On raconte ses aventures, on décrit son interven-
tion dans nos affaires. Il se préte a toutes les fantaisies de lartiste et du poéte. Ce
serait, plus précisément, un personnage de roman, s’il n’avait une puissance supé-
rieure a celle des hommes et le privilege de rompre, dans certains cas au moins, la
régularité des lois de la nature. Bref, la fonction fabulatrice de I’esprit s’est arrétée
dans le premier cas; elle a poursuivi son travail dans le second. Mais c’est toujours
la méme fonction» Ivi, pp. 204-205.

17. Ivi, p. 168.



MartTiA LORETI | Arte, riconoscimento e creativita 217

letteratura, della poesia, e dell’arte in generale. Quella stessa funzione
che aveva un interesse vitale nel sostegno alla volonta umana, si tra-
sporta, non rispondendo piu strettamente alla sua destinazione ori-
ginaria, verso il campo dell'immaginazione artistica, rendendo addi-
rittura conto dell’esistenza stessa dei romanzieri e dei drammaturghi
“di professione”*®. Lo sviluppo in questo senso dell’arte, pero, non
sembra tradursi in un distacco dalla sua origine, con una conseguen-
za sulla stessa pratica artistica e sui suoi contenuti. Come sembre-
rebbe suggerire Bergson, infatti, si passa quasi insensibilmente dalle
manifestazioni di folklore alle forme religiose del mito, quasi senza
rottura, con facilita, come se appartenessero allo stesso “genere”:

Par le fait, nous passons sans peine du roman d’aujourd’hui a des
contes plus ou moins anciens, aux légendes, au folklore, et du folklore
a la mythologie, qui n’est pas la méme chose, mais qui s’est constituée
de la méme maniére; la mythologie, a son tour, ne fait que développer
en histoire la personnalité des dieux, et cette derniére création n’est
que 'extension d’une autre, plus simple, celle des “puissance semi-per-
sonnelles” ou “présences efficaces” qui sont, croyons-nous, a I'origine
de la religion®.

La loro familiarita sembrerebbe giustificarsi con la loro origine “na-
turale”; dove il richiamo all’origine comune delle “presenze efficaci”
permetterebbe di tracciare una continuita che le attraversa, e che si de-
clina in un tessuto comune di temi, sorto dalla “funzione fabulatrice”,
con la quale si intreccia 'ordito delle produzioni artistiche e delle mani-
festazioni culturali e in cui, quasi gradualmente, si scivolerebbe, all’in-
verso, dalle storie degli dei, alla mitologia, alle leggende fino al romanzo,
in cui a cambiare radicalmente sembrerebbe solo il valore performativo
della credenza, ormai pressoché inconsistente.

18. «Or, il n’est certainement pas nécessaire qu’il y ait des romanciers et des
dramaturges; la faculté de fabulation en général ne répond pas a une exigence vitale.
Mais supposons que sur un point particulier, employée a un certain objet, cette fonc-
tion soit indispensable a I'existence des individus comme a celle des sociétés: nous
concevrons sans peine que, destinée a ce travail, pour lequel elle est nécessaire, on
I'utilise ensuite, puisqu’elle reste présente, pour de simples jeux» Ivi, p. 207.

19. Ibidem.



218 CONTRIBUTI

Larte si troverebbe, allora, come presa nel mezzo tra I'immagi-
nazione al servizio della destinazione “biologica” e sociologica del-
la fabulazione, implicata in un bisogno di riconoscimento ad essa
limitato e funzionale; e I'esercizio “libero” di una funzione ormai
obsoleta dal punto di vista vitale, di cui perd mantiene I'impronta e
i contenuti. In entrambi i casi, la sua irriducibilita sembra perdersi
in una funzione quasi ornamentale.

2. Il secondo paradigma: arte, creazione e riconoscimento

Questo, pero, non ¢ cid che Bergson pensa della vera portata
dell’arte e del valore dell’artista. Un altro paradigma si profila, infatti,
quando essa si rivela in tutta la sua verita, libera tutta la sua portata
creatrice, in grado di aprire un orizzonte in cui 'opera d’arte si fa,
essa stessa, condizione della sua propria comprensione, un “evento”
— in un’accezione evidentemente differente da quella considerata in
precedenza — che inaugura il proprio spazio di riconoscimento.

Cio accade quando la creazione artistica, invece di limitarsi alle
variazioni sul “tema naturale” delle fabulazioni, si impone come sor-
gente di un avvenimento la cui novita radicale instaura la stessa “atmo-
sfera artistica” che sara condizione del proprio spazio ermeneutico:

Or, c’est le miracle méme de la création artistique. Une ceuvre gé-
niale, qui commence par déconcerter, pourra créer peu a peu par sa
seule présence une conception de I'art et une atmosphére artistique
qui permettront de la comprendre; elle deviendra alors rétrospec-
tivement géniale: sinon, elle serait restée ce qu’elle était au début,
simplement déconcertante. [...] Il y a quelque chose du méme genre
dans la création artistique, avec cette différence que le succes, s’il fi-
nit par venir a I’ceuvre qui avait d’abord choqué, tient a une transfor-
mation du gofit public opérée par I’ceuvre méme; celle-ci était donc
force en méme temps que matiére; elle a imprimé un élan que artiste
lui avait communiqué ou plutdt qui est celui méme de Dartiste, invi-
sible et présent en elle?’.

20. Ivi, p. 75.



MartTiA LORETI | Arte, riconoscimento e creativita 219

La creazione artistica non risponde piu al bisogno di riconosci-
mento di entita dalla personalita piti o0 meno marcata, ma cor-ri-
sponde invece alla destinazione dell’artista che riassume su di sé il
movimento creatore della vita come sorgente di imprevedibile no-
vita; che non s’incurva nella conservazione dell’'umanita in quanto
specie, ma che esprime I'unicita della personalita creatrice, all’ori-
gine dell'immissione di novita nel mondo?'. 1l richiamo alla perfor-
mativita della creazione geniale ¢ tanto pili importante quanto pit
I'opera stessa costituisce una “rottura”, una discontinuita che met-
te 'accento sulla personalita dell’autore, che si infonde nell’opera
stessa e che ne assicura la sua forza immateriale.

Si presenta, allora, 'occasione di un’altra considerazione del rap-
porto tra arte e riconoscimento, che chiama in causa la creativita stes-
sa dell’artista. opera d’arte, veramente tale, ¢ realmente all’origine
dell’emersione di un nuovo spazio della realta artistica, si afferma
come fonte di una riconfigurazione delle categorie interpretative che
ne informano la ricezione; &, in altre parole, I'apertura di un luogo in
cui il riconoscimento non determina la riconduzione dell’originale
al gia conosciuto, secondo la tendenza dell’intelligenza??, né tanto-
meno risulta funzionale ad un’esigenza impersonale inscritta nella
conservazione della specie, ma impone, al contrario, di accogliere la
forzatura dell’emergere di un avvenimento riconosciuto irriducibile
nella sua unicita, che inaugura un nuovo spazio foriero di nuove
forme di riconoscimento. Un’irriducibilita che, unitamente ad es-
sere evento artistico che si irraggia nella globalita dell’“atmosfera
artistica” che inaugura, ¢ anche I'espressione della manifestazione
della singolarita dell’artista che vi si comunica. Quest’ultimo aspetto

21. Sebbene I’artista non sia all’apice di tale movimento che ¢, invece, rappre-
sentato dal mistico, si pud considerare una parentela tra queste due figure proprio
nella considerazione di una comune direzione, che si distingue nella differenza dei
gradi della realizzazione della destinazione alla creativita della vita, come nota G.
Waterlot, Mystique et histoire chez Henri Bergson. Une lecture des Deux sources de
la morale et de la religion, Paris, Honoré Champion, 2024, pp. 120-123.

22. Tema che, come noto, informa tutta la distinzione tra conoscenza metafi-
sica, assoluta, intuitiva e conoscenza scientifica, simbolica, analitica, che percorre
tutta 'opera di Bergson, e che viene elaborata esplicitamente ne I'Introduction i la
métaphysique, PUFE, Paris 20132 (2011).



220 CONTRIBUTI

rinforza le sue prospettive etiche se si pensa a come Bergson stesso
nell’Essai?®, per connotare I’'atto in cui la personalita tutt’intera si
concentra nell’espressione della propria liberta, si richiami proprio
alla coincidenza tra 'opera d’arte ed il suo autore:

nous sommes libres quand nos actes émanent de notre personnalité
entiére, quand ils 'expriment, quand ils ont avec elle cette indéfinis-
sable ressemblance qu’on trouve parfois entre I’ceuvre et I'artiste?.

11 ricorso al «miracle méme de la création artistique» avviene
anche nel momento argomentativo in cui Bergson tenta di rendere
conto dell’azione del mistico e delle sue “invenzioni morali”, per-
mettendo di avvicinare il mistico e I'artista®. Entrambi rispondereb-
bero alla stessa tensione verso il superamento della condizione della
specie umana — che, come nel primo paradigma, puo flettere I’arte
al servizio di una funzione conservatrice — e verso I’emancipazione
dell’individualita dalla dimensione sociale. Larte, infatti, si traduce,
da un lato, nello sguardo disinteressato degli artisti sulla realta, che
essi «voient pour elle, et non plus pour eux»?, tradendo il distacco
della loro percezione dalla sua funzione “naturalmente” pragmatica;
e, dall’altro, siccome «l’art vise toujours I'individuel»?’, essa mira
all’espressione dell’unicita al di la di ogni condizionamento sociale.

Un’analogia ulteriore tra queste due figure coinvolge diretta-
mente la diffusivita del loro gesto, del loro esempio. Cosi come il
mistico & un appello vivente che pro-voca il risveglio dell’eco misti-
ca sopita al fondo di ogni uomo, cosi, ad esempio, il gesto artistico

23. H. Bergson, Essai sur les données immédiates de la conscience, PUF, Paris
2007.

24. i, p. 129.

25. Un avvicinamento che G. Waterlot sottolinea essere fecondo per compren-
dere il misticismo stesso, essendo |’artista a #zi-chemin tra 'uvomo e il mistico; cfr.
G. Waterlot, Mystique et histoire chezx Henri Bergson. Une lecture des Deux sources
de la morale et de la religion, Paris, Honoré Champion, 2024, pp. 277-279.

26. H. Bergson, La perception du changement, in La pensée et le mouvant, PUF,
Paris 2013, p. 152.

27. H. Bergson, Le rire. Essai sur la signification du comique, PUF, Paris
(2012%) 2022., p. 123.



MarTiA LoreTI | Arte, riconoscimento e creativita 221

che si distilla nell’effort compositivo del drammaturgo ¢ a sua volta
incidente sui fruitori dell’opera, attratti dall’esempio del suo sforzo
singolare che ambisce a comunicare 'unicita del proprio sentimen-
to, e la cui verita si impone nella “conversione” che provoca:

De méme pour les autres produits de I'art. Chacun d’eux est singulier,
mais il finira, s’il porte la marque du génie, par étre accepté de tout
le monde. Pourquoi I’accepte-t-on ? Et s’il est unique en son genre, 2
quel signe reconnait-on qu’il est vrai ? Nous le reconnaissons, je crois,
a leffort méme qu’il nous améne a faire sur nous pour voir sincére-
ment A notre tour. La sincérité est communicative. Ce que I’artiste a vu,
nous ne le reverrons pas, sans doute, du moins pas tout a fait de méme;
mais s’il I'a vu pour tout de bon, I'effort qu’il a fait pour écarter le voile
s'impose a notre imitation. Son ceuvre est un exemple qui nous sert de
lecon. Et a P'efficacité de la lecon se mesure précisément la vérité de
I’ceuvre. La vérité porte donc en elle une puissance de conviction, de
conversion méme, qui est la marque a laquelle elle se reconnaft?.

La vera opera d’arte ¢ allora un’apertura nella dimensione del-
la realta, che forza le maglie ad accogliere il suo accadere, che si
da, inizialmente, come una crepa che sconcerta, e il cui spessore,
progressivamente, si dilata fino a costituire un nuovo spazio di
riconoscimento che ristruttura gli schemi concettuali e interpre-
tativi dell’arte stessa. Ma, di pit, 'opera d’arte assume non solo
una dimensione “storica”, aprendo ad esempio una nuova stagio-
ne artistica, inaugurando una nuova sensibilita, trasformandone
il gusto, ma assume immediatamente e squisitamente un risvolto
etico. Bergson, infatti, sembra implicitamente smarcare I'opera
dalla stretta riduzione all’oggetto artistico, per essere piti ampia-
mente considerata come una pratica, un gesto che innesca un’imi-
tazione nello stesso “senso”, verso una conversione dello sguardo
che si traduce nello sforzo di un vedere disinteressato, verso la
promozione dell’accoglimento dell’irriducibile singolarita della
realta e della sua espressione. Non solo, in altri termini, I'opera
geniale dell’artista apre degli spazi ermeneutici che inaugurano un
nuovo sforzo di riconoscimento; non solo ¢ manifestazione della

28. Ivi, pp. 124-5.



222 CONTRIBUTI

singolarita di un sentimento che esprime la personalita del suo
autore; ma, ancor di piu, il gesto artistico, di riflesso, si prolunga
in una sorta di “reazione a catena” che il fruitore subisce nell’esse-
re “colpito” dall’opera stessa, e che, similmente all’eco provocata
dal mistico, incita al tracciarsi di nuove discontinuita, di nuove
emersioni di senso, di nuovi luoghi di riconoscimento.



