
9 788893 926775

ISBN 978-88-9392-677-5



La publicación de este volumen se enmarca en el PRIN 2022, proyecto Early Mo-
dern Spanish Theater (1570-1700): Textual Transmission, European Circulation, 
New Digital Resources (2022SA97FP), financiado por la Unión Europea – Next 
Generation EU, Misión 4 Componente 1 CUP E53D23014180006.

Imagen de la portada: Arcadia, prosas y versos de Lope de Vega Carpio, en Madrid, 
por Luis Sánchez, véndese en casa de Juan Montoya, 1599, h. 8v., Biblioteca Na-
cional de España, R/30693

Primera edición 2025

La edición digital en línea se publica en acceso abierto en series.morlacchilibri.com
Licencia de contenido: salvo indicación contraria, la presente obra se publica 
bajo la licencia Creative Commons Atribución 4.0 Internacional (CC BY 4.0: 
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode). Esta licencia permite 
compartir cualquier parte de la obra por cualquier medio y formato, así como 
modificarla para cualquier propósito, incluido el comercial, siempre que se otor-
gue el crédito correspondiente al autor, se indiquen los cambios realizados y se 
proporcione un enlace URL a la licencia.

© 2025 Autor(es)

Publicado por Morlacchi Editore, piazza Morlacchi 7/9, Perugia.
redazione@morlacchilibri.com | www.morlacchilibri.com

ISBN: 978-88-9392-677-5
DOI: doi.org/10.61014/GiulianiTrambaioli/primerLope

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
mailto:redazione@morlacchilibri.com
http://www.morlacchilibri.com


En torno al primer Lope
Origen y paradigma.

Actas de las Primeras Jornadas

Luigi Giuliani y Marcella Trambaioli

(eds.)

Morlacchi Editore U.P.



Indice

Luigi Giuliani y Marcella Trambaioli

El primer Lope: origen y paradigma	 6

Delia Gavela

El engaño visual en la conformación cultural quinientista: 
el ejemplo de la viuda valenciana y otras comedias del primer Lope	 13

Luciana Gentilli

El galán escarmentado lopeveguesco: «un saco en que cabe todo»	 44

Gaston Gilabert

La escenificación de la maravilla a través de la métrica en 
Los celos de Rodamonte de Lope de Vega	 66

Emma González Mesas

Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias 
del fondo	 95

Gonzalo Pontón

La conquista de la identidad (naturaleza del protagonista 
en las comedias tempranas de Lope de Vega)	 122

Milagros Torres

Lope o la alegría en el tablado: Eros, carnaval y primeros 
tanteos espectaculares en la comedia El molino	 151



Marcella Trambaioli

La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir: 
«la que tiene con deshonra el oficio de agradar»	 179

Debora Vaccari 

Las (otras) comedias valencianas del Primer Lope	 222



Luigi Giuliani y Marcella Trambaioli 

El primer Lope: origen y paradigma*
1

...que eran entonces niñas las comedias;
y yo las escribí, de once y doce años,
de a cuatro actos y de a cuatro pliegos...

Arte nuevo de hacer comedias, vv. 218-220

En la historiografía literaria pocas veces la trayectoria bio-
gráfica de un individuo se ha tomado como paradigma y 

como origen de la evolución de fenómenos colectivos de gran 
alcance. Sucede, sin embargo, cuando ese individuo, en un 
determinado momento histórico, es capaz de recoger, sinteti-
zar, reconducir y elaborar algo nuevo a partir de los hervores 
culturales de una sociedad. Es lo que hizo con el teatro espa-
ñol el hijo de un bordador profesional, que nació en Madrid 
al año siguiente de haberse trasladado allí la corte de Felipe 
II. Y allí, en la capital, se crió Lope de Vega, mientras la Villa 
crecía e iba convirtiéndose en el centro de la vida cultural 
del Reino. Un teatro, el español, que tuvo un nacimiento po-
ligenético, con centros de gran importancia para la naciente 
industria del espectáculo, como Toledo, Sevilla y Valencia, 
ciudades que poco a poco fueron perdiendo centralidad en 

*   Esta introducción y todo el volumen se enmarcan en el PRIN 2022, 
proyecto Early Modern Spanish Theater (1570 - 1700): Textual Transmis-
sion, European Circulation, New Digital Resources (2022SA97FP), finan-
ciado por la Unión Europea- Next Generation EU, Misión 4 Componente 
1 CUP E53D23014180006.



El primer Lope: origen y paradigma	 7

los circuitos del teatro profesional mientras crecía la impor-
tancia de Madrid. A finales de la década de 1570 se abrieron 
los primeros corrales de la nueva capital: en Madrid estaba la 
Corte y, sobre todo, estaba Lope. 

Si la figura del Lope “monstruo de la naturaleza” fue cons-
truida y venerada por sus contemporáneos y por biógrafos 
y críticos posteriores, hace décadas los estudios de Rinaldo 
Froldi y de Joan Oleza nos han aclarado que la genialidad del 
joven Lope consistió sobre todo en saber mirar alrededor y 
observar los tanteos de los dramaturgos contemporáneos, los 
caminos exitosos de algunos, los callejones sin salida de otros. 
Y no se trataba solo de intuir virtudes y defectos de ingenios 
que le sobrepasaban por edad (compárense las fechas de naci-
mientos de Bermúdez, Juan de la Cueva o Cervantes con la de 
Lope), de entender los límites y ventajas de la imitación de los 
clásicos, de las fórmulas derivadas de la commedia dell’arte o 
la teatralidad cortesana, sino también de entender los entresi-
jos de la retórica de los afectos, el quehacer de los autores de 
comedias, los secretos de la técnica de actores y actrices, los 
horizontes de expectativas de los espectadores.

La aprehensión de estos conocimientos, que tienen poco 
de libresco y mucho de pragmático, incluso de artesanal, se 
produjo en Lope a lo largo de años marcados por hitos (auto)
biográficos ya casi legendarios (su precocidad en la lectura 
y escritura, los estudios con los jesuitas, la frecuentación del 
ambiente de la farándula, los amores con Elena Osorio, el 
destierro a Valencia, los años en Alba de Tormes), aunque no 
puede concebirse sin tener en cuenta los elementos (literarios, 
económicos, sociales) que constituían el campo literario en 
que Lope actuó. Por eso, estudiar la primera producción tea-
tral del Fénix–independientemente de la escansión temporal 
que adoptemos de la vida y las obras del más grande polígrafo 
del Siglo de Oro («una inmensa sociedad anónima de produc-



8	 L. Giuliani y M. Trambaioli

tos literarios», según lo definió Azorín)– implica necesaria-
mente estudiar el humus que dio luz al primer teatro comer-
cial español, indagar ese misterio de la historiografía literaria 
que se podría definir (parafraseando a Frank Kermode) como 
a sense of a beginning. 

Hablar en torno al primer Lope, pues, no puede separarse 
de hablar del entorno del primer Lope. Ahí están no solo las 
piezas de las primeras Partes de comedias, sino también los 
textos de los pocos dramaturgos de finales del siglo XVI que 
imprimieron sus obras, o los manuscritos del fondo teatral de 
la Biblioteca de Palacio de Madrid, un conjunto textual que 
recoge muestras de redes de relaciones aún no investigadas 
completamente.

Las primeras jornadas de estudio En torno al primer Lope, 
que se celebraron en Perugia los días 6 y 7 de febrero de 2025 
en el Dipartimento di Lettere-Lingue, Letterature e Civiltà 
Antiche e Moderne de la Università degli Studi di Perugia 
con la colaboración del Dipartimento di Studi Umanistici de 
la Università del Piemonte Orientale y del Grupo de Investi-
gación Prolope de la Universitat Autònoma de Barcelona, se 
concibieron, pues, como un momento de encuentro y diálogo 
entre especialistas que investigan la primera etapa del teatro 
comercial español del Siglo de Oro. Las ocho contribuciones 
que aquí se recogen tocan cuestiones importantes que tienen 
que ver con múltiples aspectos de la dramaturgia lopiana, que 
van desde la estructuración de las tramas a la constitución de 
un sistema de géneros, al empleo de la polimetría, a la relación 
entre texto y representación, a los referentes culturales evoca-
dos en las piezas.

La intervención de Delia Gavela «El engaño visual en la 
conformación cultural quinientista: el ejemplo de La viuda va-
lenciana y otras comedias del primer Lope» aborda la relación 
entre vista y oído dentro de un contexto cultural amplio que 



El primer Lope: origen y paradigma	 9

incluye tanto a la pintura (la perspectiva y el trampantojo) 
como a la literatura (sobre todo la picaresca), en la estela de 
la tradición del ut pictura poesis, y su aplicación dentro del 
género dramático. El engaño visual es analizado dentro de 
la comedia del título y puntualmente en otras dos piezas de 
la época, Las burlas de amor y El amor desatinado. Gavela es-
tudia la presencia del tema en distintos niveles de La viuda 
valenciana: la reiteración verbal del campo semántico de la 
vista, el uso engañoso del atrezo, el engaño y la comicidad en 
la estructura argumental de la pieza.

En «El galán escarmentado lopeveguesco: “un saco en que 
cabe todo”», Luciana Gentilli examina algunos aspectos de 
un texto de finales de la década de 1590 sobre el que ya existe 
algo de bibliografía crítica. Se trata de una comedia urbana 
de difícil adscripción genérica con una trama poco hilvanada 
constituida por episodios de distintos registros unidos solo 
por las andanzas del galán Celio. Además, en el protagonista 
se proyectan con claridad vivencias del propio Lope, desde 
los amores con Elena Osorio hasta el recuerdo de la toma de 
la isla Tercera en 1583, hazaña en que presuntamente parti-
cipó el dramaturgo. En el paso de un episodio a otro, la es-
tructura argumental laxa de la pieza deja espacio entre los 
episodios para la inserción de sonetos, uno de ellos inspirado 
en otro de Luigi Tansillo. También los nombres de los perso-
najes secundarios, un tanto artificiosos y bizarros, nos hablan 
de una comedia brillante por momentos, aunque presenta las 
marcas de un quehacer dramatúrgico en evolución.

Gaston Gilabert, en «La escenificación de la maravilla a 
través de la métrica en Los celos de Rodamonte de Lope de 
Vega», analiza la estructura estrófica de una de las comedias 
ariostecas que el dramaturgo compuso probablemente antes 
de su destierro a Valencia. Lope ordena los distintos episo-
dios de una trama episódica y enrevesada –como solían serlo 



10	 L. Giuliani y M. Trambaioli

los argumentos de los poemas narrativos italianos– asignando 
a los dos grupos de estrofas de versos octosílabos y endecasí-
labos diferentes funciones. Así, mientras el uso de redondillas 
y quintillas constituye la base de los diálogos del enredo, los 
versos de derivación italiana (tercetos, octavas, sueltos y liras) 
se usan para aislar parlamentos caracterizados por la maravi-
lla o por la locura de los personajes.

En «Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres 
comedias del Fondo», Emma González Mesas analiza tres co-
medias del género pastoril conservadas en el fondo manuscri-
to de la Biblioteca Real de Madrid: El ganso de oro, Belardo, 
el furioso y Los amores de Albanio y Ismenia. Se toman en 
consideración rasgos comunes y diferencias entre las tres pie-
zas en cuanto a la ambientación, las tramas, la caracterización 
de algunos personajes, el tipo de comicidad, la presencia de 
motivos tópicos del género, de otros elementos propios de la 
comedia de magia y de rasgos que remiten a la tradición es-
pectacular cortesana. Un estudio detallado de las acotaciones 
de las tres obras permite formular hipótesis sobre el tipo de 
espacio escénico (un corral o los salones del palacio de los du-
ques de Alba) para el que fueron concebidas y donde fueron 
realmente representadas.

Gonzalo Pontón somete a análisis las tramas de El hijo de 
Reduán y el El príncipe inocente en su aportación «La conquis-
ta de la identidad (naturaleza del protagonista en las comedias 
tempranas de Lope de Vega)». Ambas comedias tienen por 
protagonistas a jóvenes que ignoran ser hijos de reyes y que, al 
cabo de enredos en que se cruzan motivos tradicionales y ha-
llazgos escénicos novedosos, consiguen recuperar el lugar que 
el destino les había asignado. El restablecimiento del orden y 
de los derechos de la sangre en estas y en otras tramas pare-
cidas (también se examinan brevemente, entre otras, piezas 
como El nacimiento de Ursón y Valentín, El hijo Venturoso, El 



El primer Lope: origen y paradigma	 11

casamiento en la muerte) responden a un horizonte ideológico 
conservador y también pueden leerse como (auto)represen-
tación de las aspiraciones y de la lucha del joven Lope por 
ocupar un espacio propio en el campo literario de la época.

En «Lope o la alegría en el tablado: Eros, Carnaval y pri-
meros tanteos espectaculares en la comedia El Molino», Mila-
gros Torres se centra en la que llama la poética de la ligereza 
de una de las piezas más sensuales de la primera fase de la 
dramaturgia del Fénix. A la luz de la tradición folklórica so-
bre el molino, Torres ilustra cómo el dramaturgo aprovechó 
metáforas y símbolos para construir una genial variación so-
bre el tema de la corte y la aldea. La harina y el salvado como 
recursos escénicos para generar comicidad y sensualidad, so-
bre todo en la acción de la protagonista Laura, los gestos, los 
trajes cortesanos y los rústicos, la erotización del lenguaje, de 
los cuerpos y los gestos, el movimiento escénico y la coreogra-
fía contribuyeron a construir un proyecto espectacular que 
debió de satisfacer plenamente al público de los corrales.

También Marcella Trambaioli aborda cuestiones relaciona-
das con la sensualidad de los personajes femeninos y de las 
actrices que los interpretaban. En «La gestualidad de la actriz 
en el teatro lopesco, es decir: “la que tiene con deshonra el 
oficio de agradar”», se espigan una serie de escenas de escar-
ceos amorosos en distintas comedias del Fénix de ambienta-
ción urbana (las tempranas Las ferias de Madrid, Los locos de 
Valencia, La viuda valenciana, La bella malmaridada y La prue-
ba de los amigos, pero también algunas del Lope más maduro, 
como La discreta enamorada y El acero de Madrid y La dama 
boba). A través del análisis de los diálogos y de las acotaciones 
explícitas e implícitas se han podido identificar los gestos y 
ademanes de las actrices, que tanto fueron reprobados por 
los moralistas de la época y que tanto debieron de agradar al 
público masculino y femenino de los corrales. 



12	 L. Giuliani y M. Trambaioli

Cierra el volumen la contribución de Debora Vaccari, quien 
analiza «Las (otras) comedias valencianas del primer Lope». 
Dentro de las trece comedias cuyas tramas están ambientada 
total o parcialmente en Valencia, se toman en consideración 
cuatro de las menos estudiadas por la crítica (La viuda, casada 
y doncella, La pobreza estimada, Los Ramírez de Arellano y El 
rústico del cielo), compuestas entre los últimos años del siglo 
XVI y los primeros del siguiente. En ella Lope exhibe sus co-
nocimientos de la topografía, de la historia, de la vida social y 
de las tradiciones de la ciudad que debió de adquirir durante 
los años de su destierro. Son elementos que no se limitan a dar 
un toque realista a la fábula, sino que se convierten a menudo 
en componentes estructurales de la acción dramática.



Delia Gavela

El engaño visual en la conformación cultural quinientista: 
el ejemplo de la viuda valenciana y otras comedias del
primer Lope*

A Natalia, que me dio una idea para 
la vida y muchas para este trabajo

El planteamiento de este trabajo surge de la sempiterna 
confrontación o maridaje entre lo auditivo y lo visual en la 

producción dramática aurisecular1. Mis recientes investigacio-
nes sobre el teatro palaciego de la segunda mitad del XVII me 
han llevado por sendas de espectacularidad que inclinaban la 
balanza hacia efectos plurisensoriales (música, pintura, tramo-
ya…) y parecían dejar el texto en un segundo plano. Por ello, al 
abordar ahora el otro extremo de la producción barroca, y más 
en un autor que se lamentaba de esta deriva escenográfica, he 
creído interesante analizar cómo manejó ese Lope, tan crítico 
con el protagonismo de lo extratextual2, el equilibrio entre el 
oído y la vista, a partir del contexto y los recursos proporciona-

*   Mi trabajo se inscribe dentro de las investigaciones promovidas por mi 
pertenencia al grupo La fiesta mitológica cortesana durante el reinado de 
Carlos II: doctrina, catalogación, edición crítica y recreación virtual. FIMIT-
CO. (PID2022-141448NB-I00).
1   La dialéctica ya está presente en los propios dramaturgos áureos y en los 
censores y teóricos de época. A este respecto, véanse los trabajos panorá-
micos de Lobato 2002 y D´Artois-Ruiz, 2020, y el de Antonucci, 2006, más 
centrado en la importancia de estos aspectos en la estructura, entre otros.
2   Véase D´Artois-Ruiz [2020:9-11] donde se recogen las opiniones del 
propio Lope de Vega, en obras y momentos sucesivos de su producción, 



14	D . Gavela

dos por la época en la que arrancaba su producción, hasta con-
vertirse en un visionario que iba construyendo y anunciando 
una nueva forma de reflejar la ficción sobre las tablas.

A este respecto, sería necesario ampliar la perspectiva al con-
texto cultural, filosófico e incluso sociológico de los años finales 
del XVI, con el fin de aproximarse a los posibles constructos 
teóricos en los que un Fénix joven, y ya no tan joven —ni tan 
repentista según nos acercamos al cambio de siglo—, se pudo 
ver inmerso, independientemente de que su genialidad derivara 
de una enorme perspicacia para tomar el pulso al público, como 
recoge esa máxima suya del Arte nuevo: «si allí se ha de dar gus-
to / con lo que se consigue es lo más justo» [2006:vv. 209-210]. 

La España contrarreformista de la segunda mitad del XVI 
vivía en un ambiente intelectual marcado por el espíritu aus-
tero y restrictivo impuesto por Felipe II, a pesar de lo cual se 
han observado tres líneas básicas en el pensamiento filosófico 
que conectan el humanismo español con el europeo, a través 
de los escritos de determinados autores: la afirmación de la 
individualidad, si bien compatibilizada con la fe (Francisco 
Sánchez, Huarte de San Juan, Cervantes); la condición del 
hombre, mundana o natural, como ser en la naturaleza (Gó-
mez Pereira, Huarte de San Juan, Fray Luis) y la interpreta-
ción de la sociabilidad como un bien que conquistar —y no 
como un atributo natural—, mediante una reflexión filosófica 
que conduzca a una acción social y política correctas (Francis-
co Suárez, De Legibus)3.

Este brevísimo resumen de los derroteros intelectuales del 
período nos permite, al menos, constatar una renovación del 
pensamiento que tuvo repercusiones socioculturales, especial-

sobre el uso acomodaticio de recursos escenográficos en detrimento del 
verso. 
3   Véase Maceiras Fafián [2002:238 y ss.], donde el autor destaca, precisa-
mente, el papel cervantino en la reivindicación de la individualidad.



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 15

mente en esa última línea relativa a la convivencia colectiva. Me 
interesa centrarme ahora en su imbricación en las ideas estéticas 
de estas décadas finiseculares del quinientos, y en concreto en los 
aspectos que parecen tener conexión con lo literario y lo teatral. 

Teixeira de Souza realiza un interesante repaso de los con-
ceptos de simulación y disimulación, a partir de los teóricos y 
literatos que los abordaron, desde Virgilio, pasando por Tor-
cuato Accetto o Zapata de Chaves, para terminar recalando en 
Cervantes que es su objeto de estudio. La investigadora seña-
la diversos pasajes de estos autores —Los baños de Argel, El 
Viaje al Parnaso (1614) y Los trabajos de Persiles y Sigismunda 
(1616), para Cervantes— en los que la disimulación se concibe 
como un recurso beneficioso para vivir en sociedad. Incluso 
cita un texto del Tratado de la religión y las virtudes, publica-
do precisamente en 1595, por el Padre Pedro de Ribadeneyra, 
donde se explica la diferencia entre la simulación mentirosa y 
la disimulación provechosa que implica «dar a entender una 
cosa por otra con prudencia, cuando lo pide la necesidad o la 
utilidad» [1788:283-284, cit. en Teixeira de Souza 273].

Si el fingimiento parecía tener una vertiente pragmática y 
moralmente aceptada, no es de extrañar que la sociedad lo 
asumiera como forma de vida. Solo debemos pensar en el peso 
de la limpieza de sangre, que tanta repercusión tenía en la con-
vivencia y que implicaba vivir disimulando algo tan intrínseco 
como la creencia religiosa propia o de los antepasados, o en la 
importancia del honor, en tanto que reputación pública. 

El salto siguiente que me propongo dar es el que traslada 
estos presupuestos ideológicos y sociales al ámbito artístico: 
en pintura, el recurso de simulación más evidente es el tram-
pantojo4 y, dado que pretendo desembocar en el “engaño a los 

4   También denominado trompe-l´oeil: «Tipo de pintura, por lo general 
de naturaleza muerta, que a través de una serie de recursos de ilusionis-



16	D . Gavela

ojos”5 literario, me ha parecido oportuno introducir breve-
mente la importancia de la visualidad y su forma de abordaje 
a finales del Renacimiento. En su estudio sobre la mirada en 
la tradición petrarquista, Natalia Fernández resume que «el 
amor cortés habría conectado el enamoramiento con la mira-
da fisiológica», el neoplatonismo establecería «un parangón 
entre el amor y el arte», mientras que el manierismo situaría 
su preocupación esencial «en la representación de una idea 
incrustada en el alma del artista» [2019:47]. 

Fernández [2019:39-79] realiza, además, un magnífico en-
cuadre de la evolución de la mirada entre los siglos XVI y XVII 
que, si bien, está enfocado hacia la poesía ofrece un marco teó-
rico perfectamente aplicable al resto de géneros, y en especial 
al teatro. Las ideas recogidas por la estudiosa que ahora nos 
interesan conectan con la irrupción de las teorías de Leon Ba-
ttista Alberti basadas en las leyes de la perspectiva, cuyo foco 
se establece a partir de la mirada y la posición del observador, 
del artista, que imitaba la mirada divina, extremando el antro-
pocentrismo de Pico della Mirandola. Sin embargo, desde la 

mo persuade al espectador de que está mirando los objetos representados 
reales. El buen trompe-l´oeil ocupa un espacio muy poco profundo tras el 
plano del cuadro e incluso parece proyectarse más allá de la superficie del 
cuadro» (Lucie-Smith 1997:195).
5   Rosa Navarro [2014:21] perfila el tópico diciendo: «las personas po-
demos dar la apariencia de verdad a algo falso, podemos recurrir a una 
representación teatral fuera de un escenario; y si parece real, no habrá 
luego nadie que pueda convencer al espectador de que no es cierto lo que 
ha visto con sus propios ojos». Por su parte, Fernández [2020:220] afirma 
«el trompe-l’œil no es sólo un motivo temático más o menos sugerente, 
es, ante todo, una manera de mirar y, en consecuencia, activa la dialéc-
tica observador-observado que encierra en sí misma, como sabemos, los 
gérmenes de la teatralidad. Es por eso que, llevado a las tablas, el engaño 
a los ojos convierte el universo dramático en una reflexión de naturaleza 
metateatral que sitúa al espectador, como en un espejo, frente a sí mismo».  



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 17

primera mitad del XVI comienzan a verse las limitaciones de la 
propuesta albertina —según Fernández, especialmente tras las 
reediciones de la Perspectiva communis de Peckham y la publi-
cación de De humani corporis fabrica de Andrea Vesalio—, y 
se profundiza en las múltiples posibilidades de la mirada desa-
rrollando varias técnicas entre las que me interesa destacar la 
“anamorfosis”, definida por Burucúa como «la construcción 
perspectiva de un objeto realizada desde un punto de vista in-
habitual y excéntrico, cuyo propósito consiste en confundir 
al espectador» [2014:23]. Este crítico señala, además, la pre-
sencia frecuente de la perspectiva y sus aporías en los escrito-
res áureos y recuerda cómo la primera mención de la pintura 
anamórfica correspondió precisamente a Lope de Vega. He 
localizado los versos aludidos en la comedia Virtud, pobreza y 
mujer, donde el criado comenta jocosamente: 

¿No has visto venir de Flandes
en unos lienzos agora,
pintado un galán bizarro
con su cuello, capa y gorra,
y mirándole de un lado
es un jumento que rozna
con vara y media de orejas?,
pues en esto se transforman
muchos de los cortesanos.	 (1625:f. 216)6

Otro aspecto reseñable es la visión que se tuvo en los Paí-
ses Bajos de la perspectiva italiana, como «intermediaria en-
tre la percepción y la representación», pero alejada de cálcu-
los geométricos, tal como recogía ya Francisco de Holanda en 
1548 en De la pintura antigua, y que influyó de manera directa 

6   Aunque la comedia fue editada en la Parte XX, publicada en 1625, 
Morley y Bruerton la fechan en torno a 1615, por lo que ya en esa época 
Lope muestra su agudeza en la écfrasis. 



18	D . Gavela

en España. Ya en el XVII, fuera del rango de fechas que nos 
ocupa, Carducho en sus Diálogos de la pintura (1633) incidiría 
en la distorsión que podría provocar el exceso de rigor científi-
co en la perspectiva [Fernández 2019: 66]. La crítica posterior 
ha interpretado esta reflexión sobre la perspectiva como una 
nueva visualidad que se concreta en “la folie du voir” y en la 
que se utilizan significativas comparaciones entre el Quijote y 
las Meninas o se destaca el juego caleidoscópico de imágenes 
equívocas en los sonetos de Gongora, para concluir que «the 
subject of knowledge can only approach the world through 
a veil of appearances» [Egginton, 2010:2, cit. en Fernández 
2019:68-69]. Después solo queda invocar a Horacio para hacer 
la traslación que proporciona la locución ut pictura poesis. 

Y es que, desde un punto de vista literario, el tópico del 
trampantojo desborda manifestaciones artísticas, fronteras y 
épocas como comenta Smerdou tras analizar su utilización en 
seis obras tan alejadas como El conde Lucanor, los cuentos 
populares de H.C. Andersen o el teatro de Lauro Olmo, don-
de el descubrimiento individual nos devuelve al terreno de la 
moral colectiva antes mencionado: 

Los pícaros van jugando con las principales motivaciones so-
ciales de cada país, buscando su lucro personal y obteniéndolo, 
gracias al miedo que tiene la sociedad a decir la verdad de lo que 
piensa. Y, países tan diferentes o ¿no diferentes? como España, 
Alemania, Dinamarca o Estados Unidos, se acercan por medio 
del engaño a los ojos, motivo literario enormemente humano, en 
una búsqueda de la verdad única (de ahí el porqué del descubri-
miento individual del engaño) que termine de una vez con los 
falsos convencionalismos sociales [1978:45].

Sin duda, en la literatura del XVI, el género en el que el 
engaño se convierte en un personaje más es en la picaresca. 
Sin ir más lejos, su libro iniciático, el Lazarillo, está repleto de 



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 19

situaciones, a cual más teatral, que suponen un juego cons-
tante entre lo verdadero y lo simulado, entre la ficción creada 
para generar una percepción y la realidad. En este sentido es 
significativo que los primeros intentos de engaño de Lázaro 
de Tormes los ponga en práctica con un ciego —el nabo que 
quiso ser morcilla; las uvas cuya mengua el ciego capta por 
inteligencia, que no por vista; o el trompazo final que el invi-
dente no ve venir, si se me permite el retruécano—, aunque 
luego continúen con el cura de Maqueda y se conviertan en 
algo más trascendente que un chiste con el trampantojo que 
es la vida del hidalgo o con la asunción del Lázaro adulto de la 
situación inmoral que es su matrimonio, vivida por él en una 
suerte de ceguera autoinducida. No menos interesante es el 
capítulo tercero de la segunda parte del Guzmán de Alfarache, 
donde se repasan los diferentes tipos de engaños para repa-
rar en el que nos ocupa «Hay otros muchos géneros destos 
engaños, y en especial es uno y dañosísimo el de aquellos que 
quieren que como por fe creamos lo que contra los ojos ve-
mos» [1987:75]. Sin salir de la prosa, es inevitable mencionar 
que en esta época Miguel de Cervantes estaba fraguando su 
gran novela, donde la realidad y la ficción están en la base de 
un retrato ¿crítico? de la sociedad quinientista. 

Incluso la poesía, en su versión más refinada y esteticista, 
el petrarquismo, explotaba hasta el infinito el trampantojo, tal 
como estudia con minuciosidad Fernández en el mencionado 
trabajo. 

Y si entramos en derroteros teatrales, los pasos de Lope de 
Rueda contienen ejemplos únicos del uso del engaño a los ojos 
para la obtención de un beneficio: pensemos en La tierra de jau-
ja. Imposible no aludir a El retablo de las maravillas cervantino 
—de publicación posterior (1615), si bien es cierto— donde el 
engaño a los ojos es el recurso argumental para poner de ma-
nifiesto la hipocresía de una sociedad condicionada por la lim-



20	D . Gavela

pieza de sangre. Recordemos, además, que el propio Cervantes, 
en el prólogo a sus Ocho comedias y ocho entremeses anunció la 
redacción de una obra titulada El engaño a los ojos [1995:28], 
a partir del cual varias estudiosas han querido ver una vincu-
lación con la futura concepción teatral de Calderón: «sólo el 
título permite establecer la afinidad de intenciones sobre todo 
en lo concerniente al carácter moral de los autos, además de la 
habilidad teatral para desarrollar los juegos escénicos de mayor 
interés» (Suárez Miramón 1999:519) y «un guiño del autor que 
define así su concepto de teatralidad» (Ojeda 2016:345). Pero 
fue Juan Bautista de Villegas quien, finalmente, escribió en 1622 
una obra titulada Cómo se engañan los ojos, donde el tópico se 
convierte en un «juego metateatral que se expande a todos los 
niveles compositivos de la comedia» (Fernández 2020:203).

¿Y Lope? ¿Cómo incorpora el Fénix este recurso de disi-
mulación visual en sus primeras obras, escritas precisamente 
en ese punto de inflexión que implica el paso del Renacimien-
to al Barroco? ¿Hasta qué punto los presupuestos resumidos 
anteriormente estaban ya presentes en la construcción de sus 
comedias quinientistas? ¿Supusieron un impulso para su fór-
mula dramática posterior y la de quienes le imitaron? 

El engaño ha sido uno de los temas estrella de la crítica 
de las últimas décadas, particularmente en el caso del primer 
Lope, como muestran los trabajos de Arellano [1996], Oleza 
[1986 y 1995], Carrascón [1997] y Roso [1999]; pero también 
los de Roso [2002] y Martínez Berbel [2015], que abordan di-
ferentes épocas de la producción lopesca. Mientras que Roso 
[1999:121] incluye el engaño a los ojos como un subtipo del 
malentendido, Martínez Berbel [2015:49] resalta la importan-
cia de la mentira «exhibida de muchas maneras, y con mu-
chas facetas diferentes, entre las cuales la preocupación por la 
apariencia y las disquisiciones acerca del ser y el parecer son 
moneda común de la sociedad de la época».



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 21

Para centrar lo expuesto hasta aquí en los textos lopescos, 
he partido de la clasificación de Oleza [2001], recogida en 
su trabajo «El primer Lope: un haz de diferencias», donde 
la comedia urbana La viuda valenciana (1595-1599) ocupa 
un lugar destacado entre aquellas que el crítico resalta como 
de mejor factura, lo que viene ratificado por el importante 
número de estudios que se le han dedicado. Entre las dife-
rentes perspectivas desde las que se ha abordado la obra, no 
está ausente el juego entre realidad y apariencia (Ferrer 1999 
o E. Fernández 2008) o la importancia de los sentidos como 
fuente de equívocos y experiencias (Torres 1993), por lo que 
la crítica ya adelantaba un camino abonado para el engaño a 
través de lo sensorial7. Esto se confirma de manera tan evi-
dente en lo que al engaño a los ojos se refiere, que servirá esta 
obra como eje taxonómico de la presencia de lo visual y del 
uso de este tópico en concreto por parte de Lope, desde una 
perspectiva amplia como la que acabamos de presentar. 

No obstante, no he querido renunciar a hacer algunas calas 
en otras dos comedias tempranas de un subgénero diferente: 
la comedia palatina Las burlas de amor (1587-1595) y un dra-
ma palatino El amor desatinado (1597), con el fin de constatar 
que el uso del tópico no se debía exclusivamente a un argu-
mento muy vinculado al juego de ocultación como el de La 
viuda valenciana o al hecho de pertenecer esta a la esfera de 
lo cómico.

7   En otro orden de cosas, pero vinculado a una écfrasis peculiar utilizada 
por el dramaturgo en esta obra, cabe mencionar el trabajo de De Armas, 
quien afirma que esta comedia «ofrece una mirada juguetona al sensual 
mundo del eros pictórico» [2004:172], a través, precisamente, de referen-
cias a la pintura renacentista. Un enfoque más hacia la forma de mirar y 
retratar la realidad.



22	D . Gavela

La reiteración verbal de lo escópico como recurso dramático

Lo primero que llama la atención en La viuda valenciana es 
la reiteración de alusiones al sentido de la vista que inundan 
la obra. Señalaré solo algún ejemplo significativo. Nada más 
comenzar, Julia, la criada de Leonarda, hace su aparición con 
un elocuente «vengo a ver lo que mandas» (v. 3) y ensalza el 
exceso de recogimiento de su señora mediante la visibilidad 
que tiene su actitud para toda la ciudad; lo cual redunda en 
su honor y buena fama:

Julia	 ¿Quién no se goza
de ver que, tan bella moza,
tan santas costumbres crías?
¿Ver hablar en la ciudad
de tu mucho encerramiento,
cordura y entendimiento,
fama, honor y honestidad?
[…]
Los mozos están de forma,
que nadie a verte se atreve,
porque no hay quien no se eleve
si de tu vida se informa.	 (vv. 46-64)8

Explícito es, por tanto, desde los versos iniciales el contras-
te entre lo que “ve” la opinión pública y la realidad que se ma-
terializará en una relación deshonesta, cuando la dama pierda 
la cabeza por Camilo. El pasaje concluye, además, con esa 
imposibilidad de que los potenciales pretendientes la “vean”, 
es decir, de que se acerquen a ella ante ese halo de perfección 
que la rodea. Esta introducción, que adelanta el conflicto, se 
completa con la inevitable asunción de uno de los galanteado-

8   El resaltado en negrita es mío.



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 23

res de lo que es el amor, un sinónimo de engaño, por mucho 
que se empleen mil ojos para verlo:

Otón	 […] que son tales sus antojos,
que había, cuando se empieza
a tratar de sus enojos,
de estar libre la cabeza
y descubiertos los ojos.
No porque a verdad aspira,
que antes de ella se retira;
mas porque son menester
muchos ojos para ver
tan agradable mentira.	 (vv. 377-386)

Distribuidas por toda la comedia existen más de un cente-
nar de alusiones al sentido de la vista, al verbo “ver” o a los 
ojos, que son, a mi entender, un recurso que prepara en los 
versos comentados, y confirma, en el resto, el motivo princi-
pal de la comedia: la ocultación de los tejemanejes de la viuda, 
para conseguir sus deseos sin perder la reputación. Con esta 
mención y las reiteraciones posteriores, se genera desconfian-
za sobre la percepción visual y se diluye el límite entre reali-
dad y apariencia, no solo para los personajes, que verán lo que 
otros quieran que vean, sino para el propio espectador que ya 
está atrapado en la red de la metateatralidad.

El engaño a los ojos en el atrezo: los objetos simbólicos

En el arranque de La viuda valenciana, la protagonista pide 
una imagen piadosa a su criada y esta le entrega en su lugar 
un espejo, como incitación al carpe diem. Leonarda se enfada, 
pero no habrá terminado el acto sin que sucumba a los deseos 
amorosos. 



24	D . Gavela

Tráeme la imagen acá
que compré de aquel pintor.
[…]

Leonarda	 (Cubra mi olvido
las vanidades que dejo.)

Dale un espejo.

¿Qué es esto, necia? ¡El espejo
por la imagen me has traído!
Toma.

Julia		        Acábate de ver,
verás lo que has de llorar,
no lo pudiendo cobrar,
si aquí lo dejas perder.	 (vv. 89-124)

Para mayor abundamiento, Lucencio, el tío de la dama, 
que quiere que abandone el encierro y vuelva a casarse, se 
alegra de encontrarla mirándose al espejo, utilizando un re-
truécano que tiene como término contrastivo la vista:

Lucencio	 No se le des [el espejo],
pues quiso Dios que viniese,
a tiempo que verte viese,
tú, que a ti ni a nadie ves.	 (vv. 125-128)

Y cuando se da por vencido, porque no logra que ella 
acepte escuchar las opciones de los pretendientes que le trae, 
alude explícitamente al engaño que le devolverá su imagen en 
el espejo:

Lucencio	 Cuando mires al espejo
tu hermosura y pocos años,
tú verás cuántos engaños
te dan los dos por consejo.	 (vv. 317-320)



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 25

El pasaje pretende que Leonarda reaccione ante la visión de 
su imagen, pero la simbología del espejo en el Barroco conecta 
directamente con las limitaciones de la mirada y del conocimien-
to humano, como demuestra Fernández [2019: 50-51 y 70-71], 
partiendo de las cartas de San Pablo, de Ricardo de San Víctor, 
para llegar a autores seicentistas como Suárez de Figueroa (Pla-
za universal de todas las ciencias y artes, 1615), Athanasius Kir-
cher (Ars magna lucis et umbrae, 1631) o Baltasar Gracián (El 
Criticón, segunda parte, crisis 1ª, 1653). En el caso del Criticón 
es significativo que, en la crisis VIII de la primera parte, al viejo 
sabio que va a rescatar a Andrenio de la corte de Falimundo 
(derivado de “falir”, engañar) le entreguen un espejo, a través 
del cual el descarriado será capaz de ver un monstruo que es «el 
gran cazador con una red tan universal que enreda todo el mun-
do» [1938:260]: el engaño. Pero será Suárez de Figueroa quien 
dedique todo un capítulo a los espejos, en su Plaza universal de 
todas las ciencias y artes, donde, además de vincularlos con la 
apariencia y la perspectiva (Discurso CII, f. 348v), aprovecha 
para hacer una advertencia a su uso femenino, que parece escri-
ta para Leonarda: «pues solo sirve entre rnujeres de medianero 
para sus afeites, rizos y desvanecimientos, siendo justo usarle 
solo con fin de que, mirando su belleza, vayan procurando no 
mancharla» (Discurso CII, f. 346).

Tal como reflexionaban estos autores barrocos, el cuestio-
namiento de la percepción escópica, al que se puede sumar el 
engaño de lo especular, tiene una consecuencia directa en el au-
toconocimiento de cada individuo. De manera más lúdica, casi 
involuntariamente, ¿no lo está planteando ya este primer Lope?

Por supuesto las máscaras y capirotes tras los que se ocul-
tan la dama y sus criados y con los que cubren al galán para 
que no reconozca el recorrido hasta la casa de Leonarda su-
ponen también la posibilidad de una ocultación de identida-
des muy carnavalesca. Asimismo, las máscaras que usan los 



26	D . Gavela

pretendientes, Otón, Valerio y Lisardo, para acceder a casa 
de la dama disfrazados de vendedores de libros, estampas o 
perfumes, desarrollan esa misma función de subversión y fal-
seamiento de identidades, estudiada tanto por Ferrer [1999] 
como por Vaccari [2011].

Los otros objetos simbólicos significativos serán los que 
componen la utilería vinculada a la luz, que aparece también 
en los encuentros de los amantes, escenas que presentan una 
enorme riqueza escénica y visual en los gestos, magistralmen-
te controlada desde el texto por las didascalias implícitas so-
bre el atrezo y la gestualidad9 —como ya resaltó muy acerta-
damente Torres [1993]—. Estos objetos tienen su momento 
culminante al final de la obra, ya que el desenlace llega acom-
pañado de linternas, bugías y velas, que desvelarán (valga la 
redundancia) el engaño:

Camilo	 ¿Guardar quiere su fama? Aquesta noche
luz tengo de llevar, si allá me matan.
Ponme en una lanterna una bujía.	 (vv. 2825-2827)
[…]

Camilo	 Pues burlar a un caballero
tampoco, señora, es justo.
Daros quiero un gran disgusto.
Luz traigo, y veros espero.

			   Descubre la luz.		 (vv. 2903-2906)

La luz, que finalmente propicia el desenlace, es otro de los 
elementos señalados entre aquellos que modificaron un pers-
pectivismo estricto y unívoco, y abrieron nuevas posibilida-

9   A este respecto, en la quinesia existe otro estrecho vínculo entre lo tea-
tral y lo pictórico, como muestran trabajos como el de Martínez Zamora 
[2017:25], quien acuña el término de “presencia escénica” como «una 
nueva forma de ver y analizar la pintura y la gestualidad de sus persona-
jes»; aunque, como se deja ver en el análisis de los textos, la influencia es 
recíproca gracias a unos presupuestos escópicos compartidos.



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 27

des en la experiencia visual. El propio Leon Battista Alberti 
(Libro I, 8) ya anunciaba que la luz hace variar la apariencia 
de un objeto: «Si hay más luces alrededor, alternarán diversas 
manchas de claridad y de oscuridad dependiendo del número 
de la fuerza de las luces. Esto se puede comprobar mediante la 
experiencia». En consonancia con este planteamiento, Lope 
arroja luz sobre una realidad oscurecida y engañosa, aunque 
el propio desenlace presente sus clarosocuros. 

El engaño visual en la comicidad

Por supuesto, no pueden faltar las equivocaciones visua-
les utilizadas para provocar comicidad. Algunas basadas en 
la ironía, como el momento en el que Julia, la criada, bromea 
sobre el obsesivo recogimiento de Leonarda y dice haber pen-
sado que le entregaba al fraile en persona cuando su señora le 
da un libro de fray Luis:

Leonarda	 Guárdame ese fray Luis.
Julia	 Viéndote en esos traspasos,

no será mucha lisonja
apostar que de ser monja
no has estado dos mil pasos;
aunque, como me nombrabas
a fray Luis cuando salí,
en verdad que colegí
que todo un fraile me dabas.	 (vv. 5-12)

En otras ocasiones, son anécdotas graciosas de los preten-
dientes sueltos que sufren las consecuencias del engaño en 
que caen, en su deseo de acceder a la dama: es el caso de 
Lisardo al acometer con una daga contra un cuero de vino 
colgado en la puerta de Leonarda, al creerlo un galán rival; o 



28	D . Gavela

el de Otón, al recibir un ladrillazo del zapatero vecino de la 
dama, al que ha confundido con ella cuando lo ha visto aso-
mado a la ventana: 

Otón	 […] Estaba el cielo más negro
que un portugués embozado,
y a esta causa erré la reja,
dos ventanas más abajo.
Vivía un buen zapatero
donde yo con gran cuidado
puse los ojos, por ver la casa
en que viven tantos,
y vi en un balcón un bulto,
la mitad del cuerpo blanco;
y creyendo ser la viuda,
así la requiebro y hablo:
[…]
No lo hube dicho, señores,
cuando el zapatero honrado,
que estaba en camisa al fresco,
dijo, un ladrillo tomando:
«¿A mi mujer, requebritos? […]	 (vv. 528-548)

Los equívocos provocados por una falsa percepción de lo 
que capta el sentido de la vista tienen una larga tradición filo-
sófica que se remonta a los clásicos10 y se traduce en una am-
plia gama de posibilidades, que el teatro áureo explotó desde 
esta fase inicial, con una función cómica, lúdica e intrascen-
dente, como la de esta comedia ligera, hasta las construccio-
nes teológicas del teatro calderoniano, especialmente en los 
autos, donde el autor «expone todo un programa del modo 
en que actúan los sentidos en el ser humano, las razones de 

10   Lobato [2002] realiza un repaso desde Platón, Protágoras, los cirenai-
cos, Epicuro, Séneca, o San Agustín de Hipona y Santo Tomás de Aquino 
en la tradición cristiana. 



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 29

su corrupción y los remedios para superarla», según Lobato 
[2002:614 y ss.]. De hecho, esta especialista considera esta 
confrontación de sentidos y razón, y su trascendencia en el 
conocimiento de la realidad, como uno de los temas estrella 
de la producción calderoniana. De nuevo, las bases culturales 
estaban establecidas y serían aprovechadas con exhaustividad 
en obras y autores más filosóficos, pero eso no resta mérito a 
un Lope que juega con todos los recursos a su alcance.

El engaño a los ojos en los motivos argumentales

También la tradición literaria nos ha dejado ejemplos de 
una clara voluntariedad en el engaño a los ojos, transformado 
en episodios argumentales de gran trascendencia, como seña-
la Rosa Navarro [2014] en el caso de la farsa11 urdida por la 
Viuda Reposada que consigue separar a la princesa Carme-
sina de Tirante el Blanco en la famosa novela de caballerías, 
traducida al castellano en 1511 para deleite de lectores áureos 
ilustres como el propio Cervantes. La estudiosa demuestra la 
fortuna del episodio imitado por Ariosto, en Orlando furioso 
(1532), por Bandello, en su Novela XXII de La prima parte 
de le novelle (1554), Shakespeare, en Much ado about nothing 
(1600) o Stendhal en su novela inacabada Lucien Leuven.

A la vista de estos antecedentes y ante la reiteración, en la 
comedia lopesca, del recurso del trampantojo en sus diferen-
tes versiones, cabe preguntarse si su uso es algo más que mero 
azar. Su importante repercusión en el devenir del argumento 

11   La farsa está montada con un guion preciso y esmerado atrezo que 
incluyen una criada-actriz, que finge ser el amante de la princesa gracias 
a una máscara realizada por un pintor famoso, y el uso de espejos que 
reflejen ante los ojos del caballero lo que se está fingiendo en el huerto o 
jardín del Emperador.



30	D . Gavela

hace pensar en una estrategia dramática utilizada para focali-
zar la atención en la percepción visual, preparando el camino 
para llegar al engaño, tal como resumirá el Fénix en el Arte 
nuevo una década después:

engañe siempre el gusto y, donde vea
que se deja entender alguna cosa,
dé muy lejos de aquello que promete.    (vv. 302-304)

Para responder a esta hipótesis, cabe fijarse en la presencia 
del recurso en los motivos dramáticos argumentales, enten-
diendo como tales los que hacen avanzar el enredo, como re-
quiere el subgénero urbano, por otra parte.

Un primer motivo argumental, inevitable en cualquier co-
media de enredo que se precie, es el enamoramiento fulmi-
nante ante la visión del ser amado en una visita a la iglesia, 
con la salvedad de que, como ya señaló Ferrer, la inversión de 
papeles generalizada en esta comedia hace que sea Leonarda, 
y no el galán, quien experimente el flechazo; ante la sorpresa 
de su criada que señala lo ajeno que está Camilo a la red en la 
que acaba de caer. Para expresarlo, Lope trae a colación todo 
el constructo poético petrarquista de base neoplatónica, que 
tiene el sentido de la vista como el origen y acceso a la belleza 
y al amor, a lo que añade el simbólico contraste con la ceguera 
que el enamoramiento provoca: 

Julia	 Dios de pensallo me guarde.
Tan ignorante está él
de lo que te ha sucedido,
como ese mismo que ha sido
basilisco tan crüel.
¡Malditos sus ojos sean,
que a la primer vista pueden
hacer que otros ciegos queden!	 (vv. 582-589)



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 31

Los comentarios de la propia Leonarda que rodean este 
suceso añaden detalles del código poético al utilizar la me-
táfora por excelencia para la exaltación visual del amado, en 
este caso: «¿Tan presto nos hemos de ir / una tarde que el sol 
veo?» (vv. 649-650). Lo interesante es que, aparte de este tópi-
co, el fragmento está plagado de alusiones a lo visual, como si 
Leonarda, o más bien el autor, quisiera resaltar la importancia 
de un sentido, el de la vista, que le será limitado al galán en 
el engaño preparado para el encuentro amoroso. Así la dama, 
reconviene a la criada y le dice:

Leonarda	 Déjalos, Julia, que vean;
que es bien que tan buenos ojos
no pierdan porque me vieron.	 (vv. 590-592)

Para, a continuación, renegar de los sentimientos que está 
experimentando tras la vista del galán, utilizando un políp-
toton, precisamente, con el verbo “ver”, que connota su pri-
mera aparición con el sentido de percibir y sorprenderse de 
sus principios y sus sentimientos previos, aniquilados por la 
visión del amado:

Leonarda	 ¡Oh mujeres, cuantas faltas
hasta la prueba encubrís!
¡Quién vio mi celo y mi pecho,
oh mancebo, antes de verte!	 (vv. 625-628)

El fragmento se remata con un significativo: «¡Ay, triste! / 
¿Si te he de volver a ver?» (vv. 673-674).

Pero el motivo argumental por excelencia de La viuda 
valenciana es el ardid utilizado por la dama para atraer a su 
casa al galán, intentando preservar su honra. Esto lo lleva a 
cabo gracias a la oscuridad en el encuentro y a la ocultación 
de su identidad y la de los criados mediante máscaras y capi-
rotes (vv. 788-794), como ya se ha señalado. Lo interesante 
del planteamiento es que, Camilo, el invitado a esta “cita a 



32	D . Gavela

ciegas”, es plenamente consciente de que puede haber un en-
gaño y lo verbaliza utilizando casi el sintagma que nos ocupa: 
«Si yo tuviera enemigos, / los cielos me son testigos / que 
era engaño claro y visto» (vv. 956-960). Pero le puede la cu-
riosidad y renombra el suceso con una palabra metaliteraria 
que nos lleva, por derroteros cervantinos, hacia la asunción de 
un plano ficcional pero verosímil, el cual le permitirá percibir 
con la vista lo que, de partida, implica un falseamiento de la 
realidad: «Pues yo, mozo y orgulloso, / ¿qué me escuso teme-
roso / de ver este encantamento?» (vv. 1006-1008).

El anhelado encuentro de los amantes se convertirá en una 
batalla campal dialéctica, en la que el galán lucha por ver a la 
dama, y donde el campo semántico de lo escópico se comple-
ta con el de la luz:

Camilo	 Tengo una luz encendida
en el alma que os ve y trata,
si el aire no me la mata
de veros escurecida.
No os vea yo como ciego
dentro en la imaginación,
porque parece invención
haber tinieblas y fuego.	 (vv. 1291-1299)

Con el mismo juego semántico continúa Lope esta con-
frontación cuando esté concluyendo el acto y se produzca el 
encuentro casual de los protagonistas en la calle:

Camilo	 Débese a vuestro valor,
como aquesta luz a Apolo,
y a ella misma os comparo,
porque es lo que más deseo
de cuanto veo, aunque veo
pocas veces mi bien claro;
pero en fin, la luz es cosa
de tanta estima, que al suelo



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 33

no la ha dado igual el cielo,
después de haceros hermosa.

Leonarda	 Mucho la luz estimáis	
para no ser ciego.	 (vv. 1855-1866)

La paradoja es que el galán había confesado previamente, 
después de varios encuentros, que la imposibilidad de verla 
era lo que conseguía mantenerlo abducido:

Camilo	 Pero ni por mis ternezas,
ni por mis rabias y enojos,
se ha dejado ver; y así,
estoy encantado y loco. 	 (vv. 1821-1824)

Y un giro de tuerca más del retruécano, y del engaño a los 
ojos, llega cuando la ve de verdad y la desprecia ante Floro, 
pues considera que no tiene parangón con su amada “invisi-
ble”: «Ésta no vale dos clavos, / ni cuantas puedes nombrar, / 
porque es querer comparar / los reyes con los esclavos». (vv. 
1953-1957)

Para completar la metáfora lumínica, el desenlace llegará 
de mano de los objetos que producen luz, como se ha expli-
cado antes, que serán los que terminen con el trampantojo, 
mantenido hasta estos versos finales:

Camilo	 Disculpa daros espero,
si es que me pude engañar; 
pero si luz no ha de haber,
no procuréis desengaño;
que quien hizo aquel engaño,
otros muchos sabrá hacer.	 (vv. 2893-2898)



34	D . Gavela

Un apunte sobre Las burlas de amor y El amor desatinado 
 
A pesar de que La viuda valenciana ha permitido una sis-

tematización amplia del uso del tópico, no quiero renunciar a 
recoger algún aspecto más en las otras dos comedias seleccio-
nadas, que, si bien no sirve para sacar una conclusión genera-
lizable a todo el teatro inicial de Lope, apuntala las conclusio-
nes a las que llegaré en breve.

Las burlas de amor, comedia palatina, no incorpora tantas 
alusiones a lo ocular, pero sí algunos otros recursos verbales, 
escénicos y argumentales, que van en la misma vía de envol-
ver a los personajes y al espectador en una percepción visual 
engañosa.  

En Las burlas hay un falseamiento continuo de identidades 
con el que los distintos personajes persiguen sus fines, pero 
que, en todos los casos, provoca una percepción distorsiona-
da de la realidad, que se pone parcialmente en conocimiento 
del espectador, como se ve en este ejemplo:

Timbrio	 […] ¿No lo verán sus ojos, que a seguilla12

nos fuerza a entrambos una misma estrella?
…
mejor será decir que soy su padre,
y tú, quejoso, llamarasla hermana.
…
y todo lo que a nuestro engaño cuadre.     [1993:560]

Al final del acto, el público verá reaparecer a Timbrio y 
Frónido, su interlocutor en este pasaje. Vestidos de villanos y 
comportándose como tales, irrumpen en el palacio de la reina 
buscando a Jacinta, que es la moza a la que en estos versos 
iniciales se están comprometiendo a recuperar y a hacer en-

12   Nótese la alusión a la percepción ocular como sinónimo de compren-
sión de la verdad o de las normas sociales.



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 35

trar en razón, toda vez que ella ha decidido huir con Ricardo, 
un caballero por el que se ha sentido atraída. No obstante, el 
propio espectador está recibiendo información contradictoria 
pues, si la indumentaria y gestualidad acompañarían el enga-
ño de estos dos villanos, el brusco cambio de métrica de quin-
tillas a tercetos encadenados debería alertar al oyente sobre la 
nobleza de quien habla, que será descubierta en el desenlace.

Lope jugará con la condición elevada de los protagonistas, 
oculta al resto de  personajes y a los espectadores hasta el final, 
y no dejará de hacer explícito el contraste entre la supuesta 
realidad —lo villano— y la apariencia —lo noble—, que ter-
minará por invertirse. Pero lo más interesante es que, incluso 
la reina, promotora del fingimiento de identidades, manifiesta 
su confusión aludiendo a otro de los elementos visuales que, 
junto con la luz, distorsionan la perspectiva: el color, según 
recoge Alberti (Libro I, 9), y el Fénix en esta comedia:

Reina	 En un caso tan nuevo,
de tanta confusión y tanta duda,
y que cuando lo pruebo
de mil colores se me vuelve y muda,
no puedo hallar salida.	 [1993:II, 631]

Respecto a El amor desatinado, drama palatino que lleva al 
extremo una traza grave, tal como explica Oleza [2009:504] 
al calificarla de «una de las comedias menos cautelosas, más 
insolentes y con mayor desparpajo de toda la producción del 
primer Lope», cuenta con menos alusiones que ninguna de 
las anteriores a lo visual; lo que podría confirmar que la co-
media es el ámbito del engaño por excelencia. No obstante, 
Lope no desaprovecha las ventajas que le ofrece un recurso 
como el aparte —utilísimo para generar breves mise en aby-
me— para confrontar lo que está interpretando un personaje 
con lo que ve el público. En esta obra, protagonizada por un 



36	D . Gavela

rey tiránico que rechaza a su consorte legítima para aman-
cebarse con una plebeya sin escrúpulos, el propio monarca 
empieza siendo burlado y donde cree ver negociaciones para 
conseguir a Rosa, los espectadores presencian un diálogo de 
amor y un engaño urdido por esta y el emisario regio:

Rey	 Háblala y dale mi estado,
mis reinos, tesoros, vida;
no tenga vergüenza, pida,
pida este mundo cifrado;
[…]

Teodoro	 (¿Qué es, señora, lo que quieres?
Rosa	 Teodoro, resolución,

pues sabes la condición
que tenemos las mujeres.
¿Quiéreste casar conmigo
o hago el gusto del Rey?

Teodoro	 […] ¿Cómo le podré quitar
Rosa mía, al Rey su gusto?
Y si le hago este disgusto,
¿no ves que me ha de matar?

Rosa	 ¿Por qué, si a entender le das
que estás casado conmigo?...

Teodoro	 Bien dices.)
Rey			     Teodoro amigo,

¿qué te dice?
Teodoro			     Aún pide más.
Rey	 No le niegues cosa alguna.
Teodoro	 Así lo hago, señor,

que no repara el amor
en dificultad ninguna.
(¿Qué haré, señora querida,
del alma que has de costarme?	 [1993:V, 371-372]

Más adelante será el propio rey el que mienta a su esposa, 
requebrándola con alusiones veladas al nombre de su amante, 



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 37

en las que, aunque la herramienta básica sea la palabra, los 
argumentos del engaño serán las menciones a los ojos, como 
foco de sinceridad, y a la mirada, como garantía de lo que se 
sabe una falsedad.

Rey	 (Es mucho le dé barato
de los pasados requiebros.)
¡Ah, mis ojos!, si por dicha
tenéis algunos enojos,			 
pues no os ofenden mis ojos,
no os ofenda mi desdicha.
Miradme, mi alma hermosa;
que no os he ofendido, en fin,
porque estuve en un jardín		
solo cogiendo una rosa.
Si en otra cosa entendí
desde que salí en el coche,
mi bien, en toda la noche,
el cielo me mate aquí.	 	 [1993:V, 382-383]

La anagnórisis del rey irá vinculada a un despertar de los 
sentidos, envenenados por los hechizos de Rosa, y en especial 
a la ceguera que le tenía atrapado en el engaño a los ojos:

Arsindo	 ¡Ah, Rey perdido,
Rey hechizado y loco! ¡Ah, mozo noble,
ejemplo un tiempo de cristianos reyes,
imagen de casados virtuosos!
¿Adúltera, la Reina? ¿En una santa,
[…]
¡Los testigos son buenos!: Rosa, y Rosa,
que de tu perdición ha dado el fruto.
[…]
Despierta de ese Lethos miserable
que en tanto olvido ha puesto tus sentidos.
Rosa te ha muerto, Rosa te ha hechizado,
y mujer que...



38	D . Gavela

[…]
Rey	 ¡Ay, Arsindo!, ¡que estoy dando suspiros

que penetran el cielo, que aun apenas
oso mirar con mis traidores ojos!
[…]

Arsindo	 Señor, ¿de qué ha nacido esta mudanza?
Rey	 De conocer que me ha engañado Rosa

por una cosa que hoy, Arsindo, he visto. 

Arsindo	 ¿Una cosa, señor? ¡Estabas ciego
cuando no veías infinitas cosas!  [1993:V, 444-445]

Conclusiones

Aunque en las obras analizadas lo escenográfico esté supedi-
tado a lo verbal, Lope optimiza al máximo recursos como la ges-
tualidad de los actores o la utilería, resemantizadas para contri-
buir no solo al juego escénico sino al sentido último de la obra.

La palabra tiene un liderazgo incuestionable, pero esto, al 
contrario de lo que podía parecer, no implica necesariamente 
una limitación de lo visual, puesto que el plano léxico se utili-
za para resaltar aquellos conceptos clave hacia los que se quie-
re llevar la imaginación del espectador. Entre estos conceptos, 
el engaño a los ojos tiene un lugar destacado que se hace más 
evidente en función del género o del argumento, pero que 
podría considerarse un motivo recurrente que conecta con la 
comicidad, con la simbología de los objetos escénicos y con-
tribuye de manera decisiva en el enredo, al imbricarse en lan-
ces fundamentales de la acción.

La deriva de lo visual hacia el falseamiento de lo percibido 
a través de los ojos es lo que implica de manera especial al pú-
blico en la ilusión dramática, como observador de observado-



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 39

res engañados —los personajes—, y obligado a cuestionarse 
si él mismo no resultará des-ilusionado. La viuda valenciana, 
escrita en el cambio de siglo, es ya un magnífico ejemplo de 
ello, con el mérito adicional de jugar con la artificiosa para-
doja de que se burla a los personajes con lo que se ve, pero 
también con lo que se oculta, es decir, hay engaño a los ojos y 
engaño a la imaginación.

La cuestión es que este tópico o recurso del engaño a los 
ojos, utilizado en la tradición literaria anterior y que llegará a 
sus máximas realizaciones en el teatro de la segunda mitad del 
XVII, está ya presente en esta primera producción de Lope, 
no solo como recurso escénico, sino con todas las implicacio-
nes dramatúrgicas y epistemológicas que acarreaban estas dé-
cadas de transición y transformación de la manera de percibir 
y aprehender la realidad, desde una perspectiva lineal y mate-
mática hacia lo que se ha venido a denominar la “inseguridad 
ontológica” barroca. 

Bibliografía

Alberti, Leon Battista, De la pintura y otros escritos sobre el arte, ed. 
Rocío de la Villa, Madrid, Tecnos, 1999.

Alemán, Mateo, Guzmán de Alfarache, ed. J. Mª Micó, Madrid, Cá-
tedra, 1987.

Arellano, Ignacio, «El modelo temprano de la comedia urbana de 
Lope de Vega», en Lope de Vega: comedia urbana y comedia pala-
tina. Actas de las XVIII Jornadas de Teatro Clásico (Almagro, ju-
lio de 1995), ed. F. B. Pedraza Jiménez y Rafael González Cañal, 
Almagro, Universidad de Castilla-La Mancha, 1996, pp. 37-59.

Armas, Frederick A. de. «De Tiziano a Rafael: pinturas y libros en 
La viuda valenciana de Lope de Vega», en Actas del XIV Con-



40	D . Gavela

greso de la Asociación Internacional de Hispanistas (New York, 
16-21 de Julio de 2001), Newark, Juan de la Cuesta-Hispanic 
Monographs, 2004, vol. II, pp. 165-172.

Antonucci, Fausta, «La imbricación de lo visual y lo auditivo en 
la construcción de El verdadero Dios Pan», en La dramaturgia 
de Calderón: técnicas y estructuras (homenaje a Jesús Sepúlveda), 
eds. I. Arellano y E. Cancelliere, Madrid/Frankfurt am Main, 
Iberoamericana/Vervuert, 2006, pp. 25-39.

Burucúa, José Emilio, «La anamorfosis en la teoría y la práctica 
españolas de la perspectiva», en A través de la mirada. Anato-
mía, arquitectura y perspectiva en la tradición occidental, ed. C. 
González-Román, Madrid, Abada, 2014, pp. 23-44. 

Carrascón, Guillermo, «Disfraz y técnica teatral en el primer Lope 
de Vega», Edad de Oro, 16, 1997, pp. 121-136.

Cervantes Saavedra, Miguel de, Ocho comedias y ocho entremeses. El 
trato de Argel. La Numancia. Viaje al Parnaso. Poesías sueltas, ed. 
F. Sevilla Arroyo y A. Rey Hazas, Alcalá de Henares, CEC, 1995.

D’Artois, Florence y Héctor Ruiz Soto, «Oír o ver / Oír y ver. Hacia 
una espectacularidad comprensiva», Criticón, 140 (2020) 9-25.

Fernández Rodríguez, Esther, «La viuda valenciana o el arte de 
provocar ocultando», Hispania, 4 (2008), pp. 774–784.

Fernández Rodríguez, Natalia, Ojos creadores, ojos creados. Mirada 
y visualidad en la lírica castellana de tradición petrarquesca, Kas-
sel, Reichenberger, 2019.

Fernández Rodríguez, Natalia, «Ver o no ver: mirada y (meta)tea-
tralidad en Cómo se engañan los ojos de Juan Bautista de Ville-
gas», Librosdelacorte.Es, 21 (2020), pp. 203-222.

Ferrer Valls, Teresa, «La viuda valenciana de Lope de Vega o el 
arte de nadar y guardar la ropa», Cuadernos de Teatro Clásico, 
11 (1999), pp. 15-30.



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 41

Gracián, Baltasar, El Criticón, ed. M. Romera Navarro, Philadel-
phia, University of Pennsylvania Press; London, Humphrey 
Milford, Oxford University Press, 1938.

Lobato, María Luisa, «El hechizo de la voz y la hermosura en el 
teatro de Calderón», en Calderón 2000. Homenaje a Kurt Rei-
chenberger en su 80 cumpleaños, Kassel, Reichenberger, 2002, 
vol. 1, pp. 601-618.

Lucie-Smith, Edward, Diccionario de términos artísticos, Barcelona, 
Destino, 1997.

Maceiras Fafián, Manuel, «El pensamiento español en el siglo 
XVI», en Pensamiento filosófico español, ed. M. Maceiras Fafián, 
Madrid, Síntesis, 2002, pp. 197-265.

Martínez Berbel, Juan Antonio, «Una aproximación al tema del 
engaño en algunas comedias de Lope de Vega», Hipogrifo, vol. 
3, 1 (2015), pp. 35-53.

Martínez Zamora, Mª Eulalia, «Gestualidad y teatralidad en la pin-
tura del Renacimiento y Barroco en las colecciones del Prado 
(Aproximación a un análisis gestual para el trabajo del actor)», 
Parábasis, 3 (2017), pp. 79-114.

Navarro Durán, Rosa, «El engaño a los ojos», Clarín: revista de 
nueva literatura, 111 (2014), pp. 21-27.

Ojeda Calvo, Mª del Valle, «El engaño a los ojos y la teatralidad 
cervantina», en Geométrica explosión. Estudios de lengua y lite-
ratura en homenaje a René Lenarduzzi, eds. E. Sáinz González, 
I. Solís García, F. del Barrio de la Rosa, I. Arroyo Hernández, 
Venezia, Edizione Ca’Foscari, 2016, pp. 339-349.

Oleza, Joan, «La propuesta teatral del primer Lope de Vega», en 
Teatro y prácticas escénicas, II. La Comedia, dir. J. Oleza, Lon-
dres, Támesis, 1986, pp. 251-308.

Oleza, Joan, «Hagamos cosas de risa las cosas de calidad: El lacayo 
fingido, o las armas sutiles de la comedia», en La puesta en escena 



42	D . Gavela

del teatro áureo, Cuadernos de teatro clásico, 8, Madrid, Ministe-
rio de Cultura, 1995, pp. 85-119.

Oleza, Joan, «El primer Lope: un haz de diferencias», Ínsula, 658 
(2001), pp. 12-14.

Oleza, Joan, «Las posibilidades extremas de una traza grave. “El 
amor desatinado”, de Lope de Vega», En buena compañía: es-
tudios en honor de Luciano García Lorenzo. coord. J. Álvarez 
Barrientos et al., Madrid, CSIC, 2009, pp. 489-504.

Orozco, Emilio, El teatro y la teatralidad del Barroco, Barcelona, 
Planeta, 1969.

Roso Díaz, José, «El recurso del engaño en la obra dramática del 
primer Lope de Vega», Hesperia: Anuario de filología hispánica, 
2 (1999), pp. 115-126.

Roso Díaz, José, Tipología de engaños en la obra dramática de Lope 
de Vega, Cáceres, Universidad de Extremadura, 2002.

Smerdou Altolaguirre, Margarita, «El engaño a los ojos: un moti-
vo literario», Anuario de la Sociedad Española de Literatura Ge-
neral y Comparada, I (1978), pp. 41-46.

Suárez de Figueroa, Cristóbal, Plaza universal de todas las ciencias 
y artes, parte traducida del toscano y parte compuesta por el doctor 
Cristóbal Suárez de Figueroa, Madrid, por Luis Sánchez, 1615.

Suárez Miramón, Ana, «Cervantes en los autos sacramentales de 
Calderón», Anales cervantinos, XXXV (1999), pp. 511-537.

Teixeira de Souza, Ana Aparecida, «El fingimiento de identidad y 
el engaño a los ojos en El gallardo español de Miguel de Cervan-
tes», Lemir, 22 (2018), pp. 271-284.

Trambaioli, Marcella, «El protagonismo femenino en la épica de 
amor de la comedia urbana», Texto, códice, contexto, recepción. 
Jornadas de estudio sobre el teatro de Lope de Vega (en memo-
ria de Stefano Arata), Pescara, Librería dell’Università Editrice, 
2006, pp. 157-173.



El engaño visual en la conformación cultural quinientista	 43

Torres, Milagros, «Trois masques pour Leonarda: voir est toucher 
dans La viuda valenciana». Mélanges de la Casa de Velázquez, 2 
(1993), pp. 37-50.

Vaccari, Debora, «“Máscara fue mi locura, mis mudanzas acabé”: 
las máscaras en el teatro del primer Lope», coord. M. L. Lobato, 
Máscaras y juegos de identidad en el teatro español del Siglo de 
Oro, Madrid, Visor, 2011, p. 189-205.

Vega Carpio, Lope de, Virtud, pobreza y mujer, en Parte veinte de 
las Comedias de Lope de Vega Carpio, en Madrid, por la Viuda 
de Alonso Martin, a costa de Alonso Pérez, 1625, ff. 202v-226r.

Vega Carpio, Lope de, Las burlas de amor, en Lope de Vega. Come-
dias, Biblioteca Castro, Madrid, Turner, 1993, vol. II, pp. 551-
638. 

Vega Carpio, Lope de, El amor desatinado, en Lope de Vega. Come-
dias, Biblioteca Castro, Madrid, Turner, 1993, vol. V, pp. 361-
456. 

Vega Carpio, Lope de, La viuda valenciana, ed. Teresa Ferrer Valls, 
Castalia, Madrid, 2001.

Vega Carpio, Lope de, Arte nuevo de hacer comedias, ed. E. Gar-
cía-Santo Tomás, Madrid, Cátedra, 2006.



Luciana Gentilli

El galán escarmentado lopeveguesco: «un saco en que 
cabe todo»

El galán escarmentado es la obra que, en esta circunstan-
cia, me servirá de apoyatura para observar al trasluz los 

mecanismos generativos del nuevo arte de hacer comedias, 
impulsado por un Lope todavía treintañero. Se trata de una 
pieza poco conocida y de la cual disponemos de escasos da-
tos: de fecha incierta, la pièce aparece insertada por Morley y 
Bruerton [1968:225] en el apartado de comedias de intervalo 
impreciso, aunque la franja temporal sugerida es la corres-
pondiente al cuadrienio 1595-1598. Cabe señalar, además, 
cómo Álvaro Cuéllar [2023:121], al abordar el problema de 
la datación del corpus lopeveguesco desde procesos informá-
ticos automáticos de estilometría, no se desvíe mucho de la 
fecha propuesta por los dos hispanistas estadounidenses: la 
datación automática por él indicada sería 1599, 21. 

Otra singularidad de esta obra es que no contamos ni con 
el manuscrito autógrafo ni con un impreso autorizado: El ga-
lán escarmentado no se publicó, en efecto, en ninguna de las 
veinticinco Partes de comedias de Lope. El único testimonio 
existente es el transmitido por el manuscrito con signatura II-
461, custodiado en la Biblioteca de Palacio de Madrid y cui-

1   Para más datos acerca de la posible fecha de composición de la pieza 
véase Fernández Rodríguez [2014: 300-302].



El galán escarmentado lopeveguesco: «un saco en que cabe todo»	 45

dadosamente estudiado por Stefano Arata [1989]2. Redacta-
do por un solo copista hacia la mitad del siglo XVII, El galán 
escarmentado ocupa los folios 180r-200v del manuscrito. Por 
error, el testimonio atribuye la comedia a Guillén de Castro, 
pero su verdadero autor es, sin lugar a duda, Lope de Vega 
que la menciona en la primera lista del Peregrino en su patria 
(Arata 1989:48).

Ahora bien, el primer rasgo que hay que resaltar es la di-
ficultad de encajar la pieza dentro de un único subgénero 
teatral3, lo cual quizá sea, bien mirado, más que una efectiva 
necesidad heurística, una capciosa obsesión nominalista y ta-
xonómica. Sin embargo, desde otra perspectiva, la variedad 
de posibilidades denominativas puede asumirse como cifra, 
marca singular de  la riqueza significativa de la comedia. Pese 
a ser una obra situada con precisión en el espacio y en el 
tiempo – el Madrid filipino que en 1583 celebra la toma de 
las Azores –, el papel estructural asignado al espacio urbano 
(Guarino 2005: 13-15) no impide, en efecto, la presencia de 
un importante paréntesis rural, colocado por el autor hacia 
la mitad de la segunda jornada. La abundancia de referentes 
reales a la toponimia madrileña (Iglesias de San Nicolás; de 
Santa Cruz y de San Sebastián J.II, 132a; de San Ginés J.II, 
132b; Calle Mayor J.II, 132b; Casa de Campo J. III, 147a; 
orillas del Manzanares J. III, 145b-149a) sirve tanto para dar 

2   Sobre este mismo códice de carácter antológico había fundado, a co-
mienzos del siglo XX, Cotarelo y Mori su edición de comedias inéditas 
lopianas: cfr. Lope de Vega, El galán escarmentado. Todas las citas del 
presente trabajo proceden de esta edición.
3   «Un problema evidente a la hora de analizar esta evolución cronológica 
es seleccionar a priori un corpus de obras, pues cuanto más temprana es la 
fecha de redacción más frecuente es encontrar en una misma comedia ras-
gos de varios subgéneros y por tanto más difícil es delimitar pertenencias 
a una categoría determinada» (Gavela García 2005:305).



46	 L. Gentilli

pie a una intencional laus urbi4 como para poner al descubier-
to las lacras de la Corte de todas las Españas, santuario de la 
intriga, de la lascivia y del apego al oro, a la que el Fénix gusta 
de contraponer la imagen de una aldea genuina y de toques 
coloristas. Dicho lo cual, se podría modificar la precedente 
calificación de comedia urbana en la de comedia mixta.

La delimitación genérica se hace todavía más compleja si 
de la localización espacial pasamos a los nudos temáticos. A 
primera vista El galán escarmentado podría etiquetarse como 
comedia de amor tout court, puesto que se centra en los lances 
sentimentales del galán Celio. En realidad la obra es un com-
pendio de casuística amorosa, dado que ensarta casos de los 
más variados, que abrazan tanto el concepto de amor como el 
de desamor, de carnalidad como de pasión dañina, de burla 
como de furor o de escarmiento... Lo más curioso es, sin em-
bargo, la impresionante capacidad del Fénix de ir mezclando 
tonalidades y registros aparentemente incompatibles: en efecto 
la comedia enhebra secuencias cómicas, de corte entremesil y 
picaresco5, enaltecedoras de un mundo rufianesco, repleto de 
ecos celestinescos6, a las que subsiguen escenas altamente trá-

4   Objeto de alabanza es sobre todo la Casa Palacio de la Casa de Campo, 
cuya creación se debe a Felipe II, bajo cuyo mandato se empezó a cons-
truir en 1562: «Roberto Siéntate aquí, en esta puente, / rico edificio que 
admira. / Mira esa casa famosa / de campo, y esa ribera. // Celio Déjame 
ir. [...] // Roberto Mira, este parque y palacio / de Filipo sin segundo, / 
donde lo mejor del mundo / cabe en tan pequeño espacio» (J. III, 147a).
5   Del mundillo apicarado de los entremeses proceden tanto la escena de 
los suspiros (J. I, 127a) como la del baño de harina (J. II, 128a-b). Singular 
resulta, además, el caso de transvestismo masculino o, mejor dicho, de femi-
nidad contrahecha (Canavaggio 1998:457-470), protagonizado por el villa-
no Armento (J. II, 139b). Víctimas de todas esas feroces burlas son Celio y 
Roberto, equiparados en cuanto agentes de la risa y de la graciosidad.
6   Los usos burdelarios de la noche, las citas amorosas obstaculizadas por 
peligrosos contratiempos, la complacencia de las mancebas, recompensa-



El galán escarmentado lopeveguesco: «un saco en que cabe todo»	 47

gicas – hasta el punto de que a la pieza no le vendría mal la 
denominación de drama de honor conyugal –, con asesinatos 
y muertes fingidas... Pero Lope no se conforma con eso. Su kit 
de creación de storytelling da generosa cabida también a un 
ejercicio de glorificación nobiliaria, bajo el cual aflora un narci-
sista esfuerzo de autopromoción: se trata de la celebración de 
la toma de la isla Tercera en 1583 por parte del primer Marqués 
de Santa Cruz7, a la que el Fénix asocia una heroica represen-
tación de sí mismo en cuanto poeta soldado, cuyo bautismo de 
fuego se remontaría a aquel exitoso suceso. Considerando este 
último detalle, al cañamazo lopiano le vendría como anillo al 
dedo también la definición de comedia de hechos famosos.

El Galán escarmentado se nos presenta, pues, como una com-
posición musivaria, caracterizada por una diégesis rapsódica, a 
lo largo de la cual el dramaturgo desplega diferentes temas de 
manera rizomática, preocupándose más por la variedad que por 
la profundización y aplicando una cuidadosa estrategia de rese-
mantización. Para probarlo empezaré por la trama de la pieza.

Sorprendentemente la comedia carece de una sólida estruc-
tura argumental, articulándose en una serie de sketches, de 
escenas abocetadas, a menudo de carácter cómico, que enmar-
can las desaventuras sentimentales del protagonista, el galán 
Celio. De vuelta a la capital de las Españas, tras haber parti-
cipado en la gloriosa jornada de las Azores, el alférez Celio, 
acompañado por su criado Roberto, se lleva un buen chasco 
al enterarse de que su amada Ricarda, cansada de esperarle, 

da con costosas cadenas, la presencia de rufianes, son variadas resemanti-
zaciones de sendos episodios de La Celestina.
7   La primera gran batalla naval en el Atlántico de la edad moderna ​ocu-
rrió entre el 26 de julio y el 2 de agosto de 1583 en el archipiélago por-
tugués de las Azores, en el contexto de la guerra de sucesión portuguesa 
(1580-1583). Para una información detallada véanse Fernández Duro 
[1886]; Rodríguez Garat  [2023].

https://es.wikipedia.org/wiki/Azores
https://es.wikipedia.org/wiki/Guerra_de_sucesi%C3%B3n_portuguesa


48	 L. Gentilli

está a punto de casarse con Julio. Ante la falta de firmeza de la 
dama, el joven, tras sufrir un arrebato de locura, se recupera 
de la dolencia, convirtiéndose en un mariposón que pone su 
vista en diferentes mujeres, en busca de un amor no traicio-
nero («Celio Roberto, mi intención / es hallar una mujer / 
que yo pudiese querer / y no me hiciese traición» J. II, 135a) 
y – ¿por qué callarlo? – de la consecución del favor sexual. 
Es así que este novato peregrinus amoris trata de enamorar en 
sucesión a una casada, una soltera libre, una labradora y a una 
bella lavandera; sin embargo, pique donde pique, el mozalbete 
se verá apresado en el rol de burlador burlado, de un don Juan 
menospreciado, víctima – como ya nos explicó Milagros To-
rres [1994] – de los ingeniosos engaños de sus femíneas presas. 
Y de ahí el acertado título de la pieza, El galán escarmentado, 
que Lope, maestro en el arte de engatusar a los oyentes, gra-
bando en su mente el recuerdo de sus propias obras, repite 
tres veces a lo largo del tercer acto (J. III, 140b, 150b, 152b).

A estas alturas creo que resulta evidente cómo esta comedia se 
configura como un cajón de sastre, «un saco en que cabe todo», 
parafraseando la célebre definición de novela propuesta por Pío 
Baroja [1918:11]. De ahí la necesidad de cavar hondo, a fin de 
poner al descubierto todas las teselas musivas de su exuberante 
armazón. Volvamos, pues, al título elegido por Lope para su obra.

En opinión de varios estudiosos, el autobiografismo puede 
adoptarse como una de las claves descifradoras de la pièce y, 
más en general, de muchas de sus obras8. En efecto, Celio, en 
cuanto galán burlado, podría interpretarse como un duplica-
do, una transustanciación teatralizada del mismo Fénix y de 
sus amores volcánicos con Elena Osorio9. Es como si el es-

8   «Lope es el gran comediógrafo de su propia biografía» (Carreño 2018: 34).
9   «La trama de El galán escarmentado presenta muchos elementos del 
tema de La Dorotea, siendo con evidencia Celio y Ricarda las máscaras 
dramáticas de Lope y Elena Osorio. [...] Pero hay más detalles que aluden, 



El galán escarmentado lopeveguesco: «un saco en que cabe todo»	 49

critor quisiera seguir creyendo en esta pasión juvenil, pese al 
insoportable resquemor que le había producido la infidelidad 
de la hija de Jerónimo Velázquez con Perrenot de Granvelle. 
Desde esta óptica la obra daría cuerpo a la esperanza de un 
happy end, extendible a su mismo recorrido vivencial. La hi-
pótesis, sin embargo, se queda en el plano de lo sugestivo, al 
faltar toda convalidación de orden biográfico.

Lo que sí parece evidente es que Lope sabe resignificar con 
creatividad las diversas valencias del término ‘escarmiento’, 
asumiéndolo como eje alrededor del cual gira la obra. Si nos 
atenemos a la definición propuesta por el Diccionario de Au-
toridades (1732), ‘escarmentar’ significa:

Tomar advertencia y enseñanza de lo que en sí mismo u en otros 
ha visto y experimentado, para no caer ni errar en adelante, y 
evitar los riesgos y peligros.

Y también:

Corregir con rigor, de obra u de palabra, al que ha errado, para 
que en adelante se emiende y no vuelva a incurrir en nueva falta 
o error. En este sentido es verbo activo.

La dúplice posibilidad significativa vehiculada por el verbo 
– en su condición de agente activo o pasivo de la acción – se 
reverbera en el protagonista, que se eleva a paradigma com-
portamental tanto de signo negativo como positivo. Como 
amante múltiple, Celio es un ejemplo de laxitud e indecoro, 
un personaje que sirve para escarmentar a contrario. Desde 
esta ladera la obra podría interpretarse como una comedia 
de malas costumbres, compuesta, en la estela de La Celestina, 
«en reprehensión de los locos enamorados» y para escarmien-

a nivel metateatral, a los sucesos autobiográficos de Lope. Ricarda, en la ré-
plica con que pretende disculparse ante el marido celoso, nombra al sobri-
no del cardenal Granvela, por el cual la hija de Jerónimo Velázquez había 
dejado plantado al desesperado dramaturgo» (Trambaioli 2015:147-148).



50	 L. Gentilli

to de los espectadores10. Desde la otra ladera, este mozalbi-
llo irreverente y voluble, golpeado por el desengaño, quiere 
aprender a desamar, renegando del error amoroso, con lo cual 
su trayectoria experiencial nos transmitiría un propósito de 
redención. A esta doble posibilidad se asocia, sin embargo, 
otra eventualidad: Celio es antes que nada un galán carica-
tural, un personaje ridículo al par de su contrapunto, el pro-
to-gracioso Roberto, de lo cual se desprendería la inviabilidad 
de hacer de la pieza un recordatorio moralizador, una llamada 
imperiosa al arrepentimiento. Pero para redondear lo dicho, 
hace falta agregar una postila adicional.

 Como es sabido, al Fénix siempre le encantó ir revolviendo 
paremias, para sacar inspiración a la hora de crear sus fábulas 
dramáticas. Aunque en este caso la acción no proceda directa-
mente de la dramatización de un refrán, es cierto que nuestro 
comediógrafo disponía de una rica cantera de frases prover-
biales relacionadas con el ámbito semántico del escarmiento. 
Como botón de muestra podemos citar las siguientes: «De los 
escarmentados, nacen los arteros» (Rodríguez Marín 1926:117); 
«De los escarmentados, nacen los avisados» (Rodríguez Marín 
1926:117); «Al escarmiento sigue el arrepentimiento» (Ro-
dríguez Marín 1926:21; Martínez Kleiser 1953:n.22027); «El 
escarmentado bien conoce el vado» (H. Núñez 2001:n.2838; 
Correas 2000:E525; Martínez Kleiser 1953:22008); «Bienaven-
turado el que escarmienta en las palabras agenas» (Libro del 
Caballero Zifar (h. 1300): f.161). Y, como broche final, una vez 
más nos cruzamos con una vivificadora reminiscencia de La Ce-
lestina (V, 5): «La experiencia y escarmiento hace los hombres 
arteros». Ni duda cabe de que el fecundo potencial parémico 
se incrusta en la comedia lopesca contribuyendo al perspecti-
vismo y a su plúrima significación.

10   Sobre la fortuna de la tragicomedia rojana en las piezas del joven Lope 
véase Gómez [1998].



El galán escarmentado lopeveguesco: «un saco en que cabe todo»	 51

A la órbita del escarmiento, del desengaño ejemplarizante, 
pertenece también el primero de los ocho sonetos presentes en 
la pieza. La función estructurante de esa cadena de composicio-
nes líricas ya ha sido objeto de ponderados análisis por parte de 
varios críticos (Navarro Durán 1996; Crivellari 2019; Nieto Mo-
reno de Diezmas 2019; Marion-Andrès 2020), a los que remito 
para sacar el provechoso meollo de sus observaciones. En ge-
neral, podemos afirmar, citando a Daniele Crivellari [2019:87], 
que los sonetos «se encuentran en los puntos fundamentales de 
la comedia, esto es, en los momentos de cambio – por parte de 
la pareja galán-criado – de un tipo de mujer a otra  [...] y todos 
se hallan en las primeras dos jornadas». En concreto, el poema 
introductorio representa un unicum dentro de la obra, a la cual 
Nieto Moreno de Diezmas [2019:204] otorga el fascinante ró-
tulo de «comedia sonetil», en cuanto no tiene réplica paródica 
por parte del servidor y es recitado por Celio en su propia casa al 
descubrir la traición de Ricarda. Se trata de un soliloquio emo-
tivo, en el que el personaje, al analizar su estado de ánimo, se 
siente autorizado a abandonarse al Desengaño y a pedirle que 
le deje colgar – sea renuncia, sea ex voto – sus errores-trofeo11. 
Tras la dedicación de la ofrenda votiva al templo, el yo locutor 
recurre, en la segunda cuarteta, al tópico literario de la nauigium 
amoris (cfr. Gómez Luque, Laguna Mariscal y Martínez Sariego 
2016; Gómez Luque 2018; Martínez Sariego, Laguna Mariscal y 
Gómez Luque 2021; Laguna Mariscal y Martínez Sariego 2022), 

11   El motivo de los exvotos como muestra del arrepentimiento del amante 
es un topos reiterado en la lírica áurea, a partir del modelo horaciano del car-
men I,5 (Ponce Cárdenas 2024). Cfr. también Lope de Vega, Edición crítica 
de las rimas p. 536. La visita al «templo santo del Desengaño», descrita por 
Lope en el libro V de su Arcadia, va en esa misma línea: cada una de las vein-
tiuna empresas pintadas en tablas por los pastores en el Templo «funciona 
como el resumen de un relato inserto por uno de los personajes, el resumen 
de una historia de amor fallada que da origen al desengaño» (Bouzy 2017:29).



52	 L. Gentilli

o sea a la asociación y comparación entre la peligrosidad de la 
navegación marina y los sufrimientos inherentes al amor. En el 
primer terceto Celio se compromete a sustentar su actitud re-
dentorista con la promesa de una castidad duradera, sugerida 
por las palabras «fraile y ermitaño», promesa, sin embargo, por 
el mismo quebrantada al anunciar, en el terceto conclusivo, su 
falta de voluntad de salir de la ceguera: «Pero aguárdame un 
poco, desengaño; / mas no me aguardes si a Ricarda vuelto, / 
que es imposible que a tu templo vuelva» (J I, p. 123b). Con un 
efectismo improvisto el galán decide no valerse del desengaño 
como desencadenante para renegar del ‘error’ amoroso y para 
anhelar el camino de la virtus, prefiriendo, en cambio, aferrarse 
a la posibilidad de una reconciliación con la amada, anticipando 
así el final feliz de su itinerario sentimental.

La falta de retractación, de renuncia a la vida ardiente, es 
un quid de exclusivo puño lopiano, como se puede apreciar 
si nos remontamos a la fuente italiana ya señalada por Fucilla 
[1932:235]12, es decir el soneto Qual uom che trasse il grave 
remo e spinse de Luigi Tansillo [Rime, I:341]. Para mayor cla-
ridad, reproduzco el texto completo de ambos poemas:

Celio	 Ya vengo con el voto y la cadena,
desengaño santísimo, a tu casa,
a que de la mayor columna o basa
el grillo cuelgue que a tus puertas suena.
  Aquí la vela y la rompida entena 
pondrá mi amor, que el mar del mundo pasa,
y no con alma ingrata o mano escasa
te ofrecerá la imagen de su pena.

12   «De hecho, la cadena de transmisión del motivo se remonta al “sdeg-
no” de Luigi Tansillo y recorrió los siguientes eslabones, en orden apro-
ximado: Benavides, Lope de Vega, Juan Morales, Góngora, el Conde de 
Villamediana y Luis Carrillo y Sotomayor» (Martínez Sariego, Laguna Ma-
riscal, Gómez Luque 2021:46). 



El galán escarmentado lopeveguesco: «un saco en que cabe todo»	 53

  Ya quiero ser tu fraile y ermitaño,
a tus órdenes y hábitos resuelto;
la vida que es razón que en sí revuelva.
  Pero aguárdame un poco, desengaño;
mas no me aguardes si a Ricarda vuelto,
que es imposible que a tu templo vuelva.       (J I, p. 123b)

		    Luigi Tansillo, Sonetto LXXV

  Qual uom che trasse il grave remo e spinse
gran tempo in forza altrui, poi che da l’empio
tiranno scampa, lieto appende al tempio
il duro ferro che’l piè nudo cinse,
  tal io da la pregion dove mi strinse
Amor tre lustri sciolto, il voto adempio
e per memoria del mio grave scempio
qui sacro la catena che mi avinse.
  O santissimo Sdegno, la cui mano
in un dì spezzò il nodo che’n tanti anni
non bastò rallentar valor umano,
  perché promessa altrui più non m’inganni,
invece di tabella ecco il cor sano,
dove è scritta l’istoria d’i miei danni.

En la composición del contino del virrey de Nápoles, el su-
jeto hablante manifiesta todo su agradecimiento al Desengaño 
por haber sanado su alma del «grave scempio» (v. 7), producido 
por la pasión amorosa, y por haber hecho surgir en él el «san-
tissimo Sdegno» (v. 9), allanando el camino para el arrepenti-
miento. Como se ha visto, en cambio, el personaje lopiano no se 
muestra interesado por el escarmiento palinódico, prefiriendo 
acogerse a la esperanzadora promisión de un reencuentro con 
su dama. En la misma línea se colocan dos ulteriores reelabora-
ciones lopianas: el soneto 38, incluido en la Poética silva [I:207-
208], colección manuscrita de poemas vinculados a la Acade-



54	 L. Gentilli

mia de Granada, y el soneto 162 de las Rimas (1602). En esta 
última versión, Lope retoca notablemente el texto y lo dedica a 
Lucinda; el terceto final, en efecto, se cierra con una confesión 
al «Desengaño santísimo» por parte del yo poético en cuanto a 
su incapacidad de tomar partido contra el deseo: «Más no me 
aguardes, que serás engaño; / que si Lucinda a lo que buelvo 
sabe, / tendráme un siglo con sus dulces ojos» (Lope de Vega, 
Rimas, vv. 12-14)13. Sin anular el eco del fragmento recordado, 
el escritor lo arregla, adaptándolo y amoldándolo al contexto 
circustancial: su nuevo amor por Micaela de Luján.

La estancia en el taller de la escritura lopiana presenta 
además un interés suplementario. El galán escarmentado, en 
una multitudinaria secuencia villanesca del acto segundo (p. 
136b), nos brinda un caso palmario de autopropaganda a tra-
vés de la mención de tres títulos de comedias:

Alcalde 	 Sentaos un poco, hablaremos
de las fiestas del Señor.
[...]

Armento	 ¿Habrá tarasca?
Alcalde			            ¡Y qué tal!

[...]
Pinardo	 ¿Y comedia?
Alcalde			             La de Muza,

cuando entró en Ciudad Real.
Galerio	 ¿La historia no era mejor

del Pródigo y la Serrana
de Placencia?	 (J. II, p. 136b)

Las tres piezas, que el Fénix está publicitando, son: «la de 
Muza», o sea La prisión de Muza o Muza furioso – hoy perdi-

13   Diferentemente el terceto, con el cual se cierra el soneto 38 incluido 
en la Poética silva (vv. 12-14, p. 208), nos transmite una versión rectificada 
del pasaje: «Pero aguárdame un poco, desengaño; / mas no me aguardes, 
que, si al mundo vuelvo, / es imposible que a tu templo vuelva».



El galán escarmentado lopeveguesco: «un saco en que cabe todo»	 55

das –, ambas citadas en la primera lista anexionada a El pere-
grino en su patria; el auto sacramental El hijo pródigo, impreso 
en la parte cuarta de la misma novela bizantina, y la fábula 
romancística de La Serrana de la Vera, siempre mentada en 
la conocida lista. A guisa de escaparate, pues, el dramaturgo 
utiliza su propia comedia como reclamo y reivindicación de 
autoría, a fin de consolidar su prestigio personal. 	

El galán escarmentado, sin embargo, alberga un nivel mu-
cho más alto de aprovechamiento de las oportunidades de au-
tovaloración. Me refiero al narcisista arranque de la pieza, en 
el que nuestro comediógrafo se afana en presentarse como un 
nuevo Garcilaso, un perfecto cortesano, ducho en las armas y 
las letras. Desdoblado en el protagonista de la pieza, Fénix / 
Celio revive su participación en la jornada y conquista de la isla 
Tercera en julio de 1583. En realidad, como queda demostrado 
por González Barrera [2011], la intervención del joven Lope 
en la campaña resulta sobremanera dudosa (cfr. Sánchez Jimé-
nez 2018:45). Lo que sorprende, en cambio, es el detallismo 
de la mise en mémoire del evento ofrecida por el escritor. En 
el largo romance relación de 138 versos (J. I, pp. 118a-119b), 
fundado en las numerosas memorias en caliente que circulaban 
por aquel entonces, y no solo, por consiguiente, – y aquí mi 
opinión difiere en parte de la de González Barrera [2011] –, 
en la narración del licenciado Cristóbal Mosquera de Figueroa, 
«auditor general de la armada y ejército del Rey»14, abundan los 
datos relativos a las fuerzas reunidas para la toma de la isla: la 
lista completa de los buques y de la fuerza de desembarco, los 
nombres de los generales de mar, de los que mandaban la in-
fantería y de los maestros de campo, el elenco de los principales 

14   Su Comentario en breve compendio de disciplina militar lleva una apro-
bación firmada por Diego de Alava y Viamont, fechada el 23 de noviem-
bre de 1591, con lo cual se podría hipotetizar una circulación por la Villa 
y Corte anterior a su impresión en 1596. 



56	 L. Gentilli

caballeros aventureros, es decir los voluntarios que servían a su 
costa al monarca, y, sobre todo, la crónica pormenorizada del 
peligroso desembarco en las playas de la Tercera (cfr. Fernán-
dez Duro 1886; Herrera, Cinco libros de la historia de Portugal; 
Cabrera de Córdoba, Historia de Felipe II, t. III, lib. I, cap. IV). 
Entre las diversas circunstancias rememoradas cabe señalar es-
pecialmente dos incidentes: el episodio del barco encallado en 
los Cachopos de la barra, o sea la barra de salida a mar abier-
to que obstaculizaba el tránsito por el río Betis, accidente que 
obligó a la embarcación a volver a Lisboa para su reparación15 
y que, debido a un error de transcripción del copista, se convir-
tió – en el único testimonio conservado del texto lopiano – en 
«cachopos de Navarra» (cfr. J. I, p. 118b), dando lugar a una 
serie de malentendidos, oportunamente corregidos por Dáma-
so Alonso [1982:305-306]; y la atención acordada a la carga de 
las «mil vacas» (J. I, p. 119a), ingeniosa contramedida adopta-
da por los franceses para contrarrestar el inexorable avance de 
los españoles, y de la que dejan constancia tanto Mosquera de 
Figueroa (Comentario en breve compendio de disciplina militar, 
lib. II, p. 67v.) como Antonio de Herrera (Cinco libros de la his-
toria de Portugal, lib. V, p. 200r). Entre las curiosidades que se 
pueden espigar, destaca por último cierta divergencia en lo que 
atañe a las fechas. Si tanto Lope16 como los cronistas coinciden 
en señalar el 25 de julio, día del apóstol Santiago, como fecha 
de la llegada de la armada a la isla, en cambio el dramaturgo se 
confunde en cuanto a la data del desembarco: «entra a seis de 

15   Se trataba de «la nao Sancta María del Socorro, en que venía la com-
pañía de D. Miguel de Cardona, y húbose de volver al puerto» (Relación 
de la jornada y conquista de la isla Tercera y adyacentes, p. 425).
16   «Celio Del gran río de Lisboa, / la víspera de aquel grande, / que Dios 
le puso este nombre / y Juan sus dichosos padres, / a quien cristianos y 
moros / con tanto amor fiestas hacen, / el Marqués de Santa Cruz / con 
cinco galeones parte» (J. I, p. 118a).



El galán escarmentado lopeveguesco: «un saco en que cabe todo»	 57

julio, un martes» (J. I, p. 118b) escribe el Fénix, repitiendo la 
inexactitud de Mosquera, salvo en lo que corresponde al día de 
la semana17; diferentemente Antonio de Herrera refiere de for-
ma correcta la sucesión cronológica de los acontecimientos18.

Pero lo que imprime una marca distintiva a esta narración 
histórico-cronística es el peán entonado por nuestro Lope re-
portero a la figura de don Álvaro de Bazán, capitán general de 
las galeras de España. El ilustre marino ya había dado prueba 
de su valía en el socorro a Malta en 1565 y, sobre todo, en 
la batalla de Lepanto de 1571, al lado de don Juan de Aus-
tria, de quien era consejero. Desde este prisma, aparece del 
todo comprensible el interés del autor por unir su voz a la 
de cuantos hacían recuentos de sus proezas. Y en efecto el 
Fénix inmortaliza las hazañas del primer Marqués de Santa 
Cruz, fallecido en 1588, en reiteradas ocasiones: en la Arcadia 
y en Las Rimas le dedica sendos epitafios, en la comedia La 
Santa Liga le otorga el rol de personaje hablante y, finalmente, 
en Servir a señor discreto extiende su laude a toda la fami-
lia de los Bazán-Bastán19. Sin embargo, es precisamente en 

17   «Fue siguiendo su viage, con vientos escasos, hasta que en Miércoles, 
seys de Iulio, se descubrió la isla de San Miguel [...] y el día siguiente, 
estuuo la armada cerca de Punta Delgada» (Mosquera de Figueroa,  Co-
mentario en breve compendio de disciplina militar, lib. I, p. 22 v).
18   «[...] el Martes siguiente por la mañana, veyntiseys del dicho, día de 
santa Ana, se arremetiese por el puerto de las Muelas» (Herrera, Cinco 
libros de la historia de Portugal, lib. V, p. 196r). A este propósito, cabe 
precisar cómo la discrepancia en las fechas difícilmente pueda atribuirse a 
la reforma gregoriana del calendario («Será este año de 1582 memorable, 
no solamente por la batalla sucedida en la isla de san Miguel [...] pero tam-
bién por la reformación del Calendario Romano» Herrera, Cinco libros de 
la historia de Portugal, lib. IV, p. 185r), en cuanto el error acumulado a lo 
largo de los siglos era de aproximadamente diez días, y no veinte.
19   Como señalado por Ferrer Valls [2012:43], también «en el Prólogo 
que pronuncia el Teatro en el auto de El hijo pródigo, incluido en El pe-



58	 L. Gentilli

la pieza de la que nos ocupamos, donde el Fénix se explaya 
en la magnificación del venturoso Marqués, atribuyéndole los 
epítetos de «Pirro, Alejandro, Scipión», y presagiando, gra-
cias a su «nombre y fama» (J. I, p. 119b), un futuro radiante 
para el destino de la Monarquía. El porqué de semejante afán 
encomiástico quizá se encuentre en la finalidad de obtener 
mercedes, finalidad que Lope, en cuanto escritor de pane lu-
crando, persiguió a lo largo de toda su trayectoria existencial, 
en la vana búsqueda de un perdurable mecenazgo cortesano. 
Marcella Trambaioli avanza, al respecto, la hipótesis de que El 
galán escarmentado fuese resultado de un encargo20.

Fuera lo que fuera, lo cierto es que el Fénix era plenamen-
te consciente de que su prurito de exhibirse, a través de una 
ingeniosa operación auto-representativa, podía encontrar en 
la figura de Álvaro Bazán el más firme respaldo, de ahí su de-
cisión de desdoblarse en Celio, un redivivo Cid, de indomable 
valor:

Roberto	 Luego ¿cuéntase del Cid
hazaña a la tuya igual?
[...]
¿Si no es por ti y por mí hubiera
triunfado de la Tercera
el Marqués de Santa Cruz?	 (J. I, p. 117a)

Antes de dar por terminado este paseo por los recovecos de 
la comedia, me gustaría llamar la atención sobre dos peculia-

regrino en su patria, Lope de Vega menciona a padre e hijo [...]: “Aquel 
Bazán de Santa Cruz famoso, / a quien hereda tan gallardo hijo”».
20   «Si bien no tenemos noticia del estreno, no se puede excluir que la 
obra se escribiera para un entorno aristocrático antes de pasar a los co-
rrales. Lo corrobora [...] la relevante faceta encomiástica que comprende 
una larga relación de la expedición de la Tercera, en la cual descuella una 
nómina impresionante de nombres pertenecientes a la nobleza coetánea» 
(Trambaioli 2015:148).



El galán escarmentado lopeveguesco: «un saco en que cabe todo»	 59

ridades más: la onomástica de los personajes y el relieve otor-
gado por el dramaturgo a un cuentecillo acuñado en Madrid.

En cuanto a los nombres asignados a las dramatis personae, 
podemos observar cómo solo los personajes principales (Celio, 
Roberto, Ricarda y Julio) poseen nombres propios corrientes, 
mientras que las numerosas figuras secundarias hacen gala a 
menudo de una onomástica exótica, que «choca de manera 
frontal con el marco geográfico» urbano (Arellano 1996:42). 
Veamos unos cuantos ejemplos: Antandro, el padre de Celio, 
quizá deba su nombre al hijo de Epaminón, un jayán de la 
Ínsula Patalena, protagonista de Los quatro libros del valero-
so cauallero Don Cirongilio de Tracia, publicados en Sevilla en 
1545 a manos de los impresores de Jacome Cromberger; Go-
dofre y Pompilio, los dos galanes amigos de Celio, en cambio, 
traen a la memoria respectivamente a Godofre de Bullón, el 
héroe de la conquista de Jerusalén, y al legendario rey de Roma 
(717 a. C-674 a. C); y, por último, Drusila, la dama casada, 
ostenta un nombre famoso por haberlo llevado varias mujeres 
de la gens Livia, entre las cuales Livia Drusila, emperatriz de 
Roma, hermana y amante de Calígula. En definitiva, pues, se 
me antoja correcto afirmar que el proceso de normalización 
onomástica – favorecedor de una identificación entre audien-
cia y ficcion escénica – estaba todavía en ciernes.

A manera de conclusión, me complace sacar a colación un 
gustoso detalle que corrobora la imagen de un Lope fecundo 
invencionero, recolector de leyendas populares y artífice de ma-
drileñismos. Me refiero al término «ballenato» – empleado en la 
pieza por el personaje del Alcalde para ridiculizar al ‘urbanita’ 
Roberto (cfr. J. II, p. 136a) –, cuyo origen se debe a un relato 
anónimo según el cual, en cierta ocasión, unas barricas cayeron 
al Manzanares, y su propietario, un bodeguero, queriendo ad-
vertir de que una de ellas iba llena de vino, gritó «Va llena», 
haciendo creer así a los que le escucharon que había un cetáceo 



60	 L. Gentilli

en el río. Extendida la noticia, los naturales de Madrid pasaron 
a ser llamados con mucha sorna ‘ballenatos’. La homofonía chis-
tosa, según el Diccionario histórico de la lengua española:

se documenta por primera vez, en la acepción «persona originaria 
de la ciudad de Madrid (España)», en la obra de Lope de Vega ti-
tulada El galán escarmentado (1588-1598); a partir de ese momen-
to, se atestigua con cierta frecuencia en el siglo XVII, en autores 
como Cervantes, Calderón de la Barca y Tirso de Molina21.

¿Qué más se le puede pedir a este genial storyteller, idea-
dor de fórmulas dramáticas disruptivas? Como ya queda di-
cho, en su saco cabe verdaderamente todo.

Bibliografía

Alonso, Dámaso, «Los cachopos de Lisboa (en Góngora y Lope)», 
en Obras completas, Gredos, Madrid, 1982, (Góngora y el gon-
gorismo, vol. 3, t. 2), pp. 303-310.

Arata, Stefano, Los manuscritos teatrales (siglos XVI y XVII) de la 
Biblioteca de Palacio, Giardini, Pisa, 1989.

Arellano, Ignacio, «El modelo temprano de la comedia urbana 
de Lope de Vega», en Lope de Vega, comedia urbana y comedia 
palatina: actas de las XVIII Jornadas de Teatro Clásico. Almagro 
11,12 y 13 de julio de 1995, coords. F. B. Pedraza Jiménez y R. 
González Cañal, Universidad de Castilla-La Mancha, Almagro, 
1997, pp. 37-60. 

21   El vocablo pervive a través de  los siglos, hasta dar con la pluma del 
madrilenista Gómez de la Serna, Elucidario de Madrid p. 418: «Todo lo que 
le [al Manzanares] han dicho y le van diciendo le ha vuelto río de ironías, 
por lo que nos llaman a los madrileños ballenatos, naciendo el mote un día 
en que la riada, llevándose las cubas de un tabernero ribereño, le hizo pro-
rrumpir en gritos de desolación: “¡Que va llena! ¡Va llena!”, quedando una 
leyenda de burlonas ballenas, que algunos aseguraban haber visto».



El galán escarmentado lopeveguesco: «un saco en que cabe todo»	 61

Baroja, Pío, Páginas escogidas, Calleja, Madrid, 1918.

Bouzy, Christian, «El “Libro quinto de las prosas y versos del Arca-
dia” de Lope de Vega: una apoteosis emblemática sin imágenes», 
Imago. Revista de emblemática y cultura visual, 9 (2017), pp. 15-38.

Cabrera de Córdoba, Luis, Historia de Felipe II, rey de España. A 
don Felipe IV, su nieto esclarecido, nuestro Señor. Segunda parte, 
Impresores de Cámara, Madrid, 1877.

Canavaggio, Jean, «Los disfrazados de mujer en la comedia», en 
Las mujeres en la sociedad española del Siglo de Oro: ficción tea-
tral y realidad histórica. Actas del II coloquio del Aula-Bibliote-
ca «Mira de Amescua», celebrado en Granada-Úbeda del 7 al 9 
marzo de 1997 y cuatro estudios clásicos sobre el tema, coords. R. 
Castilla Pérez, J. A. Martínez Berbel, Universidad de Granada, 
Granada, 1998, pp. 457-470.

Carreño, Antonio, «Introducción» a Lope de Vega, Cartas (1604-
1633), Cátedra, Madrid, 2018, pp.11-61. 

Correas, Gonzalo, Vocabulario de refranes y frases proverbiales, ed. 
L. Combet, Castalia, Madrid, 2000. 

Crivellari, Daniele, «De sonetos y graciosos en dos comedias de 
Lope», Artifara, 19 (2019), pp. 85-99.

Cuéllar, Álvaro, «Cronología y estilometría: datación automática 
de comedias de Lope de Vega», Anuario Lope de Vega. Texto, 
literatura, cultura, XXIX (2023), pp. 97-130.

Fernández Duro, Cesáreo, La conquista de las Azores en 1583, Su-
cesores de Rivadeneyra, Madrid, 1886.

Fernández Rodríguez, Daniel, «Nuevos datos acerca de los reper-
torios teatrales en el primer catálogo de El peregrino en su pa-
tria», Studia Aurea, 8 (2014), pp. 277-314.

Ferrer Valls, Teresa, «Lope y la creación de héroes contemporá-
neos: La nueva victoria de don Gonzalo de Córdoba y La nueva 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=4033
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=4033
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=4033
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=4033
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=105391
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=105391
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=259396


62	 L. Gentilli

victoria del marqués de Santa Cruz», Anuario Lope de Vega. Tex-
to, literatura, cultura,  XVIII (2012), pp. 40-62.

Fucilla, Joseph G., «Concerning the poetry of Lope de Vega», His-
pania, XV (1932), pp. 223-242.

Gavela García, Delia, «Perfilando géneros: comedias urbanas del 
primer Lope», Espacio, tiempo y género en la comedia españo-
la. Actas de las II Jornadas de teatro clásico. Toledo, 14, 15 y 16 
de noviembre de 2003, eds. F. B. Pedraza Jiménez, R. González 
Cañal, G. Gómez Rubio, Universidad de Castilla-La Mancha, 
Almagro, 2005, pp. 303-317.

Gómez, Jesús, «Primeros ecos de Celestina en las comedias de 
Lope», Celestinesca, XXII 1 (1998), pp. 3-42.

Gómez de la Serna, Ramón, Elucidario de Madrid (1931), Ayuso, 
Madrid, 1988.

Gómez Luque, Juan Antonio, El tópico de la Travesía de amor: de 
la literatura clásica a la poesía española, Universidad de Córdo-
ba, Córdoba, 2018 [tesis doctoral en línea]. Consulta del 11 de 
marzo de 2025.

Gómez Luque, Juan Antonio, y Gabriel Laguna Mariscal, Mónica 
M. Martínez Sariego, «Córdoba tiene mar: el tópico literario 
de la Travesía de amor en la poesía de Góngora», Ámbitos. Re-
vista de Estudios de Ciencias sociales y Humanidades, 36 (2016), 
pp. 75-85.

González-Barrera, Julián, «“En boca del mentiroso hasta lo cierto 
se hace dudoso”: ¿fue Lope de Vega realmente un poeta solda-
do?», Rilce, XXVII 2 (2011), pp. 354-77.

Guarino, Augusto, «El gran teatro de la ciudad. Apuntes sobre la 
relación entre el teatro y el desarrollo urbano a finales del siglo 
XVI», Annali dell’Università degli Studi di Napoli “L’Orientale”, 
XLVII 1 (2005), pp. 7-19. 



El galán escarmentado lopeveguesco: «un saco en que cabe todo»	 63

Herrera, Antonio de, Cinco libros de la historia de Portugal, y con-
quista de las Islas de los Azores, en los años de 1582 y 1583, Pedro 
Madrigal, Madrid, 1591.

Laguna Mariscal, Gabriel y Mónica María Martínez Sariego, «La 
tormenta del tormento: un tópico amatorio y juego verbal en la 
poesía española de la temprana edad moderna», Studia Aurea, 
16 (2022), pp. 349-378.

Marion-Andrès, Claudine, «Andanzas del yo en los sonetos de El 
galán escarmentado de Lope: tensiones paródicas», Polygraφi-
ques, 12 (2020).

Martínez Kleiser, Luis, Refranero general ideológico español, Real 
Academia Española, Madrid, 1953.

Martínez Sariego, Mónica María, Gabriel Laguna Mariscal y 
Juan Antonio Gómez Luque, «El tópico literario de la Trave-
sía de amor en Flores de poetas ilustres de España», Dicenda, 39 
(2021), pp. 37-57.

Morley, Sylvanus Griswold y Courtney Bruerton, Cronología de 
las comedias de Lope de Vega, Gredos, Madrid, 1968.

Mosquera de Figueroa, Cristóbal, Comentario en breve compendio 
de disciplina militar, en que se escribe la jornada de las islas de los 
Azores, Luis Sánchez, Madrid, 1596.

Navarro Durán, Rosa, «Sonetos de El galán escarmentado en un 
manuscrito», Anuario Lope de Vega,  2 (1996), pp. 213-222.

Nieto Moreno de Diezmas, Raquel Carmen, La funcionalidad dra-
mática del soneto en las comedias de Lope de Vega, Universidad 
de la Rioja, Logroño, Tesis doctoral, 2019.

Núñez, Hernán, Refranes o proverbios en romance, ed. L. Combet, 
Guillermo Blázquez, Madrid,  2001.

Poética silva. Un manuscrito granadino del Siglo de Oro, ed. I. 
Osuna, 2 vols., Universidad de Córdoba – Universidad de Sevi-
lla, Córdoba – Sevilla, 2000, I.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=12741
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1735
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/18647


64	 L. Gentilli

Ponce Cárdenas, Jesús, «En el templo del Desengaño: varia fortu-
na de una construcción alegórica (Horacio, Tansillo, Lope, Pa-
ravicino y otros ingenios)», E-Spania. Revue électronique d’étu-
des hispaniques médiévales, 49 (2024).

Real Academia Española, Diccionario histórico de la lengua es-
pañola (DHLE) [en línea]. Consulta del 11 de marzo de 2025.

Relación de la jornada y conquista de la isla Tercera y adyacentes, 
efectuada por el Marqués de Santa Cruz, con la fuerza que tenían 
en ellas los enemigos, en C. Fernández Duro, La conquista de las 
Azores en 1583, Sucesores de Rivadeneyra, Madrid, 1886, pp. 
425-465.

Rodríguez Garat, Juan, «En la Tercera el Francés», Revista de His-
toria Naval, 162 (2023), pp. 11-54.

Rodríguez Marín, Francisco, Más de 21.000 refranes castellanos no 
contenidos en la copiosa relación del maestro Gonzalo Correas, 
Tipografía de la “Revista de Archivos”, Madrid, 1926.

Sánchez Jiménez, Antonio, Lope. El verso y la vida, Cátedra, Ma-
drid, 2018.

Tansillo, Luigi, Rime, ed. T. R. Toscano, Bulzoni, Roma, 2011, I.

Torres, Milagros, «El miedo cómico a la mujer en el primer teatro 
de Lope: El galán escarmentado», en L’individu face à la société: 
quelques aspects des peurs sociales, eds. A. Redondo, M. Vitse, 
PUM, Toulouse, 1994, pp. 111-122.

Trambaioli, Marcella, La épica de amor en las comedias de ambien-
tación urbana de Lope de Vega, y su contexto representacional cor-
tesano, Visor, Madrid, 2015.

Vega, Carpio, Lope de, Cartas (1604-1633), ed. A. Carreño, Cáte-
dra, Madrid, 2018.

Vega, Carpio, Lope de,  El galán escarmentado, en Obras de Lope de 
Vega publicadas por la Real Academia Española (Nueva edición), 



El galán escarmentado lopeveguesco: «un saco en que cabe todo»	 65

ed. E. Cotarelo y Mori, Tipografía de la “Revista de Archivos”, 
Madrid, 1916, vol. I, pp. 117-152.

Vega, Carpio, Lope de, Rimas, ed. F. B. Pedraza Jiménez, Universi-
dad de Castilla-La Mancha, [Ciudad Real], 1993, tomo I.



Gaston Gilabert

La escenificación de la maravilla a través de la métrica en 
Los celos de Rodamonte de Lope de Vega

Introducción1 

En Los celos de Rodamonte, Lope de Vega fusiona los ele-
mentos típicos del mundo épico caballeresco con las pa-

siones humanas más intensas, especialmente los celos, el amor 
y el honor. Ambientada en un universo fantástico poblado de 
guerreros, hechiceras y gigantes, la comedia destaca por su 
estructura episódica y su riqueza de personajes, cuyas histo-
rias se entrecruzan continuamente en un entramado comple-
jo. Uno de los aspectos más interesantes es el contraste entre 
el mundo de la acción heroica y las emociones internas de los 
personajes. Aunque los protagonistas están inmersos en gran-
des gestas —como obtener armas legendarias o combatir en 
guerras épicas—, es el conflicto amoroso el que da sentido a 
sus actos. El personaje de Rodamonte encarna la tensión entre 
la fuerza desmedida y la vulnerabilidad emocional: su bravura 
se ve quebrantada por los celos, llevándolo a la violencia irra-
cional. Este sentimiento se convierte en el verdadero motor 
de la tragedia que envuelve a varios personajes, sobre todo a 
la inocente Celaura.

1   Esta publicación es parte del proyecto de I+D+i Teatro Áureo en Diacronía 
(METADRAMA), con referencia PID2024-161619NA-I00, financiado por 
MICIU/AEI/10.13039/501100011033/ y por FEDER (Unión Europea).



La escenificación de la maravilla	 67

Lope también introduce una crítica velada a la figura del 
caballero ideal. A través del enloquecido Orlando o del ven-
gativo Rodamonte, cuestiona la idealización de la valentía y el 
honor cuando se ven contaminados por las pasiones2. El final, 
con el bautismo de Rugero y la celebración cristiana, refuerza 
un cierre moralizante que exalta la fe y el amor verdadero 
como redención. 

De Los celos de Rodamonte contamos con dos testimonios 
antiguos: un manuscrito no autógrafo conservado en la Bi-
blioteca Nacional de España con signatura 16.907 y un im-
preso dentro del volumen Doce comedias de varios autores, 
publicado en Tortosa por Francisco Martorell en 1638. Asi-
mismo, gracias a un documento de 1588 por el que Gaspar de 
Porres cede los derechos de representación de la comedia a 
Mateo Salcedo [Froldi 1968:140], obtenemos una fecha que 
permite debatir con mayor precisión su datación, pese a la 
disparidad de propuestas que la crítica ha puesto encima de 
la mesa. El documento de 1588 lleva a que desde aquí nos 
inclinemos más bien hacia las hipótesis de Morley y Bruerton 
[1968:590], Froldi [1968:140], Oleza [1981:2010], Maglione 
[1985:7-9] y Trambaioli [2004:297-299], que ubican Los celos 
de Rodamonte en la fase anterior a su llegada a Valencia; y 
no tanto las que ofrecen Menéndez Pelayo [1949:366-367], 
Suárez [1998:346] o Cuéllar [2023:118], que, a partir de dis-
tintas metodologías3, ubican la escritura de la comedia a partir 
de 1596, en el período de su vuelta a Castilla.

2   También podría leerse el personaje de Celaura como una antítesis del 
ideal de dama, sobre todo al inicio, cuando la vemos enfrentarse a un león. 
Por su singular caracterización, Marion-Andrès [2026] lee este personaje 
en clave paródica y llega a hipotetizar que podría haber sido representado 
por un hombre vestido de mujer.
3   En este sentido, la metodología más innovadora es la de Cuéllar, que 
plantea la datación automática de las comedias a partir de frecuencias léxi-



68	G . Gilabert

Esta obra está basada fundamentalmente en el Orlando in-
namorato, en el Orlando furioso y en La segunda parte de Or-
lando de Nicolás de Espinosa, con una clara preferencia por 
la obra de Ariosto. Según Menéndez Pelayo, Lope no supo 
aprovechar las virtudes de esa elevada tradición en la que se 
inserta, pues el resultado sería nefasto. Los celos de Rodamon-
te le merece una condena sin paliativos [1949:368]: 

Los materiales no podían ser mejores, pero su acumulación 
ahogó al dramaturgo. Esta comedia es una de las peores y más 
monstruosas de su género. Únicamente merecen aprecio el esti-
lo y versificación de algunos trozos, siendo de notar la abundan-
cia de tercetos, y la facilidad con que Lope los adapta al diálogo 
dramático, del cual parecen tan impropios.

El polígrafo santanderino dejó de lado la ponderación de 
ciertos factores. En primer lugar, que, dentro de esa dispersión 
de materiales heterogéneos sin aparente concierto, descansa un 
homenaje a una tradición de poesía narrativa de tipo episódico, 
presente en otras obras teatrales a menudo mal leídas, como La 
casa de los celos y selvas de Ardenia de Cervantes4. En segundo 
lugar, que esa acumulación de hilos narrativos, en parte, pue-
de explicarse como característica de la práctica escénica cor-
tesana de finales del siglo XVI, como muy bien ha defendido 
Trambaioli [2004:298]. Y, en tercer lugar, que, pese al presunto 
abigarramiento, hay estrategias dramáticas que dotan de cohe-
rencia orgánica al conjunto, como las que la métrica presenta 

cas. Que Los celos de Rodamonte no responda bien a este tratamiento au-
tomatizado podría deberse a que el texto lopesco se encuentra contamina-
do por la intervención de otras manos, como ya apuntó Arjona [1956:292] 
en sus análisis ortológicos. Por su parte, Menéndez Pelayo ya había dicho 
sobre una parte de la comedia que «debe de estar horriblemente corrom-
pido por los cómicos o por los copistas» [1949:411].
4   Para un análisis estrófico de esta comedia, véase Ballester Morell 
[2025].



La escenificación de la maravilla	 69

a través de sutiles correspondencias y simetrías. El análisis in-
manente de las estructuras estróficas nos brinda información 
de interés sobre los tinelos del teatro áureo; de ahí que lo haya 
adoptado como línea de investigación5 y que ahora me propon-
ga desarrollarlo a propósito de Los celos de Rodamonte.

Antes de abordar esta dimensión sonora en la comedia lopes-
ca, es preciso introducir unos parámetros esenciales. En el teatro 
del Siglo de Oro se observa una correlación significativa entre 
determinadas estrofas métricas y ciertos contenidos temáticos, lo 
que pone de manifiesto una relación estrecha entre sonoridad y 
sentido. En su Arte nuevo de hacer comedias, Lope de Vega insta a 
los dramaturgos a adecuar el tipo de estrofa al tema o a la atmós-
fera de la escena que se desea representar: es el conocido pasaje 
que principia por «Acomode los versos con prudencia / a los su-
jetos de que va tratando» [vv. 305-312]. En este sentido nos dice 
que las décimas «son buenas para quejas»; el soneto «está bien en 
los que aguardan»; los romances son exigidos por «las relaciones» 
de sucesos; las octavas sirven muy bien a la misma función que los 
romances, aunque aportan un grado mayor de elevación estética 
– «lucen por extremo» –; los tercetos son «para cosas graves»; 
y, las redondillas, «para las de amor». Si bien no se trata de una 
norma estricta, no resulta fortuito que en dicho pasaje el Fénix 
mencione seis estrofas distintas, cada una de las cuales correspon-
diente a un tipo específico de musicalidad, enmarcada dentro de 
dos grandes tradiciones prosódicas: la del verso octosílabo de raíz 
hispánica y la del endecasílabo de influencia italiana.

Desde sus primeras obras, Lope contribuyó a la consoli-
dación del uso alternado de estrofas métricas dentro de una 
misma pieza dramática, con el fin de cultivar el gusto por la 

5   Véanse, por ejemplo, Gilabert [2025a] y mis trabajos sobre métrica 
dramática dedicados al teatro hagiográfico de Lope de Vega [2024c] y a 
las comedias en colaboración de Diamante [2024b] y de Moreto [2025b].



70	G . Gilabert

variedad, ambientar las escenas a través del oído y conferir una 
pluralidad de significados mediante la elección y variación de 
las formas métricas; por ejemplo, para escenificar la maravilla. 
En la comedia nueva, la métrica tradicional española ocupa ha-
bitualmente la posición no marcada, es decir, se emplea como 
forma neutra y predominante. En cambio, los metros de ascen-
dencia italiana se reservan para momentos de especial énfasis 
dramático o para escenas particularmente significativas.

Gracias a estos recursos, el contraste auditivo se convierte 
en un componente expresivo de gran potencia en el teatro 
áureo; sin embargo, esta dimensión resulta difícil de apreciar 
plenamente en una lectura silenciosa, ya que las obras fueron 
concebidas para su oralización y escenificación, donde la mu-
sicalidad del verso adquiere su verdadera eficacia comunica-
tiva. En concreto, este trabajo se centra en el modo en cómo 
utiliza el primer Lope los metros italianos para escenificar la 
maravilla y, en general, con qué procedimientos sonoros este 
Lope temprano busca la admiratio ante lo maravilloso.

Endecasílabos sobrenaturales

El primer contraste sonoro abrupto – y entiendo por tal el 
cambio de familia prosódica, de versos españoles a italianos 
o viceversa – viene preparándose largo rato en una secuencia 
de 230 versos de quintillas y se ejecuta con el tránsito hacia un 
segmento en tercetos encadenados vinculados con lo sobrena-
tural. A continuación, disponemos un diagrama métrico6 de la 
primera jornada (fig. 1), en el que las líneas de fondo marcan 

6   Debido a la impresión en blanco y negro, he realizado una adaptación 
del diagrama original, donde se apreciaban mejor las diferencias entre las 
distintas tonalidades de un color frente a las de otro.



La escenificación de la maravilla	 71

los grupos de cien versos y donde aparecen los metros espa-
ñoles en tonos claros con el objetivo de que contrasten con los 
italianos, que se muestran con tonalidades más oscuras:

Fig. 1. Diagrama métrico de la primera jornada de Los celos de Rodamonte.

La maga Febosila, sacada del Orlando innamorato de 
Boiardo, con esta primera secuencia de versos italianos, re-
presenta una llamada a la aventura desde lo extraño, lo ajeno, 
lo nuevo. Por tanto, cuando se presenta lo extraordinario, lo 
inexplicable desde el punto de vista argumental, esta maravi-
lla viene acompañada con un cambio en el paisaje sonoro, y 
no cualquiera, sino el primero, la primera desautomatización 
dentro de ese horizonte armónico.

Es posible respaldar esta interpretación con otros elemen-
tos que podemos tener en cuenta para apreciar la maravilla 
más allá del cambio métrico: las acotaciones y las reacciones 
del resto de personajes en escena. Si coinciden en un mismo 
pasaje un cambio de tendencia en la métrica, en las acotacio-
nes y en las reacciones, estamos claramente ante el tránsito a 
un valor semántico diferencial que el dramaturgo quiere sub-
rayar y que a menudo ocurre ante lo maravilloso y extraordi-
nario. Cuando no se da ninguna de estas tres premisas, parece 
que se quiera naturalizar la maravilla e integrarla dentro de la 
atmósfera dramática. Podríamos decir que, para que la ma-
ravilla no sea una mera consecuencia del género en que se 



72	G . Gilabert

inserta, la entidad debe poder aislarse, aunque solo se haga 
en el primer momento en que aparece, y ya sea mediante un 
cambio estrófico, una acotación o una reacción especiales.

A través de tercetos, sabemos que la misión de Febosila 
es ayudar a los héroes indicándoles el poder que poseen las 
míticas piezas defensivas que fueron utilizadas tiempo atrás 
por Héctor. Su intervención inicial viene precedida de unos 
efectos especiales cuya acotación y reacción en escena hace 
pensar en ese énfasis de lo maravilloso [vv. 217-239]7: 

Mandricardo	 […] ¡Ah, dura peña; ah, encantada!
¡Fácil engañoso caso!
¡Vive el cielo, que me abraso!
¡La mano tengo abrasada,
todo me enciendo en su fuego!
¡Oh duro desasosiego!
¡Que me abraso, que me quemo!
Laurimo, de ti blasfemo
si no me socorres luego.
¿Éste es fuego o es furor?
Por aquí suena una fuente:
echarme será mejor,
recíbame su corriente
y temple el furioso ardor.

Métese entre el monte, como que se va a echar en la fuente, y 
sale por otra parte la mágica encantadora.

[Febosila]	 Mandricardo valiente, ya se llega
el tiempo que, del centro del olvido,

7   La numeración de versos puede contener errores, pues corresponde a 
la única edición crítica existente, meritoria por cuanto abrió camino para 
que a partir de su publicación en 1985 el lector y el investigador pudieran 
acceder más cómodamente al texto, pero que adolece de diversos defectos 
que hacen necesaria una nueva edición de la comedia. Para las citas de este 
trabajo he utilizado también el manuscrito y el impreso de 1638.



La escenificación de la maravilla	 73

renombre a la divina fama entrega.
Ese furor colérico encendido,
que de Agricán te lleva la venganza,
será de la fortuna reprimido,
mas si tu mano poderosa alcanza
las que en tu fuego te encendieron armas,
en ellas te aseguro tu esperanza. 

A continuación, la respuesta de Mandricardo se produce 
en forma de quintillas, es decir, Lope de Vega no le hace par-
tícipe de ese don sonoro que posee la maga y marca todavía 
más el cambio brusco de estrofas exclusivo de la intervención 
inaugural de Febosila. El carácter inaugural se debe a que, de 
las siete veces que toma la palabra este personaje sobrenatural 
en la comedia, solo la primera, la de su aparición, está en me-
tro italiano. En cuanto entra en diálogo con los «mortales», se 
pasa a los versos españoles o, mejor dicho, lo hace en cuanto 
termina el efecto sorpresa de su abrupta aparición.

El siguiente contraste métrico también tiene que ver con la 
maravilla iniciada por Febosila y se establece así un puente sonoro 
que conecta ambas experiencias mágicas a través del oído. Ahora 
afecta a la peripecia en solitario de su hermano Candrimando, 
que se topará con otra pieza defensiva de Héctor, el escudo, que 
igualmente abrasa y ciega con su luz. La estructura es paralela y la 
simetría clara, a pesar del carácter episódico de la comedia.

Si la importancia de las armas mágicas del héroe troyano la 
había representado antes Febosila con versos italianos, ahora 
se hará en diferido, mediante un mensaje encima del escudo 
en que se consigna la información pertinente y el obstáculo 
que deberá superar el segundo hermano [vv. 305-327]:

	 Va a descolgallo y cáese en el suelo.

Candrimando	 Ciego estoy: ¡oh resplandor



74	G . Gilabert

que me ha quitado la vista!
¡Helado estoy de temor!
No hay águila que resista
tanta luz ni tanto ardor.

	 Está un cartel encima.

Encima he visto un cartel;
ciego estuve, pues que de él
pude informarme primero:
ahora bien, leerlo quiero,
veré lo que dice en él:	
«El caballero que llevar quisiere
de aqueste escudo el mágico tesoro,
rompa por esta peña si pudiere,
y venza el fuerte Arcildo y Tremedoro,
y en un campo nevado donde viere
un verde trigo con espigas de oro,
hallará una doncella que se obliga
al premio y galardón de su fatiga.»
Esa no me puede dar
ninguna cosa que toque
a la honra militar
que el galardón me provoque:
Laurimo, venme [a] ayudar.

Las instrucciones sobre el objeto mágico en versos italia-
nos – aquí, una octava real – vuelven a estar enmarcados por 
las quintillas de uno de los hermanos tártaros. Aunque lo pa-
rezca, aquí tampoco Lope hace partícipe del arte mayor al 
personaje que quiere ser beneficiario de esos poderes, Candri-
mando, pues está leyendo versos ajenos.

En suma, las únicas veces en que lo sobrenatural pagano 
y los versos italianos se unen es en dos momentos del primer 
tercio de la jornada primera: por una parte, la presentación 
de Febosila ante Mandricardo, con la explicación de parte de 



La escenificación de la maravilla	 75

la armadura de Héctor [vv. 231-264] y, por otra, el mensaje 
que lee Candrimando con la explicación del escudo del héroe 
troyano [vv. 315-322]. Son las dos primeras veces en que se 
muestran estrofas italianas de un total de dieciocho aparicio-
nes en toda la comedia. A partir de este momento temprano, 
las formas que incluyen endecasílabos servirán a otras funcio-
nes dramáticas ajenas a la maravilla sobrenatural pagana, pero 
no ajenas a otros tipos de maravilla.

Versos para Celaura, Bradamante y Doralice

Se han tratado las experiencias en soledad de dos de los 
tres hermanos, Mandricardo y Candrimando, por orden de 
aparición en la comedia. Lope de Vega deja a la última, Ce-
laura, para la tercera situación de soledad. La única vez en 
que había actuado anteriormente era en compañía de sus her-
manos, en la primera escena de la primera jornada, donde se 
enfrentaba con lo que parecía un león y se preciaba de ser 
mujer guerrera y valiente: «pues de esta suerte, en mis brazos 
/ los huesos le haré pedazos» [vv. 6-7], a lo que Candrimando 
respondía: «Envídiente las mujeres» [v. 9].

Tras la noticia de la muerte de su padre, los tres herma-
nos partían a Francia por separado, con sed de venganza, y se 
daba comienzo a ese procedimiento por el que Lope de Vega, 
saltando de caso en caso —como en el Orlando furioso— nos 
cuenta la suerte de cada uno de los personajes en sus respec-
tivos caminos. Mandricardo, en quintillas, se topaba con la 
maravilla sobrenatural en tercetos y volvía a las quintillas; su 
hermano Candrimando, también en quintillas, se encontraba 
con la maravilla sobrenatural en octavas reales y volvía a las 
quintillas. En esta segunda escena se daba una reducción en 
cantidad y en calidad de lo maravilloso, porque los versos ita-



76	G . Gilabert

lianos se reducían de 34 a 8, y porque el personaje mágico en 
el primer caso participaba de viva voz y, en el segundo, lo hacía 
a través de un mensaje leído. Finalmente, el foco se desplaza 
hacia Celaura y, por el horizonte de expectativas, el lector o 
espectador espera encontrar también un elemento maravillo-
so relacionado con un objeto mágico, aunque el contacto sea 
minúsculo por esa tendencia a la reducción, pero no es así: 
no se topa con ningún arma o pieza de armadura mágica, ni 
con un mensaje análogo. Pese a ello, sí hallamos esa transición, 
ese cambio sonoro de quintillas a octavas reales a partir de su 
encuentro con unos personajes nuevos: Ferragut, Alí y otros 
de sus hombres. El patrón se ha truncado parcialmente: a di-
ferencia de los dos casos anteriores, se trata de una larguísima 
secuencia de esa estrofa de arte mayor en la que, además, se 
permite la participación de la noble tártara en tal modo de 
expresión y en la que se incorporan nuevos materiales de la 
fuente italiana. Así se produce el cambio sonoro [vv. 358-366]:

Celaura	 […] Buscar quiero en esta playa
navío que a Europa vaya.
Basta, que al paso se ofrece;
gente de la mar parece,
y permita Dios que la haya.

Suena ruido dentro de desembarcación, y salen Alí y Mahomat.

Mahomat	 ¿Qué tierra es ésta, Alí, donde el gobierno
del implacable Alá nos ha traído
por el diciembre del furioso invierno
con la lluvia del austro embravecido?

La trama bélica de Ferragut ya no volverá a las octavas 
reales: solo se trata de esta primera vez, por la novedad. Asi-
mismo, la trama de Celaura, tampoco volverá a participar de 
esa estrofa. Esto nos recuerda a la participación de la mágica 



La escenificación de la maravilla	 77

Febosila, que solo la primera de sus siete intervenciones se 
disponía en tercetos, el resto, en quintillas.

Empero, el hecho de que la irrupción de Ferragut con el 
moro Alí y otros soldados coincida con una larga secuencia de 
octavas reales no representa una arbitrariedad gratuita, pues 
responde directamente al hipotexto de las octavas ariostescas. 
A esto se refiere Trambaioli cuando dice, a propósito de Los 
celos de Rodamonte: «No deja de ser significativo, diríamos 
meta-literario, el recurso a la octava real por parte de perso-
najes salidos de los romanzi; es el caso de Ferragut en el acto 
I» [2004:313] y, más en detalle [2004: 311] 8: 

Se pueden aislar escenas enteras en que, a la manera de alguna aca-
demia literaria, un personaje secundario va narrando episodios del 
Furioso que no entran en la intriga dramática. Es lo que ocurre en 
el acto I, cuando el moro Alí, declamando significativamente en oc-
tavas y para mayor abundamiento con rima esdrújula, habla en tér-
minos despectivos de Angélica, cuya figura no pertenece al reparto.

En el diagrama métrico (fig. 1) encontramos un último seg-
mento de versos de raíz italiana, la tirada de endecasílabos 
sueltos, que vuelven a corresponder a la presentación de una 
nueva trama y de un nuevo personaje: Rugero. Él tampoco 
repetirá ese tipo de estrofa en el futuro.

En definitiva, en la primera jornada el verso italiano sirve a 
la maravilla sobrenatural pagana en dos ocasiones y a la pre-
sentación singular de los dos nuevos personajes con las dos 
nuevas tramas de las que son portadores: Ferragut buscando 
a Angélica y Rugero suspirando por Bradamante. Dos tramas 
muy estrechamente relacionadas con su hipotexto italiano.

8   En un trabajo posterior, la misma investigadora italiana analiza la co-
media Angélica en el Catay y localiza varias octavas reales en que Lope de 
Vega está vertiendo al castellano, de manera literal, octavas del Orlando 
furioso [2020:166].



78	G . Gilabert

Hasta este punto se han referido todos los protagonistas 
excepto el que da título a la comedia. La presentación de Ro-
damonte se hace también en la jornada primera, pero, a dife-
rencia de las anteriores tramas —protagonizadas por Mandri-
cardo, Candrimando, Celaura, Ferragut y Rugero—, Lope de 
Vega no le concede la participación en una escena con versos 
endecasílabos. Sí lo iguala con un cambio sonoro, aunque 
mucho más sutil: de quintilla a redondilla. Es decir, el cambio 
más silente en la presentación de tramas, pero también el más 
duradero, se ofrece a Rodamonte, que, a través de redondillas 
empieza su historia de amor y celos con Doralice. La mayor 
parte de esta trama a lo largo de la comedia se realiza en la 
misma estrofa española.

En este momento nos vemos tentados a utilizar la cita del 
Arte nuevo de hacer comedias en que Lope asocia las redon-
dillas a las cosas de amor, pero no hay que olvidar que, en 
la época, quintillas y redondillas solían incluirse en el mismo 
saco y que en la comedia de Los celos de Rodamonte prácti-
camente todo tiene que ver con el amor, pues encontramos 
varios triángulos amorosos y múltiples monólogos de pasión 
y de celos. Ferragut y Rugero, por ejemplo, ya habían expre-
sado sentimientos de amor en versos italianos en la misma 
jornada primera.

La trama en redondillas de Doralice y Rodamonte parece 
actuar de puente para una conexión sonora entre escenas y seg-
mentos separados en el tiempo. En toda la comedia solo hay 
dos formas métricas españolas: quintillas y redondillas. Esta 
última estrofa tarda en aparecer, pasada la mitad de la prime-
ra jornada y, en ella, cuenta con un número inferior de versos 
respecto de las quintillas. Las redondillas entran por primera 
vez con la trama de Doralice y se mantienen durante su historia 
amorosa hasta que es interrumpida por los endecasílabos suel-
tos de la trama de amor de Rugero y Bradamante. En la siguien-



La escenificación de la maravilla	 79

te aparición de Doralice, ya en la segunda jornada, vuelve a 
hacerlo con redondillas (fig. 2); luego se acuesta para dormir y, 
en este estado, sus criados pugnan por quién va a violarla, mo-
mento en que llega Mandricardo furioso destrozándolo todo a 
su paso con tercetos. Al despertar de su sueño, Doralice vuelve 
a hacerlo con redondillas, como si los versos italianos formasen 
parte de una pesadilla y no tuvieran que ver con ella. Se trata 
de un puente sonoro en que el oído detecta una continuidad se-
mántica. Al finalizar esta escena, en ese pasaje en el cual Dora-
lice logra calmar a Mandricardo y se dan la palabra de esposos, 
terminan las redondillas. Cuando llegan las quintillas, Doralice 
ya no está en escena. En el tercer acto (fig. 3), es la historia de 
Doralice la que vuelve a inaugurar jornada —como ocurría en 
la segunda— y se le debe esa primera sección de redondillas. 
No obstante, en esta tercera jornada, excepcionalmente rica en 
formas métricas y con un número superior de versos italianos 
frente a españoles, las dos últimas intervenciones de Doralice 
las hace en dos estrofas alternativas.

Los tercetos y la locura

La maravilla en esta obra se consigue fundamentalmente 
con el recurso a la locura producida por los celos, que llega 
a grados hiperbólicos, como marca la tradición ariostesca. Y 
es en estos pasajes donde más notamos lo abrupto del cam-
bio prosódico. Como dice Chevalier: «L’épisode de la folie 
de Roland a vivement impressionné les lecteurs espagnols à 
la fin du XVIè siècle et dans les premières années du siè-
cle suivant» [1966:418]. Así, Lope de Vega no hace más que 
aprovechar y subrayar mediante la métrica esta fascinación 
que ejerce la locura desatada. En la jornada segunda esto es 
meridianamente claro:



80	G . Gilabert

Fig. 2. Diagrama métrico de la segunda jornada de Los celos de Rodamonte.

Con relación al decoro, cuya norma general indica una pre-
ferencia para la asociación de personajes elevados y acciones 
graves con un modo de expresión igualmente elevado y grave, 
como el que vehiculan los versos italianos, cabe decir que en 
esta segunda jornada suceden pasajes de gravedad protagoni-
zados por nobles, situaciones verdaderamente trágicas. Así, 
el relato de una víctima femenina que ha sido abandonada 
después del trato sexual, un intento de suicidio, un combate 
entre Ferragut y Rugero, el asesinato de la infanta Celaura y el 
traslado de su cuerpo inerte hasta el mar. Sin embargo, todos 
estos pasajes están en metro españoles de arte menor.

Las dos secuencias que rompen esa prosodia y que, por tan-
to, destacan especialmente en la jornada que cuenta con menor 
variedad de estrofas, son: primero, la extrema locura de Man-
dricardo, nuevo rey de Tartaria, que lo destroza y mata todo a 
su paso —«Como la muerte voy ejecutando, / en cuantos hallo, 
mi furor» [vv. 1139-1140]—  y, segundo, la extrema locura de 
Rodamonte, que también destruye cuanto encuentra y amena-
za crueldades sin fin a los hombres [vv. 1663-1707]:

¡Santo Alá! Si lo cojo y arrebato
entre mis brazos, le deshago el pecho,
los huesos le quebranto y desbarato,
y, entre mis dientes mil pedazos hecho,
sus carnes como y de su sangre bebo […].
El fuego os voy a echar en que me ardo:
huid, que va a buscaros Rodamonte
con sueltas manos, aunque paso tardo.



La escenificación de la maravilla	 81

Estamos nuevamente ante un puente sonoro que configura 
un juego de espejos y que Lope subraya acústicamente para 
hacer referencia a la maravilla de lo extraño, lo anómalo y 
lo insólito. La musicalidad del verso es determinante para 
jerarquizar entre tantas tramas y marcar el protagonismo de 
unos motivos o personajes frente a otros. Además, ese vínculo 
especular de ambas furias se hace en tercetos encadenados, 
una estrofa solo utilizada antes para la maravilla sobrenatural 
pagana, con las palabras de la mágica Febosila. ¿Y qué ocurre 
con esta forma métrica durante la tercera jornada?

Fig. 3. Diagrama métrico de la tercera jornada de Los celos de Rodamonte.

La primera secuencia de tercetos encadenados se vuelve a 
utilizar para lo mismo, esto es, para el tercer rapto de furia del 
tercero de los personajes que se ven poseídos por una fuerza 
irracional que produce maravilla: Orlando. Su proverbial lo-
cura se relata en tercetos. Notamos que aquellas enajenaciones 
hiperbólicas en tercetos de Mandricardo y de Rodamonte en la 
segunda jornada preparaban y se apoyaban en el modelo por 
excelencia del furioso, que aquí es también un modelo sonoro 
que respalda el patrón prosódico ideado por Lope de Vega. 

			   Entra9 Lisdano alborotado.

Lisdano	 ¡Guárdeme el cielo de tu airada mano,
que igualo al cielo, y me parece poco!

9   En el impreso, hay una variante en el verbo: «Sale Lisdano alborotado» 
[f. 208v].



82	G . Gilabert

Belardo	 ¿Qué furia es ésa? ¿Dónde vas, Lisdano?
Lisdano	 Socorredme de una ira del infierno,

puesto que en forma y en espíritu humano
no ha visto el siglo antiguo ni el moderno
ejemplo como aqueste de la fuerza
de aquel amor gigante y niño tierno. [vv. 2123-2130]

La segunda secuencia de tercetos se presenta para relatar la 
locura de Mandricardo. El paralelismo con el pasaje anterior 
es evidente, por varios motivos: por el asunto, por el modo de 
proceder de los héroes cegados por la pasión, porque en los 
dos casos son narraciones y porque el narrador es exactamen-
te el mismo, Lisdano, que interrumpe alborotado anuncian-
do la llegada del siguiente loco. En ambos casos, Lisdano es 
quien introduce los tercetos, pide socorro las dos veces antes 
de contar el relato de furia y lo hace con idénticas actitudes y 
acotaciones, de acuerdo tanto con el manuscrito como con el 
impreso, en que entra o sale «Lisdano alborotado». 

			   Entra Lisdano alborotado.

Lisdano	 Si entre vosotros hay algún cristiano
que la cristiana ley siga y defienda,
venga a tomar venganza de un pagano,
de una bestia feroz que, a suelta rienda,
todo lo va talando y destruyendo,
sin haber quién le enoje y le defienda. [vv. 2555-2560]

En otro orden de cosas, llama también la atención que los 
cuatro pasajes de tercetos sobre locura, que buscan causar ho-
rror y admiración con una desmesura afín a la maravilla, sean 
muy similares no solo cualitativamente sino también cuanti-
tativamente, ya que su extensión se sitúa siempre entre 81 y 
133 versos. Se distancia de un modo claro respecto de los seg-
mentos con otras funciones dramáticas que no forman parte 
del motivo principal y que, por tanto, Lope les confiere un 



La escenificación de la maravilla	 83

espacio menor, entre 34 y 49 versos: los tercetos de maravilla 
sobrenatural pagana —34 versos—, la resolución del conflic-
to entre los paladines —49 versos— y el bautismo final de 
Rugero —39 versos—.

Se aprecian, en consecuencia, varias características que 
acercan entre sí estos cuatro segmentos de tercetos encade-
nados, pero hay una diferencia evidente que ya hemos seña-
lado: Lope separa claramente las dos tiradas de tercetos so-
bre la locura relatada en la tercera jornada, donde no se da 
voz a los furiosos héroes, a diferencia de lo que ocurría en 
las dos tiradas previas, en las que el público y los personajes 
asistían sin mediación al espectáculo de la furia en directo por 
la presencia y la voz en endecasílabos de los dos paladines 
airados, Mandricardo y Rodamonte, expresando su cara más 
irracional. De manera que en estas cuatro secuencias de terce-
tos encadenados asistimos al cambio de la violencia vivida en 
directo —segunda jornada— al relato de esa violencia —ter-
cera jornada—. Lope de Vega está atenuando con ello la pe-
ligrosidad de esa locura hiperbólica en un inevitable camino 
hacia el final feliz, pero sin disminuir el eco de asombro, de 
maravilla por lo extraordinario, que el tema viene generando 
desde muchos versos atrás10.

10   Marcella Trambaioli [2004:301 y 316-317], trayendo a colación a 
Françoise Vigier  —según la cual «la folie dans ces comedias  […] apparâit 
la plupart du temps sous un jour plaisant et burlesque»—, plantea la po-
sibilidad de que haya elementos risibles en Los celos de Rodamonte. En 
esta comedia, como es habitual en el primer Lope, falta la figura del gra-
cioso y ciertamente este elemento de comicidad se disemina en otros pa-
sajes y dramatis personae. Aunque estamos de acuerdo con la posibilidad 
apuntada por la investigadora italiana, cabe añadir que la ausencia de tal 
personaje no es un hecho que por sí solo explique la cuestión. Así, en La 
casa de los celos y selvas de Ardenia, Cervantes explora los mismos temas y, 
aun incluyendo a la figura del donaire, eleva la locura de sus protagonistas 



84	G . Gilabert

La tercera tirada de tercetos de la última jornada resul-
ta breve y su función tiene que ver fundamentalmente con 
la dignidad de Agramante, que, con su labor de mediación, 
consigue resolver una de las dos tramas principales, la de los 
musulmanes. Este caudillo permite escoger a Doralice uno de 
los dos furibundos pretendientes y ella se decanta por Man-
dricardo en detrimento de Rodamonte. Los dos cauces de lo-
cura que habían expresado su desmesura en los tercetos de la 
segunda jornada ahora desembocan en esta tirada de tercetos 
de la última jornada: Mandricardo abandona el enajenamien-
to habiendo logrado su objeto de deseo, mientras que Roda-
monte, despechado, permanece en sus patológicos celos, aun-
que mutan hacia un ataque general a las mujeres, que hace, en 
su última intervención, en quintillas y liras.

En la última secuencia de tercetos encadenados, en la es-
cena del bautismo de Rugero, se da una conexión con la ma-
ravilla sobrenatural. No hay ningún efecto especial, no baja 
ningún ángel ni suenan cánticos celestiales, pero es habitual 
en el teatro del Siglo de Oro que el clímax religioso de un des-
enlace se marque de algún modo para que el oído del especta-
dor note un cambio que puede simbolizar, además del punto 
culminante en su evolución como personaje, la transición a 
una nueva vida. Un alma ganada por Dios merece, a menudo, 
un tratamiento elevado, también estróficamente. Esto encaja 
con el desenlace de Rugero en Los celos de Rodamonte. Dicho 
tránsito lo vemos en la comedia enfatizado además por un 
cambio de matiz entre estrofas de raíz italiana. Con redondi-
llas se realiza la preparación del bautismo, irrumpen los ter-
cetos para el bautismo en sí y de este modo expresa Rugero al 
sacerdote su voluntad de ser cristiano: «Por vuestra causa en 

celosos hasta límites que rozan lo satírico y que es compatible con una 
lectura paródica de la tradición.



La escenificación de la maravilla	 85

Jesucristo creo, / a quien, con razón y afecto ardiente, / como 
a mi sumo bien servir deseo» [vv. 3110-3112]. Ahora bien, 
una vez realizado el sacramento, la primera intervención del 
cristiano nuevo la realiza en forma de octava real —«A obede-
certe, en todo estoy dispuesto» [v. 3134]— y, sin abandonarla, 
agradece la merced espiritual recibida y ofrece su corazón de 
cristiano. Parece que el antiguo musulmán haya sintonizado 
su existencia a una nueva armonía [vv. 3142-3149]11:

Por las mercedes que hoy he recibido
de aquesta santa y poderosa mano,
por las cuales me veo enriquecido,
como de hijo vuestro, y de cristiano,
ofrezco un puro corazón rendido,
que en darle a tan buen dueño tanto gano,
que la paga y el premio será la gloria;
y con esto doy fin a nuestra historia.

Antes de la escena del bautismo, aproximadamente el 90% 
de los versos pronunciados por Rugero obedecían bien a la 
redondilla, bien a la quintilla. Es más, en total solo hay dos 
escenas en que Rugero utilice más de tres endecasílabos se-
guidos: en aquella tirada de versos sueltos de la primera jor-
nada, en que aparecía por primera vez apesadumbrado por el 
conflicto de estar enamorado de una cristiana, y ahora en la 
última escena, donde se resuelve el impedimento de la boda, 
con el bautismo. Por tanto, el inicio del conflicto y su resolu-
ción están conectados por endecasílabos.

11   Seguimos la versión del manuscrito [f. 42r] para el cierre de la co-
media. El impreso también termina con una octava real de Rugero con 
idéntico agradecimiento dirigido a Dios, pero distinta literalidad: «Señor, 
que con la sangre que así llueve / de tus manos lavaste mi desgracia / y 
más blanco y más puro que la nieve / dejas con el bautismo agua de gracia 
[…]» [f. 212v].



86	G . Gilabert

La sonoridad de la ira en lira

Habíamos visto cómo las dos secuencias de tercetos de la 
segunda jornada servían, entre otras cosas, para causar admi-
ración con la furia de Mandricardo y de Rodamonte, respec-
tivamente, y cómo, en la última jornada, esas dos tiradas de 
terceto de extensión análoga servían para relatar tanto la locu-
ra de Orlando como la de Mandricardo, de manera que daba 
la impresión de que Lope estuviera atenuando la peligrosidad 
en la tercera jornada con ese intermediario que es Lisdano, y 
encaminándonos al desenlace venturoso. Esta línea afecta al 
personaje de Mandricardo, cuya locura vivida en la segunda 
jornada y relatada en la tercera, termina con final feliz, logran-
do la mano de Doralice. Pero ¿qué ocurre con Rodamonte, el 
protagonista celoso, en la tercera jornada? Lope le transforma 
el modo de expresar su proverbial ira en otra estrofa de cuño 
italiano: la lira.

Solo hay dos secuencias de liras en toda la comedia, las dos 
afectan a la furia de Rodamonte y las dos están en la tercera 
jornada (fig. 3). Por tanto, podemos decir que, en el cambio 
de la segunda a la tercera jornada se da una transformación 
sonora en el horizonte de expectativas. El terceto ya no sirve 
tanto para la locura vivida como para la relatada, pero su an-
tigua función expresiva la recogerá la lira, y ambas secuencias 
de liras afectarán al único personaje que permanece en ese 
estado de alteración irracional una vez concluida la obra. Es 
decir, la lira también sirve en esta comedia para la maravilla 
asociada a ese desequilibrio extraordinario. Y, además, esta-
mos ante otra conexión sonora que vincula un pasaje de lira y 
de ira de Rodamonte con su desenlace como personaje, tam-
bién con lira y con ira.

Resulta sintomático que, para ese puente sonoro, Lope de 
Vega utilice unas mismas terminaciones, de funesto sonido, 



La escenificación de la maravilla	 87

en -erno12 (fig. 4). Asimismo, es remarcable la aliteración de 
la r tanto a final de verso como en posiciones internas13. Su 
primera lira comienza así [vv. 2246-2251]:

Yo soy el mismo infierno,
o se conjuran contra mí los cielos,
cuyo rigor eterno
me da tormento con rabiosos celos;
que soy un monte fuerte
a quien no puede contrastar la muerte.

Y termina de este modo: «Aunque os vais al infierno, / os 
seguiré con mi tormento eterno» [vv. 2397-2398]. No es una 
casualidad: en ese primer segmento de liras, que tiene una 
extensión de 153 versos, las rimas en -erno solo aparecen en 
estos dos lugares citados: para comenzar y para terminar la 
secuencia de liras, delimitando sus fronteras respecto de los 
versos españoles colindantes. 

Fig. 4. Rimas en -erno en Los celos de Rodamonte desde el v. 2246 hasta el 
final de la tercera jornada.

12   Sobre la especificidad sonora de la rima -erno asociada a la maravilla 
sobrenatural, ver Gilabert [2024a:156-158 y 2025c].
13   El vínculo de esta sonoridad vibrante con Rodamonte responde a una 
estrategia deliberada de Lope de Vega. De hecho, en una escena anterior, 
cuando Boacén habla de «Rayo Rodamonte», Mandricardo pregunta «¿Con 
tal erre se pronuncia y llama?», a lo que el primero asiente diciendo que «es 
rabia y rayo y rastro de cometa / que muerte anuncia» [vv. 1184-1187].



88	G . Gilabert

El segundo segmento de liras, el que sirve al desenlace del 
personaje, es mucho más efímero —cuenta solo con 78 ver-
sos— y, a pesar de su brevedad, en él vuelve a aparecer la rima 
en -erno.  Es decir, en los casi mil versos que van desde el v. 
2131 hasta el v. 3149 con que la comedia concluye, Lope no 
dispone la rima en -erno en ninguna otra estrofa ni aplicada a 
ningún otro personaje. Establece una conexión armónica con 
la siguiente lira del airado Rodamonte quien retoma su moti-
vo, declarando [vv. 3017-3022]: 

Dicen que es amor tierno,
y frágiles vosotras; mal excede
su dureza al infierno;
vuestra dureza, ¿quién quebrantalla puede?
¡Oh duras homicidas
mujeres, para nuestro mal nacidas! 

A este alegato misógino responderá Mandricardo: «Vete 
con tu locura»; una locura que Rodamonte había expresado 
en tercetos con anterioridad y que en la tercera jornada expre-
sa en las únicas secuencias de lira de toda la comedia.

Conclusiones

En este trabajo han sido analizadas funciones vinculadas 
a las estrofas italianas de Los celos de Rodamonte que tienen 
que ver con lo maravilloso de lo extraordinario en escena. 
Un dato que conviene señalar es que, de acuerdo con Froldi 
[1968:146], el alto porcentaje de tercetos es un sello del pri-
mer Lope. El hispanista pone en cabeza Los hechos de Garci-
laso, con un 21,9% de esta estrofa; en segunda posición, Los 
celos de Rodamonte, con un 18%; y, en tercera posición, Las 
ferias de Madrid, con un 17,4% de tercetos. Si admitimos las 



La escenificación de la maravilla	 89

tesis estilométricas de Cuéllar y Vega García-Luengos a pro-
pósito de Los hechos de Garcilaso, sobre la que recientemente 
han descartado la autoría de Lope, Los celos de Rodamonte se 
convertiría en la comedia segura del Fénix con más porcen-
taje de tercetos y con unos valores que, además, se acercan 
más a la siguiente obra, Las ferias de Madrid: en efecto, las 
cifras señaladas del 18% y 17,4%, respectivamente, permiten 
atisbar una mayor coherencia que la más lejana 21,9% de Los 
hechos de Garcilaso. Y estos altos valores de tercetos en el 
primer Lope, los más altos del teatro lopesco, responden a 
unos años también cercanos: tanto Los celos de Rodamonte 
como Las ferias de Madrid aparecen juntas en el documento 
mencionado por el que Gaspar de Porres autoriza a Mateo de 
Salcedo para que represente durante el período navideño de 
1588, y hasta el 6 de enero de 1589, Las ferias de Madrid y Los 
celos de Rodamonte.

En suma, se han vislumbrado diversas funciones dramáti-
cas en los cambios estróficos abruptos, de un metro español 
a uno italiano o viceversa, con especial atención a los tercetos 
y a su uso para causar admiración. Estas secuencias de versos 
italianos no siempre coinciden con la maravilla ni la maravilla 
siempre coincide con versos italianos; sin embargo, existe una 
vis atractiva, una poderosa tendencia a que así sea, aunque 
ello implique que, por ejemplo, en una secuencia en tercetos 
que se abre con un elemento afín a lo maravilloso, luego con-
tinúe con otros personajes y otros asuntos. Claro está que los 
casos más claros son los exclusivos, empero, es poco habitual 
que en el teatro áureo un personaje o un tipo de personaje que 
aparezca en varias escenas solo use versos italianos, y menos 
habitual es que esa estrofa la monopolice en exclusiva, pues 
estas premisas atentan contra la esencia de la polimetría.

Se ha visto, por ejemplo, cómo iban presididos por terce-
tos los excesos de hiperbólica locura y las palabras iniciales 



90	G . Gilabert

de la mágica Febosila. En otra comedia del primer Lope, El 
ganso de oro, el mago Felicio interviene tres veces en cada 
una de las tres jornadas, y siempre lo hace en tercetos en-
cadenados, generando un abrupto contraste auditivo con su 
entorno. De las cuatro secuencias de tercetos que hay en toda 
la obra, tres se deben al mágico Felicio y son las únicas veces 
en que aparece el personaje. Estamos ante un ejemplo más de 
los puentes sonoros aludidos, aquellos que permiten conectar 
por el oído argumentos y personajes a menudo singulares por 
su elemento extraordinario o asociado a la maravilla, como si 
el dramaturgo hubiera creado su obra pensando en una parti-
tura que subrayase y enfatizase ciertos movimientos14.

Juan Luis Suárez aseguró que en Los celos de Rodamonte 
«Lope trata de llevar a sus últimas consecuencias la adopción 
de la variedad como principio informativo de la estructura de 
una obra dramática» [1998:340]. Trambaioli, ahondando más 
en la cuestión, aseguró que «la estructura desarticulada de la 
intriga y el número excesivo de hilos narrativos enlazados no 
depende de la falta de un plano dramático, sino de la factura de 
la obra, la cual tiene más que ver con la estructura diegética de 
un romanzo construida mediante la técnica del entrelacement 
que con la arquitectura dramática de una pieza» [2004:313]. 
Y estoy de acuerdo con ambos críticos, lo que no excluye que, 
bajo esa amalgama de acciones episódicas, subyazcan elemen-
tos unificadores que den coherencia orgánica al conjunto me-
diante simetrías, correspondencias y relaciones especulares.

La propia investigadora italiana trae a colación ejemplos 
de cómo Lope consigue enlazar secuencias argumentales y 
crear continuidades a través de las peripecias de los persona-
jes [2004:310]. Yo he tratado de complementar sus asertos in-

14   Para una semántica de las estrofas empleadas en El ganso de oro, ver 
Gilabert 2026. 



La escenificación de la maravilla	 91

vestigando sobre esos enlazamientos y continuidades a través 
del sonido de sus versos, y lo he hecho a partir de una vieja 
intuición de Froldi, que decía sobre Los celos de Rodamon-
te: «no logra organizarse en una acción continua y coherente. 
Sólo aquí y allá, la versificación se enciende en alguna que otra 
efusión lírica más vivaz» [1968:146], efusión lírica vivaz que 
hemos vinculado a la maravilla de lo extraordinario en pasajes 
sobrenaturales o asociados a la locura desmesurada.

Si, de un lado, Jonathan Thacker demostró que el tema de la 
locura es propio del Lope temprano15 y que su interés por él «cesó 
pronto y raras veces reapareció después de 1604» [2004:1728], y, 
de otro lado, Morley y Bruerton atribuyeron la alta frecuencia del 
terceto al primer Lope, podemos cerrar un triángulo formado por 
tres vértices: el temático, el métrico y el cronológico.

Con pleno acierto señaló Giuliani que es una tarea toda-
vía pendiente de investigar cómo las técnicas de versificación 
del teatro áureo se adaptaron a los requerimientos del «nuevo 
molde dramático» en su ineludible «dimensión performati-
va» [2018:323]. Y es que los espectadores de hoy, aunque la 
ficción en prosa ejerza un claro monopolio, todavía podemos 
percibir el contraste entre estrofas de octosílabos y de ende-
casílabos, pero poetas y espectadores del Siglo de Oro, acos-
tumbrados al teatro en verso, percibían a las claras esos con-
trastes prosódicos que desautomatizan, señalan a lo singular, a 
lo marcado, y, a menudo, preparan para la maravilla. 

Bibliografía

Arjona, José Homero, «False Andalusian Rhymes in Lope de Vega 
and their Bearing on the Authorship of Doubtful comedias», 
Hispanic Review, 24.4 (1956), pp. 290-305.

15   Para un análisis del motivo de la furia en el teatro del primer Lope de 
Vega, ver D’Artois [2020].



92	G . Gilabert

Ballester Morell, Blanca, «La polimetría estrófica en La casa de 
los celos de Cervantes: un recorrido métrico por las selvas de 
Ardenia», en METADRAMA. Filología y puesta en escena del 
teatro del Siglo de Oro, ed. G. Gilabert, Reichenberger, Kassel, 
2025, pp. 67-94.

Chevalier, Maxime, L’Arioste en Espagne (1530-1650). Recherches 
sur l’influence du «Roland furieux», Institut d’Études Ibériques et 
Ibéro-Americaine de l’Université de Bordeaux, Bordeaux, 1966.

Cuéllar, Álvaro, «Cronología y estilometría: datación automáti-
ca de comedias de Lope de Vega», Anuario Lope de Vega, 29 
(2023), pp. 97-130.

D’Artois, Florence, «Lope furioso: expérimentation générique et 
exploration du motif de la furia dans le théâtre du premier Lope 
de Vega», en Paradigmas teatrales en la Europa moderna: circu-
lación e influencias (Italia, España, Francia, siglos XVI-XVIII), 
ed. C. Couderc y M. Trambaioli, Presses universitaires du Midi, 
Toulouse, pp. 295-307.

Froldi, Rinaldo, Lope de Vega y la formación de la comedia, Anaya, 
Madrid, 1968.

Gilabert, Gaston, «El conjuro diabólico en verso: fuentes y varia-
ción estructural de la antigüedad al nacimiento del teatro áu-
reo», en Oralidad, musicalidad y sonoridad en la literatura áurea, 
ed. F. J. Pancorbo, Reichenberger, Kassel, 2024a, pp. 137-165.

Gilabert, Gaston, «Métrica teatral y marcas autoriales en las co-
medias colaboradas: el caso de Diamante y otros ingenios de 
consuno», Hipogrifo, 12.1 (2024b), pp. 159-171.

Gilabert, Gaston, «Sonido y sentido en la comedia hagiográfica: pa-
trones métricos con función sobrenatural en San Segundo y Los 
locos por el cielo», Anuario Lope de Vega, 30 (2024c), pp. 315-352.

Gilabert, Gaston, «El paso del tiempo en el verso áureo: hacia un estu-
dio diacrónico de la polimetría a través de la filología y la puesta en 
escena», en METADRAMA. Filología y puesta en escena del teatro 
del Siglo de Oro, ed. G. Gilabert, Kassel, Reichenberger, 2025a, pp. 
13-29.



La escenificación de la maravilla	 93

Gilabert, Gaston, «El teatro de Moreto en colaboración: constan-
tes y variables métricas», eHumanista, 61 (2025b), pp. 276-289.

Gilabert, Gaston, «La fórmula mágica en escena: tipologías de en-
cantamiento y consecuencias genológicas para la Comedia Nue-
va», en Mundos novelescos en el teatro del Siglo de Oro, ed. I. 
Resta, Peter Lang, Berlin, 2025c, pp. 207-227.

Gilabert, Gaston, «“Aquesa gravedad maravillosa”: El ganso de oro 
como laboratorio de versificación en los márgenes del arte nuevo», 
Iberoamericana/Vervuert, Madrid/Frankfurt, 2026, en prensa.

Giuliani, Luigi, «Versos para actores: la moción de los afectos en 
la poesía escénica de Cervantes», en Tradiciones, modelos, inter-
secciones. Calas en la poesía castellana de los siglos XV-XVII, ed. 
Isabella Tomassetti, Cilengua, San Millán de la Cogolla, 2018, 
pp. 321-338.

Maglione, Sabatino G., «Introducción» a Lope de Vega, Los celos 
de Rodamonte, University Press of America, Lanham/London, 
1985, pp. 1-24.

Menéndez Pelayo, Marcelino, Estudios sobre el teatro de Lope, V, 
ed. E Sánchez Reyes, Aldus, Santander, 1949.

Marion-Andrès, Claudine, «Masculinidad animal, bárbara y salva-
je en el primer Lope: El nacimiento de Ursón y Valentín, reyes de 
Francia, Los celos de Rodamonte, El ganso de oro», Paris, Classi-
ques Garnier, 2026, en prensa.

Morley, S. Griswold y Courtney Bruerton, Cronología de las co-
medias de Lope de Vega, Gredos, Madrid, 1968.

Oleza, Joan, «La propuesta teatral del primer Lope», Cuadernos de 
Filología, III. Literatura, 1-2 (1981), pp. 153-223.

Suárez, Juan Luis, «Variedad como estructura. La estética lopesca 
en Los celos de Rodamonte», Anuario Lope de Vega, 4 (1998), 
pp. 339-346.



94	G . Gilabert

Thacker, Jonathan, «La locura en las obras dramáticas tempranas 
de Lope de Vega», en Memoria de la palabra. Actas del VI Con-
greso de la Asociación Internacional Siglo de Oro, ed. M. L. Loba-
to y F. Domínguez Matito, Iberoamericana / Vervuert, Madrid / 
Frankfurt am Main, 2004, II, pp. 1717-1729.

Trambaioli, Marcella, «El primer Lope y el teatro de inspiración 
ariostesca (con un estudio de Los celos de Rodamonte)», Rivista 
di filologia e letterature ispaniche, 7 (2004), pp. 297-324.

Trambaioli, Marcella, «L’amorose furie d’Orlando de Giacinto An-
drea Cicognini y el teatro de abolengo ariostesco de Lope de 
Vega: una cuestión crítica», en Ricerche sul teatro classico spag-
nolo in Italia e oltralpe (secoli XVI-XVIII), ed. F. Antonucci y 
S. Vuelta García, Firenze University Press, Firenze, 2020, pp. 
159-177.

Vega Carpio, Lope de, Los celos de Rodamonte, ed. S. G. Maglione, 
University Press of America, Lanham / London, 1985.

Vega Carpio, Lope de, Arte nuevo de hacer comedias, ed. E. García 
Santo-Tomás, Cátedra, Madrid, 2006.



Emma González Mesas

Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres
comedias del fondo

Introducción: los dos «Lopes»

No pocos críticos en un afán científico han señalado dis-
tintas etapas de la vida y la escritura de nuestro autor. 

Por citar algunos, Weber de Kurlat [1976] diferencia entre el 
«Lope-preLope» y el «Lope-Lope»; Oleza [2001], en contra-
posición al «Lope maduro», prefiere hablar del «primer Lope» 
antes que del «joven Lope», etiqueta que, por el contrario, sí 
acuña Froldi [1991:141]. En esencia, es evidente que la distin-
ción se vertebra entre esas comedias tempranas escritas en los 
primeros años y las comedias adultas, con su fama y su fórmu-
la teatral ya consagrada. Pero ¿cuándo lo consigue? ¿Cuándo 
la escritura de Lope deja de ser «pre-», «joven» o «primera»? 
¿Cuándo alcanza la mayoría de edad? En la filología, establecer 
compartimentos estancos y ejes cronológicos perfectamente 
delimitados al tratar de tendencias literarias y de modas dramá-
ticas es una tarea difícil y nunca exacta. Por ende, la crítica no 
coincide siempre en los años que dividen las respectivas etapas 
de la dramaturgia de nuestro autor, si es que se pueden deli-
mitar.1 No obstante, parece existir cierta unanimidad en con-

1   Weber de Kurlat considera el año 1595 aproximadamente como hito 
donde se advierten comedias bastante maduras y cercanas a su proyecto 
definitivo [1976:113]. Oleza lo alarga hasta 1599-1600, como fecha don-



96	E . González Mesas

siderar la década de 1590 como definitoria entre ese «pre-Lo-
pe», con ciertas carencias dramáticas, y ese «Lope-Lope», con 
una obra madura y formalizada acorde a su género (Weber de 
Kurlat, 1976:115). Más aún, Cañas Murillo [2000:84] y Oleza 
[1984a:251] convienen en que los agitados años del destierro, 
cuando estuvo entre Valencia, Toledo, Lisboa y, finalmente, 
Alba de Tormes, fueron enriquecedores desde un punto de vis-
ta tanto vital como literario, y consecuentemente marcarán un 
rumbo muy profundo en su modus dramático.

Realizando un breve excurso biográfico, es necesario detener-
se en esos años del destierro para anotar una circunstancia nota-
ble. Lope se marcha de Madrid con 10 años de exilio por delante, 
recién casado y, abandonando esa dura realidad y esa vida ociosa 
madrileña, con tiempo de paz para meditar, reflexionar y escri-
bir (Castro y Rennert, 1968:85). Durante los primeros años, con 
algunas idas y venidas secretas a la capital, se asienta en Valencia 
donde ciertamente tuvo contacto con los escritores de la escuela 
valenciana y con sus ademanes dramáticos. No obstante, Cañas 
Murillo considera que los años en la ciudad del Turia no suponen 
una tranquilidad absoluta, así como su proyecto dramático no ha 
llegado a la meta, sino que está todavía ensayándose [2000:81-82]. 
La verdadera calma la encuentra Lope en 1590, cuando entra a 
formar parte del servicio del duque de Alba, don Antonio Álvarez 
de Toledo. Allí pasa casi cinco años en los que viaja ligeramente 
acompañando al duque, pero en los que también encuentra un 
remanso de calma y tranquilidad. Castro y Rennert anotan que en 
esa vida tranquila de campo pudo haber dedicado mucho tiem-
po a su actividad literaria ya que las ocupaciones de Lope como 
secretario o gentilhombre de don Antonio no eran muy graves 

de ocurren cambios dramáticos sustanciales [2001:3]. En cambio, Cañas 
Murillo estima que cuando Lope vuelve a Madrid en 1596 su propuesta 
teatral está completa, terminada [2000:84-85].



Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias del fondo	 97

[1968:90].2 Todo ese contexto de comodidades, de calma, de fe-
licidad y de paz, si se quiere, hacen huella en el Fénix y, evidente-
mente, en su obra. Su estabilidad matrimonial, junto a los feste-
jos, convites y celebraciones cortesanas a las que asistía también 
entintaron su pluma. Ese beatus ille, ese estilo de vida después de 
unos años de verdadero ajetreo puede que le ofreciera un reducto 
idóneo en el que ensayar, probar y proyectar, ya no esbozos, sino 
trazos más firmes de lo que iba a ser la Comedia Nueva.

Precisamente de esos años del destierro y de su estancia en 
Valencia y Alba de Tormes, datan la mayoría de las comedias 
de Lope custodiadas en el Fondo Gondomar.3 Estudiado y ca-
talogado por Stefano Arata [1996], dicho fondo es una mina 
para las investigaciones acerca de la primera dramaturgia de 
nuestro autor. Se trata de un corpus de comedias manuscritas 
copiadas en limpio y compuestas hacia finales del siglo XVI e 
inicios del siguiente. De toda la cuantiosa producción que en-
contramos de nuestro autor, solamente hay tres comedias que 
podrían adscribirse al género pastoril: El ganso de oro, Belardo, 
el furioso y Los amores de Albanio y Ismenia. Si bien hay otras 

2   Generalmente, se ha creído que Lope entró a su servicio en calidad 
de secretario, pero Lázaro Carreter, en las adiciones a la obra de Castro 
y Rennert, puntualiza que «No consta en ningún documento que Lope 
fuera secretario del duque, sino que siempre se titula “gentilhombre” o 
“gentilhombre de cámara”» [1968:525]. Asimismo, Sánchez Jiménez en la 
«Introducción» a la edición de la Arcadia anota que las funciones de ese 
cargo eran precisamente las de poeta y animador cultural de la corte del 
Duque [2012:21-22].
3   El corpus de comedias manuscritas del Fondo se encuentra distribuido 
entre la Biblioteca del Palacio Real de Madrid, que custodia los códices II-
460 y II-463, y entre la Biblioteca Nacional, que custodia ocho manuscri-
tos sueltos que pertenecieron a Cayetano Alberto de la Barrera, así como 
otro códice (14.767) donde solo constan comedias de temática religiosa. 
Además, se añaden otros tres volúmenes de la Biblioteca del Palacio Real 
por compartir unas características codicológicas verdaderamente simila-
res a las del Fondo stricto sensu: los códices II-461, II-462 y II-464.



98	E . González Mesas

comedias pastoriles de Lope que datan de esos últimos años 
del siglo, se ha considerado idóneo acotar el corpus trabajado 
al Fondo Gondomar, por un lado, por la ausencia de biblio-
grafía sobre aspectos concretos del Fondo,4 como es el caso 
de las tres comedias, y, por el otro, porque permite abordar el 
tratamiento que le da Lope al género pastoril lejos de las otras 
obras de la época mayormente estudiadas y reconocidas.5

Los textos manuscritos

De estas tres comedias, como la gran mayoría del Fondo, 
únicamente nos ha llegado el testimonio manuscrito, es decir, 
no se publicaron posteriormente en ninguna de las Partes. El 
códice II-460 nos ha transmitido Los amores de Albanio y Is-
menia (ff. 321r-342v) y Belardo, el furioso (ff. 136r-156v), en 
cuya portada consta fecha de la copia: 1594 (f. 136r). Y en 
el códice II-463 encontramos El ganso de oro (ff. 89r-110v), 
que, en el verso de su portada, se lee: «A mi hermano Pedro 

4   Es de suma relevancia citar aquí los trabajos de Badia Herrera acerca 
del Fondo Gondomar [2008 y 2014], quien hace un estudio genérico de 
todas las comedias del Fondo. Debido a la envergadura y a los objetivos de 
dicha investigación, analiza, entre otras, las tres comedias aquí trabajadas 
desde el punto de vista del género pastoril, así como las inscribe en una vi-
sión panorámica y de conjunto con el resto de las comedias de Gondomar 
[2008:398-417 y 2014:313-340]. Asimismo, Rodríguez Rodríguez [1990] 
en su tesis acerca de la comedia pastoril española ofrece un estudio de di-
ferentes comedias pastoriles datadas a lo largo de todo el siglo XVI. Ade-
más de detenerse en las comedias aquí comentadas, dicho trabajo muestra 
diacrónicamente cómo el género pastoril se construye a lo largo del siglo.
5   De esa época, algunas obras de género pastoril son las siguientes: La 
novela La Arcadia; las comedias La pastoral de Jacinto, La Arcadia, El ver-
dadero amante y Adonis y Venus –esta última considerada mitológico-pas-
toril–, y diversas composiciones poéticas que se publicarán en las dos edi-
ciones de las Rimas.



Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias del fondo	 99

de Penagos» (f. 89v), y al final del mismo cuaderno (f. 110r) 
dice: «De Baltasar de Penagos de 27 de noviembre de 1590».

Tales características codicológicas permiten comprender 
algo más la génesis del Fondo, y, por extensión, la de nuestras 
comedias. La fecha de la copia de Belardo, el furioso nos tras-
lada directamente a la estancia de Lope en Alba de Tormes: 
1594, un año antes del fallecimiento de Isabel de Urbina y de 
su consiguiente regreso a la corte madrileña. Sin embargo, no 
podemos descartar que la fecha de composición sea anterior. 
Morley y Bruerton la sitúan entre 1586 y 1595 [1968:237], 
aunque Oleza, de un modo más preciso, propone la fecha de 
1589 [1984a:302]. Con todo, lo que se puede afirmar con se-
guridad es que Lope la terminó antes de su regreso a la corte 
en 1596. Las inscripciones de los cuadernos de El ganso de 
oro desvelan el nombre de los propietarios originales de los 
códices: los hermanos Penagos. Asimismo, eran propietarios 
de un cartapacio con composiciones de diversos autores entre 
las que se encuentran algunas relacionadas con el escándalo 
de los libelos de Lope contra la familia de Elena Osorio. Tal y 
como hipotetiza Arata, no es arriesgado pensar que estos her-
manos Penagos, cercanos a los ambientes teatrales madrileños 
de los años 80, decidieran, no solo recuperar las poesías de 
las aventuras de Belardo, sino que quisieran también hacer-
se con las comedias de Lope protagonizadas por su alter ego 
[1996:21]. La fecha que añade Baltasar de Penagos, 1590, de 
nuevo, debe ser la fecha de la copia o de la obtención de la 
comedia, pues Morley y Bruerton consideran que se trata de 
una comedia temprana, posiblemente compuesta entre 1588 y 
1595 [1968:42]. Por último, Los amores de Albanio y Ismenia, 
aunque sin inscripción, los investigadores estadounidenses la 
creen escrita entre 1591 y 1595 [1968:44], en plena estancia 
de Lope en Alba de Tormes. En suma, las tres piezas son cer-
canas a ese ambiente ducal y cortesano.



100	E . González Mesas

Análisis del corpus: el tratamiento del género pastoril

Procedamos ahora con un ejercicio de comparación de las 
comedias, pues además de similitudes, presentan unas dife-
rencias notables. Son tres ejemplos de acercamiento al géne-
ro pastoril en un momento de experimentación dramática, al 
tiempo que se ven profundamente influidas por el contexto 
en el que se escriben.

Los argumentos de cada una de las comedias están fun-
damentados en diferentes historias de amor distribuidas en 
respectivos «cuadrángulos amorosos»: 

En Los amores de Albanio y Ismenia, ambientada en un 
Tajo y un Betis con evocaciones arcádicas, Albanio e Ismenia 
se quieren, pero Vireno y Ascanio –especialmente este segun-
do– pretenden también a Ismenia. Por culpa de la interven-
ción de los antagonistas, los amantes se separan y los otros dos 
vértices de la figura amorosa aparecen: Antandra, escogida 
por Albanio para poner celosa a Ismenia, y Pinardo, rico pas-
tor del Betis enamorado de Ismenia. Finalmente, los verda-
deros amantes terminan uniéndose en matrimonio. Belardo, 
el furioso está ambientada en la Arcadia, donde Belardo y Ja-
cinta llevan años juntos, pese a las reticencias del tío de ella, 
Pinardo, que quiere alguien más rico para su sobrina. Jacinta 
cede a las presiones y decide olvidarse de Belardo por Nemo-
roso, lo que desata los celos y la locura de Belardo, hasta el 
punto de que llega a armarse –aunque de un modo risible–, y 
a desafiar en duelo a Nemoroso. Por otro lado, Cristalina, que 
también ama a Belardo, trata de recuperarlo pese a los inten-
tos, finalmente vanos, de Leridano, que quiere conseguirla. 
Finalmente, gracias a la ayuda de Siralbo, Belardo y Jacinta 
se reconcilian, provocando la resignación de sus rivales, aun-
que esta no dura mucho, pues todos terminan emparejados y 
la comedia se resuelve con cuatro matrimonios. El ganso de 



Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias del fondo	 101

oro se inicia en la Arcadia donde Belardo y Belisa viven su 
amor mientras que Silvero y Lisena viven resignados, pues no 
son correspondidos por ninguno de los dos. Silvero decide 
invocar al mago Felicio para conseguir a Belisa. Y Belardo, 
persiguiendo a un salvaje que se ha llevado a las pastoras, se 
adentra en una cueva donde contempla unas visiones, pero, 
al salir de ella, aparece en Nápoles. Allí, gracias a la guía del 
mago Dardanio conseguirá derrotar a la serpiente que azota la 
ciudad y será coronado rey de Nápoles, Partenopeo.6 Los pas-
tores de la Arcadia llegan también a Nápoles por mar y mien-
tras Silvero pretende asesinarlo, Belisa, disfrazada de pastora 
se reencuentra con él. Finalmente, el mago Felicio revela que 
Belardo y Silvero son hermanos e hijos del antiguo rey de Ná-
poles y que Belisa es su hija, princesa de Atenas. La comedia 
termina con un triple matrimonio.

A partir de estos rápidos esbozos de las tramas se puede 
dilucidar cómo en un ambiente marcadamente pastoril se de-
sarrolla el prototípico tema del género: el de las recuestas de 
amor, el cual, a través del enredo, termina desenlazando en el 
tópico del amor omnia vincit (Froldi, 1991:135).7 No obstante, 
también se advierte rápidamente cómo el marco arcádico se 
construye de un modo diferente según las circunstancias. En 
Albanio, el Tajo es un topos reconocible en la geografía españo-
la y con mucha tradición garcilasiana, especialmente engarzada 

6   La trama de esta comedia encuentra ecos en otra obra del Fénix com-
puesta hacia esos años, La Arcadia. Uno de los casos más evidentes es la 
existencia de un mago llamado también Dardanio, quien ayuda a Anfriso 
acogiéndolo en su cueva y con ayuda de las artes mágicas (que algo tienen 
de nigromancia) consigue hacerlo volar hasta donde está Belisarda, aun-
que la encuentra con Olimpo (ed. Sánchez, pp. 382-426).
7   Oleza, sobre este tópico en las comedias pastoriles de Lope, considera 
que «de todos los temas constitutivos de la tradición pastoril desde los 
orígenes virgilianos, es sin duda el tema del “Omnia vincit amor” el que 
mejor define a estas comedias» [1984b:135].



102	E . González Mesas

con la casa de Alba. En cambio, en Belardo se escoge la mítica 
Arcadia, al igual que en El ganso, donde en un tiempo irreal nos 
trasladamos de la Arcadia a un Nápoles también marcadamen-
te mítico y con ecos «sannazarianos».8 Es decir, cada comedia 
escoge un locus concreto vinculándolo en mayor o menor me-
dida al ambiente bucólico del género. Asimismo, encontramos 
una serie de temas y de tópicos comunes que son reconocibles 
en la tradición, aunque con matices en su desarrollo.

El primero de ellos es el de la riqueza enfrentada a la po-
breza. Joan Oleza, al estudiar la dramaturgia del primer Lope, 
atiende a las comedias pastoriles y considera que uno de los 
conflictos prototípicos en sus esquemas argumentales es el de 
la riqueza versus la pobreza, especialmente unido al de los 
intereses económicos familiares [1986a:264]. Es, en efecto, lo 
que encontramos en Belardo, el furioso, sin embargo, dichos 
conflictos no tienen el mismo protagonismo en Los amores de 
Albanio, ni en El ganso de oro.

La pobreza de Belardo es un tema que atraviesa toda la co-
media homónima. Se alude a ella de modo directo, por ejem-
plo, al inicio cuando Pinardo le recrimina a Jacinta: «¿Cómo 
piensas pasar el frío invierno / a lumbre de papeles y pala-
bras?» (ed. Trambaioli, vv. 327-328). Y también se alude a ella 
de un modo indirecto, resaltando el patrimonio del rico Ne-
moroso en contraposición al de Belardo. No obstante, Lope 

8   Es indudable la influencia de la obra de Sannazaro, la Arcadia, en estas 
comedias del género, así como en otra obra de Lope, la Arcadia, cuyo título 
homónimo no es baladí. En El ganso de oro, Belardo desconoce su verdade-
ro origen regio napolitano y ha vivido entre pastores, hasta que se adentra 
en una cueva mágica y asiste a unas visiones que lo llevan a Nápoles. Sin-
cero, en cambio, es un noble napolitano refugiado entre los arcades que se 
ve obligado a volver a Nápoles mediante grutas tras un sueño profético. La 
toponimia escogida, así como la trama de los protagonistas enlazan directa-
mente con la tradición de esta obra canónica del género pastoril.



Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias del fondo	 103

no dibuja a Belardo como a un loco pobre ni como a un pobre 
loco, sino más bien como a un poeta ingenioso.9 Solo puede 
ofrecerle «papeles y palabras» a Jacinta, a diferencia del rico 
Nemoroso, quien la obsequia con vestidos, cadenas y anillos; 
pero quien, en cambio, está «de ingenio pobre» según le grita 
Belardo (ed. Trambaioli, v. 328 y v. 1689). Las carencias de in-
genio de Nemoroso y de riqueza de Belardo no son azarosas, 
pues, como considera Trambaioli, estriban en la construcción 
del propio mito lírico de Lope, donde sus virtudes y capaci-
dades como escritor son verdaderamente valiosas [2016:110]. 
Además de la conexión de Belardo con Lope, entre los ver-
sos de Jacinta se puede dilucidar la figura de Elena Osorio, 
quien abandonó a nuestro autor por el enriquecido Francis-
co Perrenot de Granvela. Pasados los trescientos versos de la 
comedia, ya vemos a Jacinta desdiciéndose de sus antiguos 
amores y sucumbiendo a las presiones de su tío Pinardo –en 
quien también resuena un eco del padre de Elena, Jerónimo 
de Velázquez. Mientras se resalta la pobreza de Belardo, tam-
bién se hace lo propio con la falsedad de Jacinta. Dice Siralbo 
a Belardo cuando este quema los papeles de amor que ella le 
envió: «Estremado presupuesto / si esto que llaman doblo-
nes / no lo venciese tan presto» (ed. Trambaioli, vv. 861-863), 
aludiendo a la inconstancia del carácter de la pastora cuando 
hay dinero de por medio. Incluso ella con sus propias accio-
nes demuestra su condición, pues ante un enfurecido Belardo 
solo se le ocurre fingir que se desmaya.10 Pero el ingenioso 
pastor no cae en su treta y la pone a prueba: «Hace Belardo 
ademán de darla con la daga, y ella se levanta» (ed. Trambaio-

9   También en la Arcadia de Lope el pastor Belardo es «pastor pobre, con 
poca costa y mucha traza» (ed. Sánchez, p. 567).
10   Indica la acotación: «Siéntase en el suelo Jacinta y finge que se desma-
ya» (ed. Trambaioli, 546Acot).



104	E . González Mesas

li, 569acot). Pese a todo, al final, ella escogerá al pastor pobre 
y poeta, cosa que no le ocurrió a Lope. 

En Los amores de Albanio y Ismenia, curiosamente sucede 
a la inversa: Albanio es el mayoral rico al que Vireno y As-
canio, sencillos pastores, le tienen celos. Si bien no se insiste 
con tanta premura en el conflicto del patrimonio como en la 
comedia anterior, al ser Albanio retrato pastoril del duque de 
Alba, no pasan desapercibidas las alusiones a su sangre, ri-
queza, discreción y gentileza.11 Por último, en El ganso de oro, 
aunque no encontremos el conflicto que mentamos, nos to-
pamos con uno relacionado: la nobleza sin sangre ni riqueza. 
Belardo es hijo de un monte y una sierra según cuenta, pero 
termina siendo rey de Nápoles por sus proezas y, además, de-
muestra ser uno muy justo.12 Afirma el Conde que «Ha de ser 
la nobleza de aquel mismo / que se quiere llamar noble, y no 
de otro» (ed. Cotarelo, vv. 1847-1848).13 Este Belardo por la 
nobleza de sus actos deviene rey, no por su linaje regio todavía 
desconocido en ese punto del argumento. 

En segundo lugar, el tópico de la locura del amante es tam-
bién un leit motiv de Belardo, el furioso. Como en la tradición 
ariostesca, el personaje desarrolla tal locura a causa de los celos 
provocados por su dama. A lo largo de la comedia vemos cómo 
va actuando irracionalmente, hasta el punto de que termina ac-
tuando de un modo muy parecido a lo que la crítica ha conside-

11   Dice Ascanio: «Albanio en sangre y riqueza, / discreción y gentileza / 
es fénix de polo a polo» (ed. González, vv. 238-240).
12   En la escena de la tercera jornada donde Belardo, rey, está adminis-
trando justicia, Froldi ve una clara nota autobiográfica por parte de Lope 
cuando premia a un poeta repartiéndole cuatro mil coronas y nombrán-
dolo senador, pues el rey-pastor dice: «Que me muero por ver rico a un 
poeta» [1991:131].
13   Se cita por E. Cotarelo la edición digital adaptada por R. Durá Celma 
para la plataforma digital Artelope.



Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias del fondo	 105

rado un «proto-quijote».14 También como don Quijote, al final 
de la comedia recupera la cordura gracias a la intervención de 
Siralbo y Jacinta. Volviendo al tipo inicial, en Albanio y Ismenia 
y en El ganso de oro, esta locura del amante generada por los 
celos no tiene ni el mismo protagonismo ni el mismo desarrollo 
que en la comedia anterior, sin embargo, siendo fieles al esque-
ma argumental del género, los celos y su consiguiente enajena-
ción son un ingrediente sustancial. Ascanio le confiesa a Vireno 
que tras asistir a las profundas miradas que se intercambian 
Albanio e Ismenia, ha enloquecido, tanto, que cierra la primera 
jornada al grito de: «¡Pastores, loco estoy, loco está Ascanio!» 
(ed. González, v. 970). Y Belardo, el rey napolitano, duda de 
su cordura cuando asiste a la visión en la cueva: «¿Estoy loco? 
¿Estoy despierto?» (ed. Cotarelo, v. 883). En estas dos come-
dias, el tema se aborda de modo parcial y sigue la sintomatolo-
gía propia de los celos. Asimismo, las alusiones al suicidio por 
los amantes despechados son también uno de los síntomas de 
tal enajenación y se mencionan en las tres piezas.15

En tercer lugar, cabe mentar sucintamente la presencia de 
cierta tipología de personajes y su rol en las comedias.16 El 

14   Trambaioli [2020:156-158] lee algunos fragmentos de la comedia 
como fuente de inspiración para Cervantes en la redacción de la novela, 
como es el caso del duelo de Belardo y Siralbo, donde los dos salen «ar-
mados graciosamente».
15   En Albanio y Ismenia, Vireno busca que «un roble un cordel / mi 
frágil cuello asegure» (ed. González, vv. 184-185), en El ganso de oro, Pra-
delo por culpa de Lisena explícitamente dice que: «Voy a colgarme de un 
árbol» (ed. Cotarelo, v. 147), y, en Belardo, el furioso, Cristalina, desespe-
rada, busca con qué atarse el cuello: «¡Que una prenda, que una cinta / 
no tenga para ahorcarme! / Árbol, ¿queréis ayudarme?» (ed. Trambaioli, 
vv. 2895-2896).
16   Para un estudio más exhaustivo acerca de la tipología de los persona-
jes en estas comedias y otras del primer Lope, remito al estudio de Cañas 
Murillo [1991].



106	E . González Mesas

primero de ellos es el de una figura masculina que impone su 
autoridad, especialmente en la dama. La función de este per-
sonaje que Ferrer Valls considera heredero del viejo Pantalone 
de las compañías italianas [1994-1995:154] es precisamente la 
de proteger la honra de su hija entrometiéndose en la trama. 
Hemos comentado más arriba cómo Pinardo fuerza a su so-
brina para que deje al pobre Belardo por el rico Nemoroso. 
Aunque lejos está del tierno Marandro, quien quiere que su hija 
Ismenia solo alcance marido «hermoso y rico» (ed. González, 
v. 646). Sin embargo, no es tan comprensivo como parece, pues 
cuando debe marcharse al Betis por órdenes del Conde, se lleva 
con él a su hija cuya belleza genera que «de todas las villas con-
vecinas / hacen nido en mi casa mil pastores, / como en techo 
de iglesia, golondrinas» (ed. González, vv. 1606-1608). Es más 
laxo que Pinardo, pero no obvia sus labores como patriarca y 
protector de la honra de su casa. Esta figura, en El ganso de oro, 
no aparece. Con la que sí se cuenta en las tres comedias son las 
parejas de amigos de los galanes y las damas que actúan a modo 
de confidentes.17 El más memorable de todos es Siralbo, quien 
consigue que Belardo recupere su cordura.

Otros de los personajes reseñables de estas comedias son 
aquellos secundarios que, a modo de deus ex machina, resuelven 
el conflicto y propician el desenlace feliz.18 Por un lado, en Alba-
nio y Ismenia tal labor le corresponde al Conde, que desenreda 

17   Se trata de los personajes siguientes: Daliso es amigo y confidente de 
Albanio y Silvana, de Ismenia en Los amores de Albanio y Ismenia; Siralbo 
lo es de Belardo en Belardo, el furioso; y Lisena, de Belisa y Pradelo, de 
Silvero en El ganso de oro.
18   Gilabert [2022:79-81] considera que este tipo de desenlaces alejados 
del propio desarrollo de la diégesis son particulares en las comedias mito-
lógicas y en las de santos, ambas con evidentes diferencias, pero también 
con claras similitudes ya que se mueven en el terreno de lo extraordinario; 
por ello, propone una categoría que englobe las dos tipologías: el «género 
sobrenatural».



Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias del fondo	 107

todos los impedimentos generados por los celos y los antagonis-
tas y promete en matrimonio a la pareja protagonista. Esta pareja 
de Condes que aparece al cierre de la comedia, a su vez, podría 
estar reflejando a los propios duques de Alba. Por el otro, en El 
ganso de oro también encontramos dicha función adjudicada al 
mago Felicio, quien entre cohetes aparece en el palacio de Ná-
poles para confesar la verdad acerca de las identidades nobles 
de los protagonistas.19 Sin embargo, este final no parece ser del 
todo coherente, pues a lo largo de la comedia, el mago Felicio ha 
pretendido ayudar a Silvero, su hijo adoptivo, a matar a Belar-
do, hermano de este y su otro hijo adoptivo. Como ciertamente 
apunta Froldi, esta resolución resulta inverosímil propiciando 
que ahora devengan incomprensibles sus actos y sus encanta-
mientos desarrollados a lo largo de la comedia [1991:139].

Finalmente, existe una pareja de personajes cuyas fun-
ciones entroncan con la cuarta característica estructural que 
comparten estas comedias, como lo es la aparición de cier-
ta comicidad que se podría calificar de entremesil. Se trata 
de la pareja de alcaldes villanos: Albanego y Bertolano son 
los alcaldes de Los amores de Albanio y Ismenia y Cornado 
y Peruétano, los de Belardo, el furioso. Encarnan al tipo de 
pastor rústico y zafio y son alcaldes labradores que ya desde 
sus propios nombres rompen con el universo lírico arcádico 
ofreciéndonos a un pastor más real y menos mítico. Con sus 
deformaciones en sayagués20 y ciertas intervenciones jocosas, 
estas parejas de alcaldes nos devuelven al modelo cómico del 

19   Reza así la acotación: «Sale Felicio, mágico, y suenan cohetes» (ed. 
Cotarelo, 2617Acot).
20   En Los amores de Albanio y Ismenia (ed. González) encontramos ca-
sos de deformaciones en sayagüés como «soízos» (v. 2463), «rellocirá» (v. 
2464) o «igreja» (v. 2468). Y en Belardo, el furioso (ed. Trambaioli) algunos 
ejemplos son «diabro» (v. 2477), «tené» (v. 2787), «desatacamiento» (v. 
2923) o «presona» (v. 2924).



108	E . González Mesas

pastor de Lope de Rueda (Oleza, 1984b:335). En la tercera 
jornada de Albanio y Ismenia, Bertolano protagoniza una 
hilarante escena con un volteador que ha sido invitado para 
amenizar las fiestas en honor al nacimiento del primogénito 
del Conde. El volteador anuncia que hará la «cogujada» (ed. 
González, v. 2890), una acrobacia verdaderamente difícil y 
peligrosa, pero Bertolano pide que le sostengan la vara ya que 
está más que dispuesto a ello ignorando las advertencias del 
profesional y de los presentes. Por suerte, la salida de unos 
gitanos evita cualquier desgracia. Estas escenas, Oleza las lla-
ma «núcleos de comicidad autónoma», pues considera que 
funcionan como los entremeses que, a su vez, se remontan 
a los pasos de los autores-actores [1984b:336]. En Belardo, 
el furioso hay no pocos núcleos cómicos, empezando por las 
divertidas respuestas que le ofrece Siralbo a su loco amigo. 
Véase cuando resalta la importancia de una buena comida 
(ed. Trambaioli, vv. 2522-2532) o cuando, en el bosque, Be-
lardo le pide papel para escribir un desafío y Siralbo le ofrece 
irónicamente el suelo, pues «[…] ¿Papel? Recelo / que en 
todo el bosque no le habrá» (ed. Trambaioli, vv. 1433-1434). 
Otro de los aspectos que propicia estos pseudo-pasos es la 
violencia. En otra escena de Belardo, el furioso, asistimos al 
banquete de las bodas de Bato y Amarilis, sin embargo, los 
recién casados no parecen congeniar muy bien ya que llegan 
a las manos como indica la acotación: «Ásganse los desposa-
dos» (ed. Trambaioli, 1780Acot). Además, en ese mismo ban-
quete irrumpe el furioso Belardo dando bastonazos; pero es 
el otro Belardo, el rey de Nápoles, quien en su comedia recibe 
los golpes, pues unos diablos le «aporrean con matapecados» 
(ed. Cotarelo, v. 868Acot). Esta comicidad del dar o recibir 
golpes es de un profundo cariz entremesil, ya desde el Auto 
del repelón de Juan del Encina, según anota Oleza a propósito 
de dichas secuencias [1984b:336].



Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias del fondo	 109

En quinto lugar, siguiendo el hilo de los constituyentes prin-
cipales en las comedias pastoriles de Lope, menciona Oleza que 
es de origen cortesano la «ósmosis siempre posible entre el mun-
do de los pastores y el de los dioses mitológicos» [1984b:327]. 
Lo que resulta particular de las tres obras que trabajamos aquí es 
que la presencia de la mitología se da solo de un modo indirec-
to mediante las numerosas referencias que Lope hace entre los 
versos a los mitos grecolatinos, sin embargo, no aparece perso-
nificado ningún dios ni ninguna ninfa. Lo que sí encontramos es 
la presencia de seres míticos o mágicos, alicientes necesarios que 
rememoran la naturaleza fantástica del universo pastoril. Sobre 
este aspecto, Gilabert considera que tanto las comedias pasto-
riles como las caballerescas comparten el gusto por lo mágico y 
prodigioso dado que «forman parte de tradiciones fuertemen-
te literaturizadas durante el Renacimiento, donde la asociación 
con la maravilla ya venía dada. Piénsese, por ejemplo, en los res-
pectivos modelos de Sannazaro y Ariosto» [2022:89]. Volviendo 
a nuestras comedias –cuyos modelos también son los italianos 
citados por Gilabert–, en Albanio y Ismenia, Vireno y Ascanio 
deben enfrentarse al enigma de una esfinge para lograr la mano 
de Ismenia. Vireno profundamente atemorizado huye al ver a 
esa figura con rostro de mujer y cuerpo de león,21 pero Ascanio 
se mantiene firme por el amor que le profesa a Ismenia y logra 
desentrañar el encriptado enigma astrológico de la esfinge, que 
muere derrotada al instante. A esta sazón es interesante mentar 
cómo tal proeza luego queda obviada en la trama. Ni el propio 
Ascanio corre ante Ismenia para reclamarle la mano, parece que 
con la marcha de ella al Betis se esfuma también la condición de 
la heroica gesta. Si bien el empeño de Ascanio en conseguirla no 
cesará ni al final de la comedia. 

21   Indica la acotación: «Huye Vireno y sale la esfinge con rostro de mujer 
y cuerpo de león en pie» (ed. González, 1664Acot).



110	E . González Mesas

Rinaldo Froldi [1991] ha calificado a El ganso de oro como 
una temprana «comedia de magia» por la cantidad de elemen-
tos diseminados que suponen un anticipo al resto de espec-
táculos del género cuyo esplendor llega bien entrado el siglo 
XVII. En el texto aparece la cueva del mago Felicio, que viene 
anunciado por cohetes. A su vez, esta cueva funciona a modo 
de portal, de túnel, de pasadizo mágico que conecta la Arcadia 
con Nápoles y en la que Belardo asiste a una serie de visio-
nes.22 Ya en Nápoles se encuentra con otro mago, Dardanio, 
que también viene anunciado por cohetes y quien aparece en 
un risco,23 aunque este funciona a modo de cueva, ya que de 
él saldrá Belardo «con una espada y ropas, y una cabeza de 
sierpe» (ed. Cotarelo, v. 1749Acot). Pero no todo son grutas 
y apariencias, pues gracias a un encantamiento de Felicio, Sil-
vero y Prandinelo logran ser invisibles: sí los oyen, pero no los 
pueden ver.24 Froldi [1991:140] considera que esta comedia se 
presenta como un «divertimento escénico» de un espectáculo 
eminentemente popular donde se explotan las potencialidades 
técnicas y pirotécnicas de un corral. Precisamente, puede que 
ese sea uno de los motivos por los que no existe debate alguno 
acerca de la nigromancia, ni de los diversos tipos de magias, 
como la natural, la artificiosa o la diabólica. Froldi considera 
que el elemento mágico no es «sombrío (relacionado con la ni-

22   Es interesante matizar el desarrollo técnico de la escena en la que Be-
lardo, en la Arcadia, entra en la cueva; y en la siguiente escena, figura que 
ya está dentro de la cueva. Después de que los pastores Ergasto, Pradelo 
y Quirardo se hayan entrado dentro a sentarse bajo un roble, Belardo sale 
en la cueva (ed. Cotarelo, 782Acot). Es decir, hasta ahora el tablado era 
el espacio exterior del umbral de la cueva, pero con la marcha de los tres 
pastores y la consiguiente salida de Belardo, ahora el tablado se ha conver-
tido en el espacio interior de la cueva. 
23   Se acota así su salida: «Quiere entrar por el risco, y sale la sombra de Dar-
danio, mágico, y suenan tres o cuatro cohetes» (ed. Cotarelo, v. 1043Acot).
24   Esta escena se desarrolla del verso 2239 en adelante (ed. Cotarelo). 



Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias del fondo	 111

gromancia y los conjuros) sino fabulístico y placentero, exento 
de preocupaciones doctrinales» [1991:140]. Asimismo, Gila-
bert anota que lo sobrenatural fundamentado en el marco bu-
cólico de esta comedia es de tipo pagano ya que nada tiene 
que ver con lo mitológico [2022:94]. Como ejercicio dramático 
temprano enmarcado en un contexto literaturizado sin conno-
taciones religiosas siguiendo a los modelos renacentistas, Lope 
todavía no debe justificarse.

Por último, este tipo de encantamientos mágicos no deben 
confundirse con los hechizos prototípicos cuya aparición es fa-
vorecida por el contexto arcádico [Oleza, 1984b:330]. El tono 
de los hechizos de Felicio y Dardanio lejos está del que leemos 
en el encanto que pronuncia Siralbo con ayuda de Jacinta para 
recuperar la cordura de su amigo Belardo.25 Más aún, en el caso 
de Belardo, el furioso, podría llegar a considerarse una parodia 
de todos aquellos conjuros que sí logran un verdadero efecto 
en quien los sufre al tratarse de fuerzas sobrenaturales. Siralbo 
organiza una treta junto a Jacinta creyendo que, como si fueran 
Orfeo y Eurídice, al verla Belardo ascender de los infiernos, 
este volvería en sí. Y, en efecto, lo consigue.26 

La representación: ¿en palacio o en corral?

En el análisis que estamos desarrollando de estas tres come-
dias no se puede pasar por alto aquel referido a las acotaciones 
y a los aspectos de la representación. Antes de entrar en tec-

25   En la Arcadia, Anfriso también enloquece a causa de los celos genera-
dos por Belisarda y asimismo, sus amigos deciden intervenir y lo llevan a 
la cueva de la maga Polinesta para tratar esa locura y lograr borrar a Beli-
sarda de la memoria del atormentado pastor (ed. Sánchez, pp. 554-557).
26   La escena del encantamiento fingido se desarrolla entre los versos 
2552 y 2643 (ed. Trambaioli).



112	E . González Mesas

nicismos, cabe mencionar una línea escénica que comparten 
las tres comedias dada su adscripción al género pastoril, pues 
en todas ellas se representan festejos como bodas, bailes, fies-
tas y torneos. Oleza considera que estas comedias pastoriles de 
la primera época son «mixtas» porque se encuentran a medio 
camino entre una representación cortesana y una de corral 
[1984b:340-341]. Los medios que debían desplegarse en Los 
amores de Albanio y Ismenia para lograr la espectacularidad del 
bateo inicial y de las fiestas finales con volteadores, bailes de gi-
tanos, farsas de botargas y una sortija con opulentas vestimen-
tas, no debían ser pocos.27 Así como también se necesitaban los 
mismos recursos para representar la boda de Belardo, el furio-
so; y no menos en El ganso de oro, donde también hay desfiles 
y bailan figuras graciosas y volteantes28 y donde la pirotecnia 
congénita a las salidas de los magos tiene una presencia parti-
cular. Consecuentemente, estas comedias presentan un cuadro 
escénico complejo en consonancia con el «teatro de aparato» 
heredero de los ricos fastos cortesanos, pues al inscribirse en el 
género pastoril apuntan a una representación más opulenta que 

27   Recuperamos algunas de las acotaciones de esos momentos de la co-
media: «Salen a un bateo los pastores que sean menester para las fuentes, 
rosca y aguamanil y niño, y luego Albanio, padrino, e Ismenia, madrina, 
y Ascanio y Vireno, pastores» (v. 0Acot); «Sale un volteador en camisa 
y calzones con una espada» (2886Acot); «Salen dos gitanos y gitanas y 
bailan y vanse» (2908Acot); «Salen dos botargas en dos caballitos de caña 
con reguileros» (2910Acot), y «Sale una caja y bandera y Albanio, capitán, 
y Daliso, alférez, Frondoso, Peniso y Buresto, soldados cristianos; y por la 
otra parte, otra caja y bandera, Pinardo, capitán turco, Vireno, Ascanio, 
Galateo y Liseo, de soldados turcos, y puestos cinco a cinco, diga el Con-
de» (2919Acot), todas de la edición de E. González.
28  Indican lo siguiente las acotaciones: «Sale una boda de diablos y mú-
sicos delante, y el Príncipe de Nápoles y Belisa» (v. 807Acot); «Salen el 
conde Rodulfo y senadores y música y palio y otras gentes» (v. 1775Acot) 
y «Baila una figura graciosa y dice el volteante» (v. 1815Acot), todas de la 
edición de E. Cotarelo.



Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias del fondo	 113

aquellas urbanas y palatinas, que tienden a un «teatro pobre», 
tal y como apunta Oleza [1984a:280]. Sin embargo, el citado 
investigador insiste en que estas piezas tempranas están todavía 
ensayando un modelo mixto, híbrido entre las dos modalida-
des de representación. Por el contrario, Trambaioli [2020:148 
y 2024] a propósito de Belardo, el furioso considera que es una 
comedia representada en el contexto de la corte del duque de 
Alba, alejada, por ende, de los corrales. A esta sazón, nos pare-
ce realmente acertado pensar que Los amores de Albanio y Is-
menia también se inscribe en la práctica escénica cortesana. No 
puede obviarse que, en esencia, la comedia escenifica la propia 
historia de amores del duque de Alba,29 quien tuvo que casarse 
por poderes con doña Catalina Enríquez Cabrera, Antandra en 
la comedia, y quien tuvo que exiliarse de la corte del rey Felipe 
II por conseguir la nulidad de dicho matrimonio y casarse, esta 
vez por palabras, con doña Mencía Mendoza, conocida como 
Ismenia en el texto (Pedraza, 1994:12). Por consiguiente, en un 
afán laudatorio30 quiso mitificar la historia de los amores de su 
protector en esta comedia que posiblemente se representara en 
algún salón amplio y diáfano del palacio ducal, pues los festejos 
de la tercera jornada requerían de ello. Cabe decir que esta pie-
za presenta un despliegue de medios considerablemente mayor 
al de Belardo el furioso, que de las tres analizadas es la más sen-
cilla a nivel técnico. 

29   «Estos rústicos pensamientos, aunque nacidos de ocasiones altas 
[…]», dice Lope en el «Prólogo» a la Arcadia [2012:149]. El Fénix alude 
a una lectura en clave de su novela, pues en ella se narran las simples 
historias de unos pastores, las cuales están inspiradas en las vivencias de 
personas reales y de alta alcurnia. Este ejercicio es compartido con la co-
media mentada. 
30   Es el mismo afán laudatorio que regía al Fénix al escribir la «Égloga a 
Albanio», publicada en la segunda parte de las Rimas, donde se desarrolla 
el conflicto del triángulo amoroso entre Albanio, Ismenia y Antandra; sin 
embargo, no se resuelve en matrimonio como en la comedia [1994:85-136].



114	E . González Mesas

Empero, El ganso de oro, la más compleja de las tres por 
los aparatos que emplea, no parece que deba inscribirse en el 
marco de una representación cortesana. Esta proto-comedia de 
magia aparenta explorar las posibilidades que los corrales iban 
estableciendo, como es el caso de los cohetes,31 las cuevas o el 
águila que atraviesa todo el vestuario colgada de un hilo;32 al 
tiempo que se aprovecha de la riqueza de la estética cortesana 
con la mise en place de unos bailes y de un desfile de diablos casi 
ditirámbico. Con respecto a la particular dinámica escénica de 
esta pieza es interesante referirnos a un estudio de Ferrer Valls 
a propósito de otra obra del Fondo, La gran pastoral de Arca-
dia, escrita hacia la década de 1580 y que cuenta con una loa 
inicial que testimonia la representación de comedias pastoriles 
ante un público amplio, pues describe el «pastoral ornato» con 
el que adornaban el espacio escénico del corral [1994-95:159-
160]. Con todo, tal testimonio abre la posibilidad de que los 
cohetes de El ganso de oro sí resonaran en las paredes de un 
corral y no en el escenario improvisado de los jardines de un 
palacio, pues la pirotecnia en los espacios interiores cortesanos 
imaginamos que no debía estar del todo permitida.

Consecuentemente, ¿se abre la posibilidad de una repre-
sentación en los corrales también para las otras dos comedias 
aquí trabajadas? Atendiendo a las acotaciones de los textos,33 
cabe detenerse en dos aspectos. El primero tiene que ver con 

31   A modo de curiosidad, la única otra comedia que emplea cohetes en 
las comedias del Fondo Gondomar editadas hasta la fecha es La Numancia 
de Cervantes. Faltará por examinar aquellas comedias que restan manus-
critas e inéditas.
32   La acotación indica lo siguiente: «Atraviesa de una parte a otra por un 
hilo una águila con un papel» (ed. Cotarelo, v. 1256Acot).
33   El número de acotaciones totales en las tres comedias es muy similar: 
Belardo, el furioso tiene 71, El ganso de oro, 69 y Los amores de Albanio y 
Ismenia, 67. Por consiguiente, un mayor número de acotaciones explícitas 
en consonancia con un despliegue técnico superior no es un argumento 



Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias del fondo	 115

la técnica de representación ya que en esos contextos áulicos 
¿quiénes actuaban? Las acotaciones relativas a la gestualidad y 
a la emoción deberían ser menores si eran actores profesionales 
los encargados de ello, a diferencia de lo que cabría esperar 
de los cortesanos, que debían necesitar un mayor número de 
instrucciones. En cuanto a nuestras comedias, apreciamos la 
parquedad usual de los manuscritos del Fondo en este tipo de 
acotaciones. En segundo lugar, respecto a las descripciones de 
escenografía y utilería tampoco se observa una riqueza reseña-
ble. Las cuevas y los riscos son comunes en ambos contextos, al 
igual que la mención a las entradas y salidas por las puertas del 
escenario. Sin embargo, hay un detalle particular en la siguiente 
acotación de Belardo, el furioso: «Mete Belardo el retrato entre 
un poco de tierra que estará con ramos junto al vistuario» (ed. 
Trambaioli, 1042Acot). Se está mencionando un lugar concreto 
de un corral de comedias, el vestuario. Aunque desde la mera 
hipótesis, ello propicia diversas posibles explicaciones; pero te-
niendo presente las condiciones y las características del Fondo 
Gondomar, por el momento, solo se ofrece una. Esta come-
dia y Los amores de Albanio y Ismenia, efectivamente pudie-
ron haberse representado en Alba de Tormes, aunque por una 
compañía itinerante a quien Lope vendió los textos que luego 
adaptaron a un corral con su tablado y su vestuario. De ese 
modo, las piezas quedaron en los repertorios de las compañías, 
que luego los autores de comedias vendieron y así se elabora-
ron las copias en limpio que hoy custodiamos en el Palacio Real 
de Madrid. Además, si este hubiera sido el proceso natural de 
la comedia no eximiría la posible representación en el contexto 
palaciego. Ferrer Valls [1995:8-11], a propósito de otra come-
dia pastoril de Lope, La Arcadia, cuya escenificación también 

válido para diferenciar las comedias representadas en ambientes cortesa-
nos de los montajes en corrales.



116	E . González Mesas

pudo haberse dado en un contexto cortesano, anota que los 
espectáculos debían adaptarse a los diferentes espacios que el 
palacio permitía, fueran salas interiores que debían contar con 
iluminación artificial, o fueran al aire libre, en cuyo caso cons-
truían un soporte efímero para una representación única. En el 
caso de esta solución provisional, la citada investigadora apunta 
que no se puede conocer si esos tablados temporalmente cons-
truidos contemplaban un lugar para el vestuario [1995:9]. Por 
ende, ese «vistuario» acotado posiblemente hiciera referencia 
al de un teatro público, después de haber pasado por uno cor-
tesano.34 Para cerrar esta cuestión en la que solo nos hemos 
podido mover en el terreno de la elucubración, nos amparamos 
en las palabras de Lope, quien en su Arte nuevo anota que el 
aparato toca al autor (ed. García Santo-Tomás, vv. 351-352). En 
consecuencia, es sumamente probable que fueran los autores 
quienes escribieran las acotaciones que se han transmitido en 
el Fondo Gondomar. Eximamos, pues, a la autoridad de Lope 
del caso aquí hipotetizado.

Conclusiones

Recapitulando, las tres comedias analizadas presentan 
en común una serie de características que pertenecen a un 
ambiente marcadamente pastoril, pero al no compartir las 
circunstancias de composición, cada una de ellas demuestra 
cierta independencia.

34   Es interesante anotar que la mención explícita al vestuario del corral 
en las acotaciones del Fondo Gondomar editadas hasta la fecha es muy 
poca. En las comedias donde se menciona son: La gran pastoral de Arcadia 
(II-463), La Comedia de Roncesvalles (II-462), Los hechos de Garcilaso y 
moro Tarfe (ms. 16.037, BNE), El hijo de la cuna de Sevilla (II-461), y, 
como hemos visto, Belardo, el furioso (II-460).



Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias del fondo	 117

Las fechas de composición que hemos visto al inicio seña-
laban que Lope las compuso durante los años del destierro, 
si bien El ganso de oro y Belardo, el furioso son ligeramente 
anteriores a Los amores de Albanio y Ismenia, que con total 
seguridad la escribió la última, estando ya en Alba de Tormes. 
Por consiguiente, las circunstancias vitales, así como el con-
texto de escritura, intervienen directamente en la creación de 
las comedias inscritas en el género pastoril. En primer lugar, 
El ganso de oro es la más experimental de las tres: por su com-
ponente fantástico se puede considerar comedia de magia; 
por su resolución argumental, la recuperación de la identidad 
perdida de príncipes y princesas escondidos en disfraces de 
pastores, se inscribiría en el género palatino; por el carácter del 
protagonista, Belardo el salvador de damas y el liberador de 
ciudades, enlaza con los héroes del género caballeresco, y, fi-
nalmente, por el marco arcádico en el que insertan todos estos 
componentes, sin duda, se adscribe al género pastoril.35 No es 
baladí tampoco la elección de la onomástica de los protagonis-
tas: Belardo y Belisa, que son claramente los pseudónimos de 
Lope y de Isabel de Urbina. No obstante, en esta comedia el 
conflicto entre los amantes no se lee con las mismas claves au-
tobiográficas como el que encontramos en Belardo, el furioso. 
En El ganso de oro Belardo y Belisa no se separan por intereses 
económicos, ni por terceras partes, sino por la intervención del 
propio destino del héroe protagonista: debe llegar a Nápoles 

35   Esta mezcolanza genérica, aunque con muchas diferencias también, es 
la que encontramos en La casa de los celos de Cervantes. El marco bucólico 
y pastoril se mezcla con la materia caballeresca de honda tradición arios-
tesca, al tiempo que emplea todo tipo de artificio escénico, especialmente 
los relativos a la presencia de los magos y los personajes alegóricos. Si bien 
son dos comedias con notables disparidades, las dos fechan más o menos 
de los mismos años, los cuales son muy representativos de la experimenta-
ción teatral del momento abierta a la hibridación genérica.



118	E . González Mesas

para recuperar el trono que le corresponde por nacimiento. 
El subtexto biográfico de dolor y rencor sí lo leemos entre las 
relaciones de Belardo, pobre y poeta, y Jacinta, falsa e intere-
sada. Si atendemos a este aspecto en las dos piezas, Belardo, 
el furioso parece compuesta inmediatamente después del con-
flicto con Elena y su familia. En esta comedia, Lope escoge 
un modelo pastoril profundamente marcado por la tradición 
ariostesca del Orlando para desarrollar su propio conflicto vi-
tal, estrategia que también siguió en La hermosura de Angélica 
[Trambaioli, 2020:152]. Finalmente, Los amores de Albanio y 
Ismenia parece ser la más prototípicamente pastoril de todas, 
enlazando con la tradición garcilasiana de la Égloga I al honrar 
a la casa de Alba mediante la reminiscencia arcádica de pasto-
res en el Tajo. El contenido biográfico de esta comedia no es el 
de Lope, sino el del propio duque de Alba, prueba de ello es la 
ausencia de «Belardos» en el reparto.

En conclusión, son tres comedias de sus propios tiempos. 
Responden a una hibridación genérica y a una capacidad de 
amalgamiento de temas, tradiciones y situaciones que entron-
can en profundidad con la variedad que presenta el Fondo 
Gondomar, así como ponen en evidencia los ademanes dra-
máticos de aquellos años cuando la fórmula de la Comedia 
Nueva no se había alcanzado todavía. Son ensayos y tentativas 
de un primer Lope que demuestran que su vida y su obra han 
ido estrechamente de la mano.

Bibliografía 

Arata, Stefano, «Teatro y coleccionismo teatral a finales del siglo 
XVI (el conde de Gondomar y Lope de Vega)», Anuario Lope 
de Vega, II (1996), pp. 7-23.



Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias del fondo	 119

Badía Herrera, Josefa, Los géneros dramáticos en la gestación de la 
“Comedia nueva” la colección teatral del Conde de Gondomar, 
Tesis doctoral, dir. T. Ferrer Valls, Universitat de València, 2008.

Badía Herrera, Josefa, Los primeros pasos en la comedia nueva: 
textos y géneros en la colección teatral del Conde de Gondomar, 
Iberoamericana Vervuert, Madrid, 2014.

Cañas Murillo, Jesús, «Tipología de los personajes en el primer 
Lope de Vega: las comedias del destierro», Anuario de Estudios 
Filológicos, XIV (1991), pp. 75-92. 

Cañas Murillo, Jesús, «Lope de Vega, Alba de Tormes y la forma-
ción de la comedia», Anuario de Lope de Vega, XI (2000), pp. 
75-92.

Castro, Américo y Hugo A. Rennert, Vida de Lope de Vega (1562-
1635), Anaya, Salamanca, 1968.

Ferrer Valls, Teresa, «La comedia pastoril española en la segunda 
mitad del siglo XVI y la anónima Gran pastoral de Arcadia: una 
encrucijada de tradiciones escénicas», Journal of Hispanic Re-
search, III (1994-1995), pp. 147-165.

Ferrer Valls, Teresa, «Teatros y representación cortesana. La Ar-
cadia de Lope de Vega: una hipótesis de puesta en escena», Cua-
dernos de Teatro Clásico, VIII (1995), pp. 213-232, [pp. 1-16]. 
Disponible en: <https://entresiglos.uv.es/wp-content/uploads/
laarcadia.pdf>

Froldi, Rinaldo, «El ganso de oro de Lope de Vega: un uso tempra-
no de la comedia de magia» en Comedias y comediantes: estudios 
sobre el teatro clásico español: Actas del Congreso Internacional 
sobre teatro y prácticas escénicas en los siglos XVI y XVII, eds. 
T. Ferrer Valls y M. V. Diago, Universitat de València, València, 
1991, pp. 133-142. 

Gilabert, Gaston, «Lo sobrenatural y sus hibridaciones en el pri-
mer Lope de Vega: hacia un nuevo género dramático», Anuario 
Lope de Vega, XXVIII (2022), pp. 76-102.

https://entresiglos.uv.es/wp-content/uploads/


120	E . González Mesas

Morley, S. Griswold y Courtney Bruerton, Cronología de las co-
medias de Lope de Vega, Gredos, Madrid, 1968.

Oleza, Joan, «La propuesta teatral del primer Lope de Vega», en 
Teatro y prácticas escénicas. II: La Comedia, coord. M. V. Diago, 
València, Institució Alfons El Magnànim, 1984a, pp. 251-308. 

Oleza, Joan, «La tradición pastoril en la comedia de Lope de Vega», 
en Teatro y prácticas escénicas. II: La Comedia, coord. M. V. Diago, 
València, Institució Alfons El Magnànim, 1984b, pp. 325-345.

Oleza, Joan, «El primer Lope: un haz de diferencias» Ínsula, DCL-
VIII (2001), [pp. 1-16]. Disponible en: <https://www.uv.es/en-
tresiglos/oleza/pdfs/hazdedife.pdf>

Pedraza, Felipe, ed., Lope de Vega, Rimas II. Segunda parte, Servicio 
de publicaciones de la Universidad de Castilla la Mancha, 1994.

Rodríguez Rodríguez, José Javier, La comedia pastoril española del 
siglo XVI, Universidad Complutense de Madrid, 2 vols., 1990.

Sánchez Jiménez, Antonio, ed., Lope de Vega, Arcadia, prosas y 
versos, Cátedra, Madrid, 2012.

Trambaioli, Marcella, «Belardo, el furioso: modelo paradigmático 
de las reescrituras ariostescas de Lope de Vega», Anuario Lope 
de Vega, XXVI (2020), pp. 146-170. 

Trambaioli, Marcella, «El galán pobre en el teatro de Lope de 
Vega: entre autobiografía y ficción» en Estrategias picarescas en 
tiempos de crisis, eds. A. Saguar y H. Schlimpen, dir. F. Gernert y 
M. García-Bermejo Giner, Hispanistik Trier, FB-II Romanistik, 
2016, pp. 109-129. 

Trambaioli, Marcella, ed., Lope de Vega, Belardo, el furioso, Gon-
domar Digital, 2024.

Vega, Lope de, Los amores de Albanio y Ismenia, ed. E. González 
Mesas, en Gondomar Digital. La colección teatral del conde de 
Gondomar, 2024 [en prensa].

https://www.uv.es/en-tresiglos/oleza/pdfs/hazdedife.pdf
https://www.uv.es/en-tresiglos/oleza/pdfs/hazdedife.pdf
https://www.uv.es/en-tresiglos/oleza/pdfs/hazdedife.pdf


Lope en Gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias del fondo	 121

Vega, Lope de, Arcadia, prosas y versos, ed. A. Sánchez Jiménez, 
Cátedra, Madrid, 2012.

Vega, Lope de, Arte nuevo de hacer comedias, ed. E. García San-
to-Tomás, Cátedra, Madrid, 2006.

Vega, Lope de, Belardo, el furioso, ed. M. Trambaioli, en Gondo-
mar Digital. La colección teatral del conde de Gondomar, 2024 
[en línea en gondomar.tespasiglodeoro.it]. Consulta el 24 de fe-
brero de 2025.

Vega, Lope de, El ganso de oro, adaptación digital al cuidado de 
R. Durá Celma de la edición de E. Cotarelo y Mori en Obras de 
Lope de Vega, I, Madrid, RAE, 1916, pp.153-184 [en línea en 
artelope.uv.es]. Consulta el 24 de febrero de 2025.

Vega, Lope de, Rimas II. Segunda parte, ed. F. Pedraza, Servicio 
de publicaciones de la Universidad de Castilla la Mancha, 1994.

Weber de Kurlat, Frida, «Lope-Lope y Lope-preLope. Formación 
del subcódigo de la comedia de Lope de Vega y su época», Se-
gismundo, XII (1976), pp. 111-131.



Gonzalo Pontón

La conquista de la identidad (naturaleza del protagonista 
en las comedias tempranas de Lope de Vega)

Si el teatro occidental ha tenido algún tema predilecto, in-
cluso constitutivo, ha sido posiblemente el de la identidad:  

su ocultación, su confusión, su emergencia, su revelación. Es 
casi impertinente recordar que Aristóteles concede en la Poé-
tica (1452a) un papel de gran relevancia a la anagnórisis como 
recurso anejo a la fábula trágica (también a la anagnórisis có-
mica, cabe suponer), y sabemos bien que la comedia romana 
abunda en versipelles, como Mercurio llama a Júpiter en el 
Amphitruo plautino: seres cuyos disfraces y transformaciones 
marcan las leyes de la peripecia. En su fundamental estudio 
sobre la metateatralidad y el role-playing, Hornby [1986:71] 
subraya que el teatro, «in which actors take on changing roles, 
has, among its many other functions, the examination of iden-
tity». Para el sujeto que contempla una obra –sigue diciendo 
Hornby–, esta resulta una especie de laboratorio de la iden-
tidad, un ámbito en el que puede escrutar (y comprender) 
los diferentes roles sociales, o cuando menos aquellos que el 
teatro sube a escena. Bouwsma [2000:137], a propósito de la 
época histórica que nos interesa, insiste en esa función vicaria 
e introduce la noción de self-fashioning, de libertad del suje-
to teatral para gestionar su persona: «Renaissance drama was 
concerned not only to represent the problem of identity; it also 
provided examples of fashioning a self in a world in which, it 



La conquista de la identidad	 123

now seemed, anything could happen. Here too theater was 
useful. The characters in a play gradually reveal themselves, 
until at last the audience, in the beginning presumably igno-
rant, “knows” who and what they are». La Edad Moderna 
despliega sobre las tablas la ilusión de personajes proteicos, 
capaces de adquirir cualquier forma, según quería el ideal hu-
manista de la dignidad del hombre, sugiriendo así la libertad 
del sujeto a la hora de labrarse su identidad y su futuro, sea 
este feliz o desgraciado; la libertad... o la dependencia de un 
designio superior que distribuye de antemano los papeles en 
el Gran Teatro del Mundo.

He reflexionado ocasionalmente en otros lugares –tampoco 
he sido el primero– sobre el hecho de que una parte signifi-
cativa del teatro más temprano de Lope de Vega muestra el 
proceso en virtud del cual una identidad (casi siempre mascu-
lina) ignorada, encubierta, equívoca o difusa se abre paso hasta 
encontrar su justo lugar en el mundo, haciendo de ese devenir 
la médula de la trama.1 La insistencia en este tema, significa-
tiva por sí misma, no debe entenderse, creo, como limitación 
creativa de un ingenio en cierne, sino como firme expresión 
de un designio. En la producción dramática de Lope, y singu-
larmente en su primera etapa, una etapa de descubrimiento, 
absorción, tanteo y afirmación, las variaciones sobre un tema 
constituyen un recurso constructivo fundamental, tanto a cor-
to plazo como en la larga duración, acaso porque sea esta la 
mejor forma de sostener un ritmo creativo tan alto como lo 
fue el suyo y apurar las vetas de éxito sin estancarse en ellas, 
mientras se explotan –y exploran– a fondo las posibilidades de 
determinados asuntos que le interesaban a él y, es de presumir, 

1   Tracé un esbozo en Pontón [2013:645-648]. Retomo esa idea y le doy 
aquí un desarrollo parcial, que espero ampliar en el futuro. Agradezco a 
Marcella Trambaioli y Luigi Giuliani la oportunidad que me han brindado 
en esta ocasión.



124	G . Pontón

a su público.2 Mediante el tema con variaciones, en este caso el 
de la identidad, Lope propone un entretenimiento que consiste 
en mostrar –por decirlo en términos metateatrales– cómo el rol 
protagonista da con el lugar que le corresponde, su posición 
«verdadera» y definitiva, en una peripecia que va del desorden 
(identitario) al orden, tal como la comedia pide.

Una de las expresiones más conspicuas de este recurso en el 
primer Lope es El hijo de Reduán, compuesta probablemente 
a finales del decenio de 1580 o muy a principios del de 1590. 
Ambientada en un marco granadino eminentemente literario, 
acorde con la moda inaugurada por El Abencerraje, sostenida 
por el Romancero Nuevo (con Lope mismo como parte rele-
vante de esa elaboración) y luego cifrada de manera integral 
por Ginés Pérez de Hita en sus Guerras civiles de Granada, 
la tragicomedia pone en escena la trayectoria imparable, ava-
salladora, que describe el joven Gomel hasta aprehender su 
destino.3 La identidad de Gomel es un secreto a medias: se 
ha criado en un entorno rústico y se le tiene por hijo del alcai-
de Reduán, mano derecha del enamoradizo y caprichoso rey 
Baudeles, pero su verdadero padre es este último, que lo tuvo 

2   El talento sistematizador de Oleza [2009] incluye una propuesta que, 
matizando y completando su muy conocida clasificación por subgéneros 
(eje vertebrador de la nomenclatura de Artelope), propone incluir otras 
unidades de análisis, que designa como trazas, funciones, motivos y casos; 
antes había utilizado también la gráfica imagen de «haz de diferencias» 
(Oleza 2011). Para una visión como la que aquí propongo, atenta a otros 
asuntos, bastará con el símil musical que he empleado o con el concepto 
de vector, que Santiáñez [2002:13-50] aplica a la modernidad; y ténganse 
muy en cuenta, por supuesto, las consideraciones y advertencias de Gui-
llén [1989:139-173] sobre formas y estructuras.
3   Para la datación de la comedia y otras consideraciones, remito al pró-
logo de mi edición, pp. 819-825. Carrasco Urgoiti [1996:295-301] ha de-
dicado unas breves pero relevantes páginas a la obra, en las que establece 
su genealogía literaria. 



La conquista de la identidad	 125

con una cautiva cristiana y que lo ha protegido de los celos de 
la reina Alcira alejándolo de palacio. El público conoce, pues, 
desde los primeros versos el origen del personaje, y es solo Go-
mel –y los roles secundarios, damas incluidas– el que ignora 
esa crucial circunstancia durante la mayor parte de la pieza. La 
propuesta de Lope no busca, así, sorprender con una revela-
ción inesperada, sino dar cauce al proceso de manifestación e 
imposición de una poderosa voluntad –la de Gomel–, indiso-
ciable de su sangre mixta y noble. Simple pastor en Alhama 
(vv. 77-78), donde andaba «desnudo ... entre las fieras» (vv. 
132-133), el joven «es un bastardo perfecto, / muy legítimo en 
el brío / y a ninguna ley sujeto» (vv. 113-115), dotado de una 
naturaleza robusta y un anhelo irreductible de libertad que lo 
determinan a actuar siempre según sus impulsos. Al alcanzar 
la mocedad, el protagonista es reclamado a la corte, una cor-
te que Lope presenta como sofisticada y autocomplaciente, 
abandonada a sus propios juegos de apariencias, sin verdadera 
fuerza que la sustente. Cuando comparece en el marco cor-
tesano, Gomel viste «un alquicel de alarde y un bonete colo-
rado y unas abarcas de pellejos» (260Acot) y sus modos son 
los propios del rústico que hasta ahora ha sido, casi diríamos 
que los de un salvaje, lo que propicia la desconsiderada burla 
de los galanes y el desdén de las damas: Celora lo tiene por 
«monstro» (v. 304) y el paje Ardano lo ve hombre de «áspero 
lenguaje» (v. 382), puesto que sus primeras palabras son pocas 
y desabridas; más tarde, los hechos que sucederán lo llevan a 
calificarlo de «hombre sin Dios ni ley» (v. 1317). El plano de 
la interacción social, en efecto, es origen de conflictos en una 
identidad emergente pero aún no resuelta. Gomel exhibe un 
orgullo colérico y un ansia de soberanía impropios de quien 
se supone que es: proclama que su sangre está «de hidalgos 
deseos llena» (v. 315) y expresa su libérrima voluntad («no hay 
para qué aconsejarme, / que al mismo viento aconsejas» (vv. 



126	G . Pontón

389-390) y su carácter indómito («De mi alma, padre, creas / 
que es tronco que no se doma», vv. 1220-1221). No faltan tam-
poco, tópicamente, muestras infantiles de una regia potestas:

De condición he sido semejante,
que, aun siendo pastorcillo, entre otros tales
–para que más mi natural te espante–,
haciendo de un bastón insinias reales
y de pellejos púrpura preciosa,
caballero en humildes animales, 
me hacía rey, y a la canalla ociosa
que en hombros me llevase algunas veces. (vv. 2424-2430)

La naturaleza de Gomel, su natural, es de orden aristocrático, 
y lo que le sucede se entiende como profecía de su verdadera con-
dición, que pugna por brotar.4 Algo a la manera de los héroes de 
caballerías, del Roldán ariostesco vertido en las comedias de esa 
época y de algunos protagonistas de las tragedias españolas de los 
años anteriores (dice de sí mismo, sin asomo de reprobación, «a 
los pasos de Atila me acomodo», v. 2528), Gomel se abre camino 
a punta de fortaleza y del atractivo personal que emana de ella.5 
Puro Wille zur Macht, pone en fuga a cuantos rivales se le cruzan 
y somete sin miramientos a las mujeres, rendidas ante su impulso 
más que cortejadas. Hacia el final del primer acto (vv. 856-879), 
Lope dispone un cuadro en que el joven se despoja de su atuendo 
rústico para ser revestido en escena –investido, cabe decir– con 
galas cortesanas e incluso con la misma espada real. No es que la 

4   Lope emplea este recurso en distintos momentos. Al poner en fuga por 
primera vez a un grupo de galanes, uno de ellos exclama: «¿Este es hom-
bre o es león?» (v. 559), y se insiste en el símil otras veces: «Es como un 
león Gomel» (v. 1336), «Parece que se ha soltado / de la leonera un león» 
(vv. 1990-1991), asociación no particularmente original pero que se revela 
funcional en el desenlace, según veremos.
5   Para el peso del modelo ariostesco en las comedias tempranas de Lope, 
véase Trambaioli [2004] y [2020].



La conquista de la identidad	 127

vestimenta transforme al personaje, sino que lo revela, y las damas 
entienden ahora que con el «tosco traje» quedaba «encubierto / 
el valor de tu linaje» (vv. 716-719), según un recurso y una imagen 
habitual en varias de estas comedias tempranas.6

Pero el trayecto que lleva a Gomel hasta el lugar que le co-
rresponde por sangre adquiere dimensiones trágicas. El joven, 
que no comprende los artificios de la vida pública y privada, 
es engañado por la reina Alcira, despechada ante las infideli-
dades de su marido, y esta le hace creer que Baudeles trama 
una conspiración contra su vida. Confundido además por el 
amor que Alcira dice profesarle, el joven responde al peligro 
con su habitual cólera y asesina al rey. Justo entonces, cuando 
ya es tarde, Reduán revela a Gomel su verdadera identidad: 
«¿Qué has hecho, pobre de ti? / ¡Que era tu padre, y no yo! » 
(vv. 2575-2576). El rústico irascible elevado a cortesano acaba 
de cometer parricidio, y se sume en una estupefacción deses-
perada, hecha no de arrepentimiento, sino de proyecciones 
obsesivas sobre el juicio condenatorio, irreparable, que mere-
cerá de la posteridad («Del primer hecho en la guerra / hace 
el hidalgo varón / sus armas y su blasón, / honra su linaje y 
tierra. / ¡Mirad qué primero hecho, / armas y blasón mortal: 
/ un hijo con un puñal / que pasa a su padre el pecho», vv. 
2659-2666) y de fantasías suicidas («...que pondré en el suelo 
el pomo / y me arrojaré en la espada», v. 2589-2590), que de-
cide posponer en aras de la venganza. 

En este punto, Lope nos ha confrontado con los elementos 
constitutivos de lo trágico: hybris, violencia mortífera, hamar-
tía, peripecia, anagnórisis.7 Sabemos lo que cabría esperar si 

6   Sobre desvestirse y vestirse en escena en el primer Lope, véase Presotto 
[1995], que destaca especialmente ese artificio en Los donaires de Matico; 
para la simbología del disfraz, Carrascón [1997], con buenos ejemplos.
7   Lo apunta también, de paso y para argumentar en contra, Case 
[1993:59]: para él, el tercer acto de la obra «does not live up to what could 



128	G . Pontón

estuviésemos, por ejemplo, ante el díptico de Juan de la Cueva 
sobre El príncipe tirano: una lección de ejemplaridad política y 
una corrección moral, a propósito de la responsabilidad del su-
jeto que comete actos punibles.8 Pero el teatro del primer Lope 
no mira al pasado de los trágicos, aunque se valga de muchos 
de sus constituyentes, sino que explora nuevas sendas en las 
que –por decirlo con palabras quizá demasiado contemporá-
neas– lo político se torna en populista. El perdón de Baudeles 
in articulo mortis («Bien sé que te han engañado», v. 2611) y su 
petición a la nobleza granadina de que acepte al parricida como 
nuevo monarca («Yo os pido […] / que ninguno / le niegue la 
corona y obediencia», vv. 2713-2715) zanjan en lo fundamental 
el aparente dilema moral planteado y confirma no solo el prin-
cipio incuestionable de la sucesión dinástica, sino el lugar que 
se ha granjeado Gomel, aunque sea con violencia. La nobleza 
granadina acata la decisión de su agonizante monarca y enton-
ces el protagonista... se duerme, de forma aparentemente in-
oportuna, en medio del caos, con un león suelto en palacio, que 
siembra el terror pero que se arremolina a los pies de Gomel, 
mientras la turba, en plena algarada, irrumpe en palacio para 

be a tragic anagnórisis». Añadamos a los constituyentes indicados la ironía 
trágica, diseminada por la pieza: advierte Gomel a su paje de que «…
cuando así [furioso] me veas, aunque amigo, / quítateme delante, Ardano, 
y vete, / que en este punto mataré a mi padre» (vv. 624-626). Baudeles, 
según vimos, obsequia a Gomel con su espada (vv. 876-879), la misma con 
la que luego este lo mata: «La espada que me ceñiste, / esa mesma te mató: 
/ esa la muerte te dio / a quien tú la vida diste» (vv. 2643-2646). Sobre los 
elementos constitutivos de lo trágico conviene remitir a Eagleton [2003], 
con una mirada general que recorre toda la historia del género y su elabo-
rada teorización.
8   Sobre esta cuestión, y sobre la potencialidad política de la tragedia en 
la generación de 1570, bastará con Hermenegildo [2002] y con la edición 
de la tragedia de Cueva a cargo de Froldi y Presotto. Para la relación de 
Lope –y de su público– con la tragedia, véase en general D’Artois [2017].



La conquista de la identidad	 129

vengar la muerte de su monarca. El héroe despreocupado, a sus 
plantas dormido un león, compone un emblema de fortitudo –
no aquel otro que temía tras su «hazaña»– que fija visualmente, 
sobre las tablas, el sometimiento general a la majestad del héroe 
y da paso a su proclamación por parte del pueblo: «¿Hay es-
pectáculo igual? » (v. 2944), exclama significativamente uno de 
los conjurados. No lo hay: es el espectáculo de la energía juvenil 
que alcanza su destino por su propia mano.9

Observemos una variante del mismo principio motriz en 
otra comedia compuesta en esos años. Afín a Gomel es Tor-
cato, el protagonista de El príncipe inocente, que Lope acabó 
el 2 de junio de 1590 (según recoge la copia del autógrafo 
realizada por Ignacio de Gálvez en 1762). Heredero de Frisia 
y Dacia, Torcato es un príncipe que se perdió en la infancia y 
fue preterido por su hermanastro Alejandro. Este, expulsado 
de su patria por su tío Dinacreo, rey de Suecia, se ha refugia-
do en el ducado de Cleves, donde las dos hijas del duque se 
disputan su amor. Abandonado en una cesta arrojada al río, 
Torcato ha sido criado por el pastor Liseno como si fuera su 
hijo. Si en el caso de Gomel las huellas de identidad no se 
han borrado del todo –Gomel no sabe que es hijo del rey, 
pero cree serlo de su principal capitán, cosa que justifica su 
traslado a la corte–, Torcato ignora por completo quién es. 
También es elemento distintivo con respecto a El hijo de Re-
duán que en El príncipe inocente el público no sepa más de 

9   En un intento por comprender los excesos que caracterizan a la pieza, 
Carrasco Urgoiti [1996] subraya su carácter farsesco. Podemos añadir que 
el hecho de que la acción se sitúe en Granada, entre musulmanes, y que Go-
mel sea un mestizo, con sangre cristiana, hace más tolerable para el público 
la atmósfera de amoralidad dominante. Como quiera que fuese, esa elección 
es de Lope, quien obviamente busca dejar atrás el cariz aleccionador y dile-
mático de la tragedia en favor de una visión menos ceñuda y comprometida, 
llamada a llenar perdurablemente los corrales de comedias.



130	G . Pontón

lo que sabe Torcato, aunque, como este, pueda tener sospe-
chas: Lope se preocupa de ir sembrando desde el principio 
trazas de la señalada condición de quien en apariencia no es 
más que un rústico. Al igual que con Gomel, la naturaleza 
noble de Torcato, la voz de su sangre, se revela a la menor 
oportunidad, en su caso en el terreno del galanteo: en cuanto 
conoce al duque de Cleves y a sus hijas, se siente impelido 
a hablar con ellos y lo hace con natural desparpajo, pese a 
las advertencias de un apurado Liseno. Pero dice el Duque, 
complacido: «Dejadle, que es extremado» (v. 445), y lo mismo 
añade su hija Rosimunda: «Dejadle, que gusto de él» (v. 446), 
mientras Torcato siente, a su vez, una voluntad invencible de 
estar con ellos. Son las jóvenes, en especial Hipólita, enamo-
rada de Alejandro, quienes señalan muy pronto el enigmático 
parecido físico entre este y el rústico gracioso (v. 505). De 
forma paralela, los personajes humildes advierten la sorpren-
dente transformación de quien creen su igual, en el que se ha 
despertado un ingenio fuera de lo común: «Estoy sin seso / de 
ver este tonto agudo, / que solía ser un mudo» (vv. 517-519), 
junto con su disposición a servir a los de la corte: «...en ver 
gente palaciega, / como truhán burla y juega» (vv. 531-532). 
Liseno lo reconoce como hombre de placer, alguien de baja 
extracción pero con un reflejo natural –una inclinación– ha-
cia el mundo cortesano y sus convenciones, al tiempo que se 
subraya lo poco que prodiga Torcato el trato con los pastores 
(vv. 535-536). Es justo en ese punto, plagado de indicios muy 
obvios para el espectador, cuando el anciano dice haberlo ha-
llado en el río (vv. 520-523), y añade que el niño era extraño, 
taciturno y en ocasiones lloraba «profundas melancolías» (v. 
528). Ya sabemos, pues, que está fuera de lugar y que un mis-
terio lo envuelve. Él mismo lo manifiesta en el cierre del pri-
mer acto, al mostrarse consciente del contraste entre su tosca 
apariencia y su ánimo superior, escogido: «que a fe que el sayo 



La conquista de la identidad	 131

villano / os muestre, tarde o temprano, / que cubre un alma 
de un rey» (vv. 857-859). 

La peripecia clave del primer acto es una escena venatoria, 
una cacería de leones en la que el animal desempeña el mis-
mo tipo de función que veíamos en El hijo de Reduán: si en 
la tragicomedia de ambientación granadina el león humillado 
significaba el sometimiento a la majestad y abría las puertas a 
la proclamación final del héroe, en la pieza palatina, colocado 
al principio, es el primer gran indicio de que ese rústico es 
más de lo que parece.10 Torcato pone en fuga a un león ante 
el que han huido todos los cortesanos y que amenaza la vida 
de las dos hijas del duque, que se han desmayado, presas del 
pánico. La hazaña de Torcato, oculta para los demás persona-
jes, circunstancia que propiciará otras fases del enredo (así, 
Alejandro se arrogará el mérito de la salvación), confirma a 
los ojos de los espectadores que en él alienta un ánimo su-
perior, el propio de los héroes. Con todo, la principal habili-
dad de Torcato no estriba en su fortaleza, sino en una astucia, 
una sensibilidad amorosa, que le permite trazar un plan para 
alcanzar el lecho de la bella Rosimunda, la princesa que ha 
escogido por objeto de su amor. Torcato se mueve por el de-

10   Pudiera ser también, como ya explicara Wilder [1953] a propósito de 
otras piezas, que Lope haya escrito El hijo de Reduán y El príncipe inocente 
para la misma compañía, pero es notable la distancia que separa a ambas 
obras en la lista del Peregrino en su patria, cuyos títulos, en la medida en 
que estamos en condiciones de aseverarlo, tienden a agruparse por compa-
ñías teatrales. El recurso a una piel de animal –pensemos antes en ello que 
en la presencia de un animal vivo sobre las tablas, como quiso el profesor 
y escritor estadounidense– no debía de ser un elemento privativo de una 
sola agrupación profesional. Es más plausible imaginarlo como un recurso 
que Lope sabía disponible, un artículo espectacular que le interesa en su 
primer teatro (pensemos también en El nacimiento de Ursón y Valentín, de 
la que hablaremos en breve, con la presencia de un oso). Para las listas del 
Peregrino y las comedias tempranas, véase Fernández Rodríguez [2014]. 



132	G . Pontón

seo erótico, y es el amor el que identifica como acicate para 
empresas mayores que las que le corresponderían según su 
condición, según expresa en un soliloquio en octavas:

Soy un villano, sí, pues ¿qué pretendo?
¿Una heredera de Colonia y Cleves?
¿De dónde nace que esta hazaña emprendo?
Mas no deben de ser las causas leves
que dentro de mi pecho estoy sintiendo,
si no es –¡oh amor que el corazón me mueves!–
una grandeza de ánimo tan grande
que es poco para mí que el mundo mande. (vv. 1154-1161)

Lope opera en varios planos en esta comedia: una trama fol-
clórica sobre hijos perdidos e identidades encubiertas que se 
manifiestan al final de la obra; una perspectiva amorosa, con 
circulación bastante libre del deseo y juegos de engaño, encar-
nada en personajes, sobre todo los femeninos, más estereotipa-
dos y toscos de lo que lo serán después en su mejor teatro; un 
marco de acción relativo al poder, la sucesión y la guerra. Todo 
ello al servicio de la proclamación de la identidad. El final, algo 
atropellado y con aires burlescos, como parece norma en este 
teatro, logra la síntesis de los distintos planos: se conoce quién 
es Torcato, este asciende al poder que por sangre le correspon-
de y consigue a su amor, que ha sabido obtener mediante el 
engaño. Rosimunda, la hermana más activa y atractiva, es la 
que pierde la honra, y no con el príncipe Alejandro, como cree, 
ni con el secretario Celindo, como luego teme, sino con el más 
bajo rústico, aunque este resulte no serlo finalmente. Cuando 
todo se resuelve y Alejandro le pregunta a Torcato si sabe ya 
quién es, este responde: «Ya me lo han contado», pero añade: 
«y de mis pensamientos lo sabía» (vv. 2503-2504). Una vez más, 
la sangre imprime carácter y permite que este se abra paso has-
ta su meta, acrecentada además por vía de matrimonio.



La conquista de la identidad	 133

Aunque tienen una misma función, los roles protagonistas 
de estas dos comedias no son iguales.11 Gomel es agresivo y 
asocial en el mismo grado en que Torcato es ingenioso y amiga-
ble: si el primero obra con violencia ante los rituales cortesanos 
(palaciegos o amorosos), el segundo manifiesta una inteligencia 
natural que lo lleva a obtener –mediante el engaño, artificio al 
que es ajeno Gomel, salvo como víctima– el más alto premio 
al que puede aspirar, el cuerpo de Rosimunda, que es también 
vía de acceso al poder.12 Mientras que Gomel juega despecti-
vamente con las mujeres, Torcato es melancólico y apasionado 
y busca a su verdadero amor. Persiguen, pues, fines distintos. 
Allí donde Gomel tiene como rivales a todos los moros galantes 
de Granada, empezando por el mismo rey, Torcato solo tiene 
como rival en el amor por Rosimunda a Alejandro y al secreta-
rio Celindo, pero su aparente inocencia le granjea una posición 
estratégica de la que sabrá aprovecharse. En El hijo de Reduán 
hay tensión parricida; en El príncipe inocente, la posible tensión 
fratricida entre Torcato y Alejandro, al cabo rivales en todo, 
no se activa, y la obra pide a su público que asuma sin más –
sin ulterior ajuste de cuentas– que fuese el bastardo Alejandro 
quien se deshiciera de su hermano cuando este era niño y se 
apoderara de su patrimonio. Si la historia de Gomel es la de la 
conquista del poder, con el amor como elemento muy secunda-
rio, asociado a su natural impetuoso y poderoso, la de Torcato 
es la de la conquista del amor, aunque al final se vea premiado 
también con el poder, que le es inherente por sangre y le perte-
nece legítimamente.

11   Tengo en cuenta la distinción entre funciones y roles que propone 
Couderc [2006], y en general su modelo de análisis de los personajes dra-
máticos.
12   Para los juegos de engaño e ilusión en las comedias tempranas, inclui-
das varias de las que se consideran aquí, es relevante Glenn [1973], que 
los asocia asimismo a  la cuestión de la identidad.



134	G . Pontón

¿Y qué sucede con la guerra en El príncipe inocente? El 
conflicto bélico que parecía arreciar no es sino agua de bo-
rrajas, tendente a facultar la presencia de Dinacreo, indispen-
sable para que se produzca el reconocimiento de Torcato, al 
ser la única vía posible para revelar la verdad. La guerra es 
solo telón de fondo del amor, como sucede en otras obras 
tempranas, por ejemplo El soldado amante (h. 1592-1594), de 
parecida atmósfera bélica y en la que el conflicto entre dos 
naciones, Escocia y Holanda, acaba reducido a una historia 
de amor entre príncipes. La peligrosa tensión entre el prínci-
pe Clarinarte y su padre Dinacreonte (nombre, según se echa 
de ver, muy parecido al del tío de Alejandro y Torcato), que 
pretenden a la misma mujer, la nueva reina Rodiana, se resuel-
ve con el triunfo del amor entre jóvenes, entendido también 
como vía de resolución del conflicto entre los dos estados.13  

A partir de estos, los casos pueden multiplicarse, sea en 
comedias de libre inventiva, tal como lo son las reseñadas, sea 
en otras basadas en fuentes novelescas específicas, y atendien-
do tanto al subgénero palatino –el propio de las que hemos 
mencionado– como a otras modulaciones genéricas. En unos 
pocos años, los del despegue de Lope, el tema es una constan-
te, aunque cambien la inspiración y los moldes. Lope somete 

13   He estudiado la obra en Pontón [2022]. Hay otros motivos que tienen 
en común El príncipe melancólico y El soldado amante, como el enamo-
ramiento indirecto: Hipólita se ha prendado de Alejandro de oídas y ha 
encargado un retrato de este que no quiere mostrar ni a su hermana Ro-
simunda; Clarinarte encuentra en mitad del campo de batalla una imagen 
de la que se fascina y que resulta ser la de la reina a la que ha venido a 
combatir. Sabemos por el propio Lope que la compañía que representó 
El soldado amante fue la de Osorio-Alcaraz, la misma a la que vendió La 
ingratitud vengada. En las listas del Peregrino, entre estas dos obras hay 
cuatro piezas, de las que solo se ha conservado una, El hijo de Reduán. 
¿Las escribiría para un mismo reparto? Confróntese con lo que se dice 
arriba, nota 10.



La conquista de la identidad	 135

la identidad a la exploración de sus posibilidades sobre un 
escenario, siempre en aras de una resolución feliz, convirtien-
do los conflictos en una cuestión más individual que colectiva 
(y por ello, convengamos, menos sensible o desafiante desde 
un punto de vista político). Sin entrar ya en nuevos análisis 
de detalle, que deberán quedan para otra ocasión, podemos 
apuntar más ejemplos. En El nacimiento de Ursón y Valentín, 
reyes de Francia (h. 1588-1590), comedia articulada a partir 
de la materia carolingia tardía, la búsqueda de la identidad se 
desdobla, literalmente, en dos, por cuanto dos son los hijos 
perdidos, con distinto grado de autoconocimiento. Lope pre-
senta también aquí, en la parte final de la obra, una escena de 
enfrentamiento entre hermanos, o más bien sendas oportuni-
dades sucesivas de cometer fratricidio, que por supuesto no 
se lleva a cabo (vv. 2758-2841). La construcción de la escena, 
con la paralización de uno de los personajes por la irrupción 
del sueño, es calcada de la de El hijo de Reduán (o esta de 
aquella, ya que las fechas respectivas no son seguras).14 Las 
palabras de cada hermano, y los afectos que expresan, son 
equivalentes: «¿Quién ata las fuerzas mías? / Algún dios se-
creto viene, / que el brazo el miedo me tiene, / los niervos y 
venas frías» (vv. 2786-2789), dice el acosado Ursón cuando 
va a golpear a un inerme Valentín. «¿Quién puede el brazo 
tenerme? / ¿Quién me hiela? ¿Qué es aquesto?» (vv. 2825-
2826), exclama poco después Valentín, cuando tiene a su 
merced al que cree monstruo. Y añade al contemplarlo con 
detenimiento: «...No es feo, / antes me agrada su rostro; / solo 
en el miedo eres monstro, / que en lo demás no lo creo» (vv. 

14   Para la función escénica y argumental del sueño en el primer Lope 
siguen siendo valiosas las observaciones de Kirschner [1998]. Sobre Ursón 
y Valentín y la proyección de su tema en el teatro del Siglo de Oro hasta La 
vida es sueño, véase ahora Antonucci [2025:20-25], que recupera y amplía 
estudios previos suyos.



136	G . Pontón

2838-2841), puesto que, aunque no lo sepan, son gemelos, y la 
voz de la sangre los llama. Lope genera una tensión emocional 
que se va a resolver con la proclamación de los dos hermanos, 
con una conclusión conciliadora en la que Ursón es recono-
cido como primogénito y Valentín expresa su conformidad y 
aun entusiasmo ante esta circunstancia. Con El hijo Venturoso 
(1588-1595), en cambio, el mecanismo de ascenso social no 
pone el acento en ser hijo de rey o de altos estamentos de la 
nobleza: basta con ser hijodalgo e ignorarlo. La fuente, una 
novella de Gli Ecatommiti de Giraldi Cinzio (I, 1), determina 
un contexto burgués, sin personajes nobles.15 Venturoso, un 
expósito adoptado por otros padres y maculado por un naci-
miento ajeno al matrimonio, lo consigue todo por sí mismo, 
construyéndose como sujeto gracias a su tesón y a su éxito 
en el mundo de la milicia: «ya soy caballero ilustre / por el 
valor de mi mano. / Seis banderas he ganado, / con que tengo 
merecido / ser capitán, y lo he sido / en un ejército honrado» 
(vv. 3353-3360).16 El protagonista reescribe su historia por su 
propia mano y se otorga la legitimidad: así, una vez conoce su 
identidad, se niega a abrazar a su madre hasta que tenga pa-

15   Lope pudo haberla leído en italiano o tomarla de la traducción de 
Luis Gaitán de Vozmediano, Primera parte de las cien novelas de M. Juan 
Baptista Giraldo Cinthio (1590), que se convertiría así en la fecha más tem-
prana de datación; véase, en general, Muñoz Sánchez [2013]. En el ejem-
plar que he consultado (BNE, R-15265) hay anotaciones manuscritas de 
un lector de la época que registra los casos que le constan de adaptación a 
las tablas mediante un «representada» o «parece buena comedia», con lo 
que se reflejan los nexos del Cinzio narrador, ya no el trágico, con el cre-
ciente mundo teatral español de finales del siglo xvi (también se detiene 
en ello, a propósito de La infanta desesperada de Lope, Crivellari 2021).
16   Para una atenta lectura de la comedia en clave identitaria, subrayando 
la importancia de las armas como ámbito de construcción personal de un 
nombre, como lugar de libre configuración del sujeto a partir no de su 
sangre, sino de su ánimo y de la fuerza de sus brazos, véase Checa [2011].



La conquista de la identidad	 137

dre, es decir, hasta que logre casarla, para borrar así, de forma 
retrospectiva, la mancha de su linaje: «¡Bueno es que haya 
tenido / madre que me pueda honrar / y me puedan afren-
tar / en que no tuvo marido!» (vv. 3347-3350). Esta variante 
funcional se encuentra también en El casamiento en la muerte 
(h. 1595), drama historial centrado en la figura de Bernardo 
del Carpio. Si algún elemento singulariza la aproximación de 
Lope a un episodio tan frecuentado por la tradición literaria 
previa (legendaria, épica, romanceril y drámatica) es precisa-
mente la imbricación, en el discurrir del protagonista, entre 
sus acciones heroicas y el conflicto con su identidad. El hecho 
de que en la comedia lopeveguesca la batalla de Roncesvalles, 
el momento de mayor gloria de Bernardo, se sitúe en el centro 
y no en el final de la obra es el más claro indicio de que el tema 
que se dirime no es bélico, ni siquiera heroico: es la conquista 
de una plena identidad a copia de valor, empeño y, llegado el 
caso, astucia. Bernardo, como Venturoso, sufre la condición 
de bastardo como una merma en un potencial extraordinario. 
Al final de la obra, aunque consigue el permiso regio para lim-
piar su mancilla, este llega tarde, porque su padre ha muer-
to, cosa que se revela espectacularmente al público median-
te el espacio de las apariencias («descubren una cortina y ve 
Bernardo el Conde muerto sentado en una silla», 2585Acot). 
Incapaz de rendirse tan cerca de su objetivo, el protagonista 
saca a su madre del monasterio en que está encerrada y la 
casa con el cadáver de su padre, con lo que se procura la legi-
timidad post mortem: Bernardo mueve la cabeza del muerto 
para que afirme su voluntad de contraer matrimonio («Toma 
la cabeza con la mano y hácela bajar», 2720Acot) y la tensión 
acumulada se libera en una dirección feliz, afirmativa.17 

17   Que esta forma de tratar la materia heredada es la aportación específica 
de Lope al tema de Roncesvalles y Bernardo del Carpio lo demuestra la más 



138	G . Pontón

La serie puede ampliarse con más piezas, como la estu-
penda Las burlas de amor (también de principios del decenio 
de 1590), obra que ni pintada para ilustrar la fluctuación de 
la identidad: pocas hay que la mantengan en estado indeter-
minado durante tanto tiempo, afectando a galán y dama, que 
van saltando de posiciones hasta revelar su verdadero ser. La 
triple anagnórisis final es tan forzada como perfectamente 
aceptable en el marco de una convención teatral basada en la 
aceptación gozosa de las burlas y del baile de identidades.18 
En fin, en El ganso de oro (1588-1595), desde un engranaje 
muy cercano a la tradición narrativa pastoril (la inequívoca 
huella de La Diana se manifiesta casi a gritos con la presencia 
de un mago llamado Felicio), aliñada con ribetes de comedia 
de magia, de nuevo topamos con un personaje principal cuya 
identidad no es la que parece: se trata de Belardo, que vive 
como pastor en la Arcadia pero que se convertirá en rey de 
Nápoles. Tras un periplo de confusión y magia, con traslado 
maravilloso incluido, las identidades aparentes se rectifican: 
los antagonistas amorosos Silverio y Belardo resultan ser her-
manos (como Torcato y Alejandro en El príncipe inocente) e 
hijos del rey de Nápoles, mientras que la deseada Belisa es 
hija de Felicio, antaño rey de Atenas. En este caso, la iden-
tidad está al servicio de la peripecia, y no a la inversa, como 
ocurre en otras de las obras de la primera etapa, pero no por 
ello deja de ser un elemento relevante. Y podríamos seguir 
sumando otras, como ciertos aspectos de la intriga secundaria 
de El Grao de Valencia (1590), los que tocan a la identidad 

elemental comparación que pueda hacerse entre este drama y La libertad de 
España por Bernardo del Carpio de Cueva, compuesta y estrenada unos quin-
ce años antes que la pieza lopeveguesca. Para profundizar en la comedia de 
Lope debe leerse el prólogo de Luigi Giulani a su edición crítica.
18   Un análisis de la comedia atento a sus juegos autorreferenciales puede 
verse en Pontón [2020].



La conquista de la identidad	 139

de Jarife, el verdadero protagonista de la historia, aunque en 
este caso no quede integrado en la trama amorosa, y a quien 
Lope concede el privilegio de un soliloquio de cuatro octavas 
en el arranque de la tercera jornada (vv. 2048-2079), lo que lo 
señala como el epicentro temático y afectivo de la pieza.19 

En suma, el peso que la cuestión de la identidad tiene en 
el Lope inicial es, por una parte, una herencia, un patrón bá-
sico, estructurador de la acción dramática e imprescindible 
para un desenlace con cierto grado de sorpresa, un mecanismo 
de raigambre latina e italiana que estaba disponible en la es-
cena y para la escena, evidente en el teatro de los antecesores 
Lope Rueda, Juan Timoneda y Alonso de la Vega, y por ello 
nada inusual. Lo relevante es la manera como Lope convierte 
esta cuestión en tema, su capacidad para hacer de la construc-
ción-revelación-afirmación de la identidad de los protagonistas 
el asunto de muchas de sus comedias, dotándolo de una tensión 
específica: los personajes principales buscan saber quiénes son, 
o están descontentos con lo que son, o se preguntan cómo llega-
rán a saber quiénes son, y se relacionan problemáticamente con 
esa laguna. Desde ahí, Lope construye un tipo de rol con una 
función actancial más o menos estable y al que vincula motivos 
dramáticos (como el disfraz o la acción del vestir y desvestir-
se), pero también poéticos (la recurrente imagen del individuo 
rústico dotado de esplendor como joya engastada en un vil me-
tal).20 El camino que describe el rol, asociado al principio a una 
determinada función (la propia del rústico, salvaje o bastardo), 
lo lleva a encontrar y finalmente desempeñar su verdadero pa-
pel, dejando por el camino una estela de desarreglo, desorden, 

19   Para esta comedia es fundamental Fernández Rodríguez [2019:129-
208], que es también su editor para Gondomar Digital.
20   De nuevo hay que remitir a Presotto [1995].



140	G . Pontón

libertad, violencia y heroísmo, resueltos en una culminación ta-
jante, que no deja lugar a ulteriores dudas o vacilaciones.

Podemos preguntarnos si esta fijación no es otra cosa que un 
signo de los tiempos. Para dar respuesta, siquiera parcial, a esta 
cuestión resulta útil comparar el paradigma lopeveguesco con el 
de una figura relevante como Francisco Agustín Tárrega, cuyo 
teatro era ya una realidad en el momento en que Lope llegó a 
Valencia para absorber influencias y aportar novedades.21 Tome-
mos La perseguida Amaltea, una comedia que podemos clasifi-
car como palatina-pastoril y que, aunque de fecha no segura, es 
posible que sea del decenio de 1590; posterior, en todo caso, a 
las que hemos venido considerando. En la primera jornada nos 
encontramos con un serrano, Polidoro, que resulta ser hijo del 
duque Eduardo y a quien ha cuidado el pastor Hircano (padre 
de Amaltea, que ama a Polidoro y es amada por él), para ocultar 
a ese fruto bastardo de los celos de la duquesa. Esta ha muerto y, 
en consecuencia, ha llegado el momento de revelar la verdad y 
unir al hijo al destino del padre. Salta a la vista que es un esquema 
parecido al de El hijo de Reduán. Pero, aun partiendo de esos 
mismos presupuestos, a cada dramaturgo le atrae un desarrollo 
distinto de este vector de acción. En Lope, los hechos transcurren 
en la corte, que genera extrañamiento y tensión en el protagonis-
ta, por su desconocimiento de la nueva norma social en que se ve 
sumergido; en Tárrega, todo sucede en el campo (quien se des-
plaza es el duque), de modo que Polidoro no cambia de espacio 
de referencia. Segundo y más importante: el momento de revelar 

21    No se pierda de vista, por otra parte, que ese perseguida del título nos 
conecta acaso con El perseguido de Lope, una de sus piezas de 1590, en la 
que la ocultación de la identidad también tiene un papel, al menos en el 
planteamiento de la situación inicial. Para la comedia de Tárrega resulta 
todavía de algún interés el análisis de Weiger [1978:189-198], y para el 
lugar del dramaturgo de Segorbe en la naciente comedia nueva, véanse 
Froldi [1973:117-129] y sobre todo Canet y Sirera [1981].



La conquista de la identidad	 141

la identidad se demora en el drama de Lope y es, como hemos 
visto, el motor de la trama y se tiñe de tragedia con el parricidio; 
en Tárrega, en cambio, el asunto se desvela en la primera jornada 
y sucede fuera de escena: el duque le encarga al conde Arquelaos 
que cuente a Polidoro la verdad («Dirasle, conde, el secreto / de 
su antigua calidad», p. 313) y este regresa a escena transformado, 
investido ya de cierta actitud nobiliaria. Polidoro, como heredero 
del ducado, es de inmediato prometido a Artemisa, hermana de 
Arquelaos, y a su vez este se promete a Amaltea. A pesar de la 
peripecia y la magnitud de lo que acaba de saber, Polidoro no va a 
cambiar: se mantiene fiel a su amor primero, cuya recuperación es 
el eje de la comedia. En cambio, Gomel vive durante casi toda la 
pieza la tensión de su identidad y además es inestable o voluble en 
el amor, atento a cuantas damas lo rodean (Celora, Lizara, Alcira) 
y al mismo tiempo displicente con ellas, cuando no despreciativo.

En otras palabras: a Tárrega no le suscita particular interés el 
motivo del príncipe desconocido, mientras que a Lope –a este 
Lope juvenil al menos–, sí y mucho. En La perseguida Amaltea, 
el motivo es parte de la situación inicial –parte de los recursos 
habituales del subgénero, según sabemos– y se despacha con 
poco provecho temático y escaso rendimiento dramático, más 
allá del de introducir un obstáculo imprevisto en la relación en-
tre el galán y la dama. Como en la mayoría de comedias de Tá-
rrega, la de Polidoro y Amaltea es una historia de amor sosteni-
da que se sobrepone a las dificultades y se reconduce felizmente 
al final, y en la que las mujeres tienen un papel actancial muy 
destacable (pensemos en el título mismo, que pone el acento 
en la dama, efectivamente cortejada por varios a amores). Este 
mero ejemplo puede tenerse por prueba –prueba a contrario 
o por omisión, si se quiere– de que, en el teatro de Lope, la 
importancia concedida a la maraña de la manifestación de la 
identidad no es una circunstancia más, sino la más significativa 
aportación del ingenio madrileño al género palatino, y desde él 



142	G . Pontón

también a otros.22 (Digámoslo entre paréntesis: es tentador in-
terpretar esa insistencia en mostrar historias de ascenso y pro-
clamación como la fantasía de poder de un poeta emergente y 
ambicioso. Este héroe joven, dispuesto a todo y sin linaje, pero 
capaz de construírselo a sí mismo, parecería una proyección del 
Lope de carne y hueso y de su relación con el campo literario 
de su tiempo, según algunos ingenios contemporáneos se ocu-
paron de afearle, señaladamente el Góngora del soneto “Por tu 
vida, Lopillo, que me borres...”. Con la distancia que dan los si-
glos, esas comedias inaugurales devienen asimismo en alegoría 
de la construcción historiográfica –iniciada por Cervantes en el 
prólogo a las Ocho comedias y ocho entremeses, aunque fuese 
con la boca chica, y viva hasta muy entrado el siglo xx– que 
hizo de Lope una figura genial y revolucionaria, instauradora 
en solitario de un nuevo orden de cosas.)

Con todo, no hay que confundir estas idas y venidas de 
la identidad con una visión a contracorriente del statu quo: 
en las obras de Lope que hemos revisado, y aun en otras que 
podríamos añadir a la serie, lo que se nos cuenta no es cómo 
un rústico puede ascender a rey, sino cómo un rey perdido es 
restituido a su lugar y cómo esa restitución se produce en gran 
medida gracias a las acciones del protagonista, sean estas deli-
beradas o expresión inconsciente de su «verdadero» ser. Estas 
comedias tempranas ponen en escena, entre otras cosas, un 
proceso de legitimación, la resolución de un desorden inicial 

22   En sentido opuesto, es interesante notar –aunque el asunto reclama 
una atención imposible de prodigar aquí– que algunos dramaturgos me-
nores, ante el énfasis de Lope en la identidad, parecen situarse en su este-
la, con desarrollos propios: así la notable Los naufragios de Leopoldo, de 
¿Alonso? de Morales (véanse Canavaggio 1976 y Baratella 2012), obra re-
presentada en 1594 y que tiene interesantes concomitancias con El molino 
(1589), comedia de Lope para la que remito a la contribución de Milagros 
Torres en el presente volumen. 



La conquista de la identidad	 143

(la sangre noble fuera del espacio que le es propio) y, gracias 
al orden reimpuesto, la cancelación del azar y de las posibili-
dades de cambio. Pero es cierto también que las cosas nunca 
son de una sola pieza cuando se ofrecen en la escena. A modo 
de colofón, para ilustrar la consustancial ambigüedad del tea-
tro en lo que toca a lecturas ideológicas, podemos fijarnos, 
entre otros muchos lugares posibles, en la segunda jornada 
de Los donaires de Matico (1589), donde los nobles Ramiro y 
Riquelmo comentan los progresos cortesanos del rústico San-
cho (en realidad el caballero Rugero, que encubre volunta-
riamente su identidad), tan notorios que han provocado que 
se enamore de él Rosimunda, la hija del conde de Barcelona, 
según un patrón que va a calcar poco después (nombre de la 
protagonista incluido) en El príncipe inocente. 

No nos salimos de los juegos ya conocidos: Rosimunda re-
chazó primero a Sancho por su aspecto salvaje, y en cambio 
luego, vestido con ropas cortesanas, hecho «hombre nuevo» 
(v. 994), le resulta muy apreciable, como les sucedía a Lizara y 
Celora con Gomel en El hijo de Reduán. El amor entre los dos 
progresa y el Conde concierta bodas. Al final de la jornada, el 
gobernador, en nombre del pueblo, inquieto ante la decisión 
de su señor, se pregunta si, al pretender casar a la heredera 
con un villano, está dándoles un buen gobernante, y el Conde 
responde así: «¿Queréis saber su [de Sancho] valor? / Que 
ella le escoge y le adquiere; / pues ¿marido que ella quiere / 
no le queréis por señor?» (vv. 1828-1831). Esa es la primera 
y fundamental argumentación, que parece proclamar la so-
beranía de la elección por amor. Añade a continuación otra 
serie de razones: «Manso es don Sancho, no es fiero; / tratable 
es, que no feroz; / es un hombre muy galán, / de buen talle 
y parecer / cuerdo y de buen proceder, / valiente como Rol-
dán, / brioso a pie y a caballo, / un ángel de condición» (vv. 
1834-1841). No son, desde luego, razones de buen gobierno, 



144	G . Pontón

sino una sumaria, estereotipada y superficial lista de atributos 
físicos y anímicos. Justo después, Sancho comparece, de ma-
nera inesperada, vestido con las pieles de salvaje con las que 
se presentó al principio de la obra (para salvar a los personajes 
nobles de una peligrosa serpiente, como hace Torcato con el 
león). No es menor –podemos imaginarlo con facilidad– el 
efecto humorístico que genera el contraste entre la prosopo-
grafía y etopeya que ha trazado el Conde y la desmedrada 
presencia del galán. Ante esa flagrante contradicción, la volu-
ble turba, indignada, decide amotinarse, pero Sancho/Rugero 
sabrá someterla con su ejemplo de valor y fortaleza, y será el 
vulgo quien acabe ofreciéndole el ducado, exactamente como 
sucede en El hijo de Reduán. 

En este nivel de análisis, cabe sostener que la escena pro-
pugna el rechazo de las apariencias y la necesidad de juzgar 
adecuadamente a partir de los hechos; pero sabemos que no 
hay hombre nuevo en Sancho, sino revelación de su identidad 
primigenia, que es aristocrática y sin mácula. No hay, pues, 
libertad ni margen de maniobra, sino solo apariencia de ella. 
En el caso del amor, ¿cuál sería la lección de estas piezas, en 
las que muchas veces la pareja sentimental que se perfila al 
inicio acaba en otros emparejamientos? ¿Hay que amar a lo 
que resulta admirable? ¿O más bien el amor admirable lo es 
entre iguales, con exclusión de todo desequilibrio social?23 
¿Apertura, pues, o contención? Si volvemos a ese «Que ella le 
escoge y le adquiere», apreciamos en la sentencia del Conde 

23   En este sentido, no faltan en estas piezas momentos en los que el 
protagonista masculino, refugiado en el mundo rústico y con la apariencia 
correspondiente, juega a enamorar a una aldeana que quedará atrás en el 
momento de la recuperación o proclamación de la verdadera identidad, 
sin que ese gesto se eleve a problema en la comedia. Así le sucede, por 
ejemplo, al conde Próspero con Laura en El molino o al príncipe Clarinar-
te con Pirena en El soldado amante.



La conquista de la identidad	 145

no tanto –o no solo– una defensa de la libertad de las jóvenes 
para escoger marido, sino una manifestación del poder del 
soberano ante la turba: debería bastar con la voluntad de la 
hija del gobernante, que es la del gobernante mismo, para que 
callen pareceres y sobren razones, porque no hay error en la 
elección de los escogidos por la sangre. Lo mismo podría de-
cirse de la entera peripecia de la ya mencionada Las burlas de 
amor: el amor desigual, o amor entre pobres, acaba resultan-
do amor aristocrático, revelado por afinidad electiva. Lo que 
justifica las constantes mentiras de los protagonistas Jacinta 
y Ricardo, sus saltos de identidad, es que a la postre no son 
mentiras, aunque ni ellos mismos lo sepan del todo. Ahí se 
cierra el sentido y se expresa el conservadurismo último de 
toda comedia, que restituye el orden. No obstante, mientras 
tiene lugar la representación, la cuestión flota ante nuestros 
ojos, indeterminada, abierta, con regocijo y encanto. 

En «Carácter y destino», su inolvidable discurso de recep-
ción del Premio Cervantes (2004), Rafael Sánchez Ferlosio 
retomó un ensayo de Walter Benjamin titulado precisamente 
“Schicksal und Charakter” (1919) en el que el filósofo alemán 
separaba analíticamente ambos conceptos, a menudo confun-
didos, y al hacerlo los desligaba de la religión (el destino) y 
la moral (el carácter). Para Benjamin, el destino es cosa de la 
tragedia, marcada por la desgracia y la culpa, mientras que 
el carácter domina en la comedia –piensa sobre todo en Mo-
lière–, donde su brillo, sin otro alcance que la manifestación 
del tipo, oblitera toda acción. Ferlosio lleva a su terreno la 
distinción entre personajes de destino y personajes de carác-
ter y, apuntando a don Quijote, formula la hipótesis de que la 
naturaleza del hidalgo «estaba en ser un personaje de carácter 
cuyo carácter consistía en querer ser un personaje de desti-
no». Tirando de ese hilo a nuestros propósitos, bien podría 
decirse que los protagonistas de las comedias lopeveguescas 



146	G . Pontón

aquí consideradas, siendo eminentemente personajes de des-
tino, se presentan como personajes de carácter que intuyen 
su ser como personajes de destino. Un destino nada benjami-
niano, pues es sin culpa y feliz, porque su territorio no es, no 
quiere ser, el de la tragedia. Ese es el logro y esa la renuncia. 

Bibliografía

Antonucci, Fausta, “Introducción” a Pedro Calderón de la Barca, 
La vida es sueño, Cátedra, Madrid, 2025, pp. 9-99.

Artelope, Base de datos y argumentos del teatro de Lope de Vega, 
dir. Joan Oleza, Universitat de València (artelope.uv.es).

Baratella, Claudio (ed.), Comedia de los naufragios de Leopoldo. Edi-
ción y estudio, Tesi di Laurea, Università Ca’Foscari Venezia, 2012.

Benjamin, Walter, «Destino y carácter» (1921), en Ensayos escogi-
dos, ed. y trad. H.A. Murena, El Cuenco de Plata, Buenos Aires, 
2010, pp. 181-190.

Bouwsma, William J., The Waning of the Renaissance, 1550-1640, 
Yale University Press, New Haven-Londres, 2000.

Canavaggio, Jean, «Teatro y comediantes en el Siglo de Oro: algu-
nos datos inéditos», Segismundo, XII (1976), pp. 27-51.

Canet Vallès, José Luis, y Sirera Turó, Josep Luís, «Francisco 
Agustín Tárrega», Cuadernos de Filología, III (1981), pp. 93-123.

Case, Thomas E., Lope and Islam, Juan de la Cuesta, Newark, 1993.

Carrasco Urgoiti, Mª Soledad, El moro retador y el moro amigo, 
Universidad de Granada, Granada, 1996.

Carrascón, Guillermo, «Disfraz y técnica teatral en el primer 
Lope», Edad de Oro, XVI (1997), pp. 121-136.



La conquista de la identidad	 147

Checa, Jorge, «Engendrado por la guerra: El hijo Venturoso de Lope 
de Vega», Bulletin of the «Comediantes», 63:1 (2011), pp. 1-17.

Couderc, Christophe, Galanes y damas en la comedia nueva, Ibe-
roamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt, 2006. 

Crivellari, Daniele, «Un caso de reescritura giraldiana en el pri-
mer Lope: La infanta desesperada, entre adaptación y autobio-
grafismo», Anuario Lope de Vega, XXVII (2021), pp. 9–32.

Cueva, Juan de la, Tragedias, eds. Rinaldo Froldi y Marco Presotto, 
Universitat de València, Valencia, 2013.

D’Artois, Florence, Du nom au genre. Lope de Vega, la «tragedia» 
et son public, Casa de Velázquez, Madrid, 2017.

Eagleton, Terry, Sweet Violence. The Idea of the Tragic, Blackwell, 
Oxford, 2003. 

Fernández Rodríguez, Daniel, «Nuevos datos acerca de los reper-
torios teatrales en el primer catálogo de El peregrino en su pa-
tria», Studia Aurea, 8 (2014), pp. 277-314.

Fernández Rodríguez, Daniel, Entre corsarios y cautivos. Las come-
dias bizantinas de Lope de Vega, su tradición y legado, Iberoame-
ricana-Vervuert, Madrid-Frankfurt, 2019.

Froldi, Rinaldo, Lope de Vega y la formación de la comedia, Anaya, 
Salamanca, 1973.

Giraldi Cinzio, Giovan Battista, Primera parte de las cien novelas de M. 
Juan Baptista Giraldo Cinthio [...] traducidas de su lengua toscana por 
Luis Gaitán de Vozmediano, Toledo, Pedro Rodríguez, 1590.

Glenn, Richard F., «The Loss of Identity: Towards a Definition 
of the Dialectic in Lope’s Early Drama», Hispanic Review, XLI 
(1973), pp. 609-626.

Guillén, Claudio, Teorías de la historia literaria, Espasa-Calpe, Ma-
drid, 1989.



148	G . Pontón

Hermenegildo, Alfredo, «Introducción» a El tirano en escena. Tra-
gedias del siglo xvi, Biblioteca Nueva, Madrid, 2002, pp. 9-87.

Hornby, Richard, Drama, Metadrama, and Perception, Lewis-
burg-Londres-Toronto, Bucknell University Press-Associated 
University Presses, 1986.

Kirschner, Teresa J., «“Velo” y “vuelo” del sueño y de la imagina-
ción», en Técnicas de representación en Lope de Vega, Tamesis, 
Londres, 1998, pp. 3-18.

Muñoz Sánchez, Juan Ramón, «“Escribía / después de haber los li-
bros consultado”: a propósito de Lope y los novellieri, un estado 
de la cuestión (con especial atención a la relación con Giovanni 
Boccaccio), parte II», Anuario Lope de Vega, XIX (2013), pp. 
116-149.

Oleza, Joan, «Trazas, funciones, motivos y casos. Elementos para 
el análisis del teatro barroco español», en Alberto Blecua, Ig-
nacio Arellano y Guillermo Serés (eds.), El teatro del Siglo de 
Oro. Edición e interpretación, Iberoamericana-Vervuert, Ma-
drid-Frankfurt, 2009, pp. 321-350

Pontón, Gonzalo, «Hacia el primer espectáculo comercial de la 
era moderna», en Jorge García López, Eugenia Fosalba y Gonzalo 
Pontón, La conquista del clasicismo (1500-1598), en José-Carlos 
Mainer (dir.), Historia de la literatura española, Crítica, Barcelo-
na, 2013, vol. 2, pp. 509-654.

Pontón, Gonzalo, «“Representar lo que soy”: identidad y metatea-
tro en Las burlas de amor», Anuario Lope de Vega, XXVI (2020), 
pp. 86-108.

Pontón, Gonzalo, «Juegos de apariencias: El soldado amante, co-
media temprana de Lope de Vega», en Marina Mestre Zaragozá 
y Philippe Rabaté (eds.), Serio ludere. Homenaje a Jean-Pierre 
Étienvre, Casa de Velázquez, Madrid, 2022, pp. 381-397.



La conquista de la identidad	 149

Presotto, Marco, «Vestir y desvestir: apuntes sobre la indumenta-
ria en la dramaturgia del primer Lope de Vega», Annali di Ca’ 
Foscari, XXXIV 1-2 (1995), p. 365-383.

Sánchez Ferlosio, Rafael, Carácter y destino: ensayos y artículos es-
cogidos, Universidad Diego Portales, Santiago de Chile, 2011.

Santiáñez, Nil, Investigaciones literarias, Crítica, Barcelona, 2002.

Tárrega, Francisco Agustín, La perseguida Amaltea, en Poetas dra-
máticos valenciuanos, ed. Eduardo Juliá Martínez, Tipografía de 
la “Revista de Archivos”, Madrid, 1929, t. I, pp. 302-340. 

Trambaioli, Marcella, «El primer Lope y el teatro de inspiración 
ariostesca (con un estudio de Los celos de Rodamonte)», Rivista 
di Filologia e Letterature Ispaniche, 7 (2004), pp. 297-324.

Trambaioli, Marcella, «Belardo, el furioso: modelo paradigmático 
de las reescrituras ariostescas de Lope de Vega», Anuario Lope 
de Vega, XXVI (2020), pp. 146–170.

Vega Carpio, Lope de, Las burlas de amor, ed. Gonzalo Pontón para 
Gondomar Digital (https://gondomar.tespasiglodeoro.it/reader/369).

Vega Carpio, Lope de, El casamiento en la muerte, ed. Luigi Giu-
liani, en Comedias de Lope de Vega. Parte I, Editorial Milenio, 
Lérida, 1997, t. II, pp. 1149-1276.

Vega Carpio, Lope de, Los donaires de Matico, ed. Marco Presotto, 
en Comedias de Lope de Vega. Parte I, Editorial Milenio, Lérida, 
1997, t. I, pp. 115-254; también en Gondomar Digital (https://
gondomar.tespasiglodeoro.it/reader/183).

Vega Carpio, Lope de, El ganso de oro, en Obras de Lope de Vega 
publicadas por la Real Academia Española (nueva edición), ed. 
Emilio Cotarelo y otros, RAE, Madrid, 1916, t. I, pp. 153-184; 
véase también Lope de Vega, Comedias, ed. Jesús Gómez y Pa-
loma Cuenca, Turner, Madrid, 1993, t. II, pp. 733-814.

Vega Carpio, Lope de, El Grao de Valencia, ed. Daniel Fernández 
Rodríguez para Gondomar Digital.

https://gondomar.tespasiglodeoro.it/reader/369
https://gondomar.tespasiglodeoro.it/reader/183
https://gondomar.tespasiglodeoro.it/reader/183


150	G . Pontón

Vega Carpio, Lope de, El nacimiento de Ursón y Valentín, reyes de 
Francia, eds. Patrizia Campana y Juan-Ramón Mayol Ferrer, en 
Comedias de Lope de Vega. Parte I, Editorial Milenio, Lérida, 
1997, t. II, pp. 981-1148.

Vega Carpio, Lope de, El hijo de Reduán, ed. Gonzalo Pontón, en 
Comedias de Lope de Vega. Parte I, Editorial Milenio, Lérida, 
1997, t. II, pp. 817-980.  

Vega Carpio, Lope de, El hijo Venturoso, Madrid, Real Biblioteca, 
Mss. II-461; véase también Lope de Vega, Comedias, ed. Jesús 
Gómez y Paloma Cuenca, Turner, Madrid, 1993, t. III, pp. 1-107.

Vega Carpio, Lope de, El príncipe inocente, BNE, Mss. 22.423; véase 
también Obras de Lope de Vega publicadas por la Real Academia 
Española (nueva edición), ed. Emilio Cotarelo y otros, RAE, Ma-
drid, 1916, t. I, pp. 185-223; Lope de Vega, Comedias, ed. Jesús 
Gómez y Paloma Cuenca, Turner, Madrid, 1993, t. I, pp. 59-140.

Vega Carpio, Lope de, El soldado amante, ed. Gonzalo Pontón, en 
Lope de Vega, Comedias. Parte XVII, Gredos, Madrid, 2018, t. 
I, pp. 419-642.

Weiger, John G., Hacia la comedia: de los valencianos a Lope, CUP-
SA, Madrid, 1978. 

Wilder, Thornton, «Lope, Pinedo, Some Child-Actors, and a 
Lion», Romance Philology, VII (1953), pp. 19-25.



Milagros Torres

Lope o la alegría en el tablado: Eros, carnaval y primeros 
tanteos espectaculares en la comedia El molino

Para Marcella Trambaioli,
compañera de alegrías lopescas

Partiremos de la idea siguiente: la sensualidad presente en el 
mensaje escénico encuentra su reflejo en la recepción por 

parte del espectador. La constatación parece evidente, pero 
conviene recordarlo. En la creación lopesca, el placer propues-
to en el tablado, consecuencia de toda una poética basada en 
él, en el dar gusto, y recogida después en su Arte Nuevo (1609) 
por el dramaturgo [2006: 133], ha de encontrar una especie de 
reproducción, de reflejo verdadero, de renacimiento entre el 
público que contempla, que vive, por así decirlo, la comedia. 
Para alcanzar este objetivo, es indispensable que este placer en-
cuentre una construcción particularmente eficaz y atractiva en 
el escenario. Lope anuncia así la convicción de Artaud:

Toute émotion a des bases organiques. C’est en cultivant son 
émotion dans son corps que l’acteur en recharge la densité voltaï-
que. Savoir par avance les points du corps qu’il faut toucher c’est 
jeter le spectateur dans de transes magiques. (Artaud, 1964: 163).

La alegría, el gozo, el goce, una intensa y rica sensuali-
dad ocupan un lugar privilegiado en la producción del pri-
mer Lope e inundan buena parte del universo imaginario de 
sus comedias (Oleza 1981, Torres 1990, 1993, 1994a, 1994b, 
1995), en particular de la que hoy nos ocupa, El molino (Vega 



152	 M. Torres

Carpio 1997)1, componentes de una dramaturgia que es cons-
ciente de la importancia de su labor. Un gozo basado en el 
artificio, como todo gozo artístico, pero bien afinado y que se 
manifiesta a varios niveles. 

La puesta en espacio del universo rústico y pastoril per-
mite abordar un conjunto de aspectos de la teatralización 
de lo villano cuyos motivos corporales son particularmente 
interesantes. En el marco de una dramaturgia corporalizada 
de los universos imaginarios, que es el marco que siempre ha 
presidido nuestra investigación –con una clara visión de las 
potencialidades espectaculares que tal dramaturgia implica– 
intentaremos ver cómo la teatralización del amor en el univer-
so de los villanos, y de los nobles que los rodean, propone un 
espectáculo repleto de sensualidad que se brinda a las espec-
tadoras y espectadores, a la recepción del público.

Así, examinaremos primero cómo la materialización teatral 
del goce y de la alegría, de la ligereza y el desenfado, es ele-
mento esencial de la teatralización del amor campesino en sus 
aspectos corporales. Se trata de un teatro alegre y festivo: la 
expresión literaria y escénica del optimismo que se manifiesta 
en esta propuesta dramática es analizable. Pasaremos después 
al estudio de la metáfora y el símbolo sensuales. Aunque no po-
damos afirmar nada con carácter definitivo en lo que respecta 
a la recepción, es posible explorar en los textos el proyecto es-
pectacular y las posibilidades de recepción de tal dramaturgia y 
la búsqueda de placer espectacular prevista por el dramaturgo 

1   Citaré siempre por la excelente edición crítica de PROLOPE, indican-
do al final de la cita los números de verso, edición realizada por Patrizia 
Campana (Vega Carpio 1997), con quien comparto el adjetivo calificativo 
que dedica a la comedia en la primera página de su valioso prólogo: «de-
liciosa». Ver Arata [1989]; recordemos el magnífico regalo que nos hizo el 
añorado hispanista y amigo con su admirable trabajo sobre los manuscri-
tos de la Biblioteca de Palacio.



Lope o la alegría en el tablado: eros, carnaval y primeros tanteos espectaculares	 153

para su público. Terminaremos contemplando brevemente al-
gunos aspectos que conciernen a la coreografía y el movimiento 
escénico, en particular en el desenlace de la comedia.

La comedia El molino, de datación emocionante, proba-
blemente anterior a 1593, pues es una de las más primerizas2, 
Lope es aún un veinteañero o treintañero cuando coge la plu-
ma para escribirla, ofrece curiosamente un amplio espectro 
de propuestas espectaculares de enorme maestría y eficacia, 
ligadas a una sensualidad rústica, la que se desprende del 
universo descrito de manera sucinta en el condensado título, 
El molino, breve pero de enorme atractivo para el público, 
o para nosotros, lectores espectadores, que quedaríamos y 
quedamos suspensos ante la falta de adjetivos o de caracte-
rizaciones que pudieran añadirse al sustantivo que anuncia la 
comedia (Reyes Peña 1993: 99-118, Granja 1989). La ambien-
tación rústica y la influencia carnavalesca ya están hablando 
a toda una parte de los espectadores del corral, al vulgo más 
vulgo, para darle gusto puesto que paga, pero, curiosamente, 
este universo va a articularse con el universo contrario, por así 
decirlo, el integrado por el palacio y por los nobles, haciendo 
dialogar a lo largo de la acción corte y aldea. 

La acción, muy resumida, es la siguiente: el conde Próspero 
es objeto de los celos del príncipe Arístipo. Enamorado de la 
duquesa Celia, el príncipe se entera de que esta vive un amor 
compartido con el conde. Después de un enfrentamiento entre 
los dos hombres, el conde tiene que huir; deja la corte y se hace 
molinero. Celia se queja al rey, quien promete protegerla pero 
está enamorado de la bella duquesa. Toda la obra es un vaivén 
constante entre el universo del molino, propicio al amor, a la 

2   Campana precisa la datación de Morley y Bruerton, entre 1585 y 1595, 
argumentando con solidez y sosteniendo la hipótesis de que la pieza pue-
de ser anterior a 1593 (Vega Carpio 1997: 1553, Morley y Bruerton 1963.



154	 M. Torres

alegría, al gozo, al placer corporal, encarnados en Laura3, y la 
corte, de la que los personajes nobles parten hacia el molino 
para acceder al amor. El príncipe cederá al final. La boda será 
doble. En el universo del molino, Melampo y Laura, y en el 
cortesano, Próspero, cuyo nombre dejaba entrever un bello 
destino, y Celia. Ambos mundos, aunque separados, quedarán 
armonizados en el proyecto espectacular del desenlace.

El regocijo

Cuando, tras el conflicto con Arístipo, el conde Próspero 
se hace campesino, aparece solo en el escenario, sumido en la 
tristeza:

Huyendo de mi linaje,
sin caballo ni sin paje,
vengo, y quiero que se queden,
por ver si asconderme pueden
este bosque y este traje. 
Que lejos de la ciudad
sé yo que me van buscando,
y con más seguridad
aquí viviré llorando
mi ausencia y mi soledad.	 (vv. 754-763)

Inmediatamente, el universo del molino, espacio tradicio-
nalmente erotizado, alegre y festivo, pero con una interesante 
polisemia que veremos progresivamente, surge en escena. Las 
acotaciones presentan a Laura, la hija del molinero, que juega 

3   Obsérvese, como Marcella Trambaioli señaló acertadamente en el de-
bate, que el nombre de la molinera, Laura, es un nombre alto, noble, que 
sorprende en una campesina, lo que favorece en cierto modo simbólica-
mente sus juegos eróticos con el Conde, sustentando dramáticamente el 
acercamiento entre corte y aldea.



Lope o la alegría en el tablado: eros, carnaval y primeros tanteos espectaculares	 155

bromeando y tirándole salvado y harina a Melampo, ayudan-
te del molino. Se trata, digámoslo de entrada, de elementos 
carnavalescos bien conocidos, de los cuales extraeremos más 
tarde los valores simbólicos. Cuando Laura ve al conde, ense-
guida le hace víctima cómica de su juego: «¡Hola! ¿Qué digo? 
¡Señor!/ Qué lleno está de cuidado y qué falto de color […] 
(Échale un puñado de harina o salvado)» (vv. 795-797). La alu-
sión al color, en particular, el color del molino, el blanco, con 
las connotaciones festivas que comentaremos más adelante, 
será recurrente en la comedia. El blanco, paradójicamente, cu-
bre de color el rostro ya pálido del conde. Aquí, la burla sobre 
la palidez del conde acaba con la blancura aún más intensa de 
la harina, máscara cómica lanzada súbitamente a un rostro no-
ble. Los signos del universo campesino comienzan a cubrir los 
cuerpos procedentes de la corte con el fin de transformarlos, 
como bajo el efecto de una especie de alquimia. Así, Noël Sa-
lomon destaca una valoración «positiva» del universo rústico 
en el referente extratextual, teatralizado en las tablas:

Le courant idéologique urbain et aristocratique de l’opposition 
entre la pureté villageoise et l’impureté citadine –développée, 
comme nous l’avons vu, tout au long du XVIe siècle– est venue 
nourrir la «comedia» dès sa constitution à la fin du XVIe siècle. 
C’est là chose normale si l’on veut bien considérer que la «come-
dia», en tant que genre, s’explique, elle-même, par le dévelop-
pement urbain contemporain. La «comedia», vers 1600, ne peut 
s’abstraire de certaines conditions économiques, sociales ou te-
chniques (hôpitaux vivant du produit des représentations théâ-
trales -installation des «corrales» –apparition d’un public, etc.), 
qui sont des conditions urbaines. Elle ne peut ignorer non plus 
le réel relâchement des mœurs qu’entraîne alors la centralisation 
de la vie politique et administrative à Madrid. L’accroissement 
démographique de la «Corte» a pour résultat, après 1606, date 
où la cour se fixe définitivement sur les bords du Manzanares, 



156	 M. Torres

un entassement et un mélange humain favorables à la perver-
sion des valeurs traditionnels. […] La «comedia» d’ambiance 
rustique s’alimente donc d’un courant de pensée très large, et 
de plus en plus puissant, lorsqu’elle met sur scène le thème de 
l’impureté urbaine. El coïncide avec la littérature satirique des 
mêmes années. Ce qui fait toutefois son originalité par rapport à 
cette littérature, c’est de ne point être uniquement négative et de 
proposer en contrepartie positive –conformément à la tradition-
nelle antithèse du Menosprecio de Corte et alabanza de Aldea– le 
motif de la pureté villageoise. (Salomon 1965: 222-223)

El espíritu de ligereza regocijada y de despreocupación 
que Laura transmite a su melancólico interlocutor llama la 
atención:

Laura	 Dos mozos tenía;
pero fuese el otro día
el uno a casarse. 

Conde			   ¿Ansí?
Y por mi mal. ¿De qué suerte?
Porque por dalle la vida,
gustó de darme la muerte.

Conde	 El más firme amor. se olvida:
no hay cosa en el mundo fuerte.
¿Pensastes casar con él?

Laura	 Pensélo.   […]
Ya no estoy como solía:
¡cómo eso el tiempo atropella!
Ya me alegro, taño y canto, 
ya no lloro ni estoy triste,
ni de memorias me espanto,
que mal el daño resiste
la pura fuerza del llanto.
¿No me viste cuál retozo
con el uno y otro mozo
tirándoles el salvado?



Lope o la alegría en el tablado: eros, carnaval y primeros tanteos espectaculares	 157

Aunque lo busco prestado
doy muestras de risa y gozo. 

Conde	 (Mucho sabe una mujer, 
por más villana que sea,
en materia de querer).	 (vv. 870-906)

«Aunque lo busco prestado»: hermosa manera de invitar al 
espectador a una cierta distanciación, consciente de la natu-
raleza artificial pero terapéutica de la alegría y de la risa cons-
truida, teatral. La tirada no tiene desperdicio. Es reveladora 
del espíritu de alegría y goce despreocupados que inunda la 
comedia. Su materialización campesina adopta formas de una 
sensualidad sencilla, sensualidad en el sentido de goce mate-
rial en general y de goce erótico en particular, regocijado y 
liberador que modificará la pena aristocrática y la transfor-
mará en goce generalizado. La comedia cómica, que transfor-
ma teatralmente la negrura de los sentimientos criminales del 
Príncipe, en luz blanca de flores y de harina, busca más bien 
la representación de la armonía alegre que la de la comicidad 
pura. La ausencia de gracioso, común en el primer Lope, sal-
pica la comicidad entre los personajes, encarnando Laura y su 
gestualidad una buena dosis de ella. De larga tradición en la 
literatura pastoril y rústica, el verbo retozar es la clave de los 
actos placenteros que Laura propone. La pluralidad de los za-
gales evocados por Laura –«con el uno y otro mozo»– forma 
parte igualmente de la atmósfera de la osada alegría erótica, 
carnavalesca, del molino. El traje campesino, de labrador, el 
universo cerrado, a parte, y libre a la vez, del molino, prote-
gen a Martín, nuevo nombre del conde molinero, permitién-
dole avanzar en su camino amoroso. La rueda del molino gira 
incansablemente, como la renovación amorosa, como el ciclo 
de las estaciones, como la vida, que se recrea a pesar de todo, 
despreocupada. El espacio teatral ha sido bien elegido; Lope 
le da sin cesar la ocasión de operar a diferentes niveles de la 



158	 M. Torres

construcción dramática, a través de una poética espectacu-
lar cuyos primeros tanteos están llenos de atractivos para un 
público ávido de belleza visual4. La expresión del goce sigue 
manifestándose a través de las imágenes; el texto poético se 
transformará más tarde en movimiento de grupo divertido y 
festivo. El viejo molinero expresa esta alegría en el palacio 
de la duquesa, describiendo la llegada de la primavera con 
imágenes en las que el blanco luminoso está presente de nue-
vo; gesto, color y olor dibujan y dan a probar al público una 
verdadera armonía sensual:

Entra Leridano, viejo molinero 

Viejo	 ¡Bien dirá agora nuesa ama
que vengo por jubileo!

Conde	 ¡Ah, nuesamo! ¿Que acá estáis?
Viejo	 Dadme, señora, esos pies.
Duquesa	 Casero, con bien vengáis,

aunque ya se pasa un mes
que en esta casa no entráis. 
¿Cómo está el molino?

4   Tengamos en cuenta la revolución que constituye el teatro comercial, 
estable y profesionalizado para las gentes en ese final del siglo XVI y a lo 
largo del siglo XVII. Consideremos asimismo el altísimo analfabetismo 
y la dificultad del acceso para la mayoría a las imágenes librescas. La 
imaginación del vulgo sufría de falta de estímulos. El teatro está trans-
formando la relación del público con el ocio y llenando un vacío de imá-
genes, de distracción, de evasión para gentes que tenían pocas ocasiones 
cotidianas de divertirse, a parte de las fiestas populares y religiosas. El 
ir al teatro abre una puerta de enorme importancia al disfrute popular 
de hombres y mujeres. Ni que decir tiene que, en lo que respecta a las 
mujeres, sujetas al espacio doméstico por imposición masculina, esta po-
sibilidad de sociabilidad accesible y gozosa del corral y abierta a todas 
las que pudieran pagar la entrada, por mucho que estuvieran apretadas 
en la cazuela, está cambiando las cosas definitivamente (véase Rodríguez 
Cuadros 1998).



Lope o la alegría en el tablado: eros, carnaval y primeros tanteos espectaculares	 159

Viejo				    Bueno,
que siempre besa sus manos;
casa, huerta y jardín lleno
de mil alhelíes tempranos,
con todo su campo ameno. 
Mil almendros florecidos 
con los pimpollos abiertos
de blanco y nácar vestidos
tienen los ramos cubiertos
que penetran los sentidos.	 (vv. 2608-2624)

Encontramos una semejante teatralización de la alegría y 
del goce en Las burlas de amor, en la que se observa un pulso 
parecido entre lo villano y lo cortesano, con una interesante 
presencia del perfume en los preparativos del cumpleaños del 
rey y de la reina. Música y perfume: así es el decorado de la 
fiesta. El regocijo por un recién nacido en Los amores de Alba-
nio e Ismenia, o los gritos y comentarios chuscos, junto con un 
enorme dinamismo cómico y movimiento escénico del grupo 
por el robo de un cabrito en El Ganso de oro, sin olvidar la 
mezcla interesantísima de elementos heterogéneos en los que 
se articulan alegría global que subyace en la pieza con una 
intensa comicidad paródica en torno a la quemadura de amor 
en Belardo el furioso.

Metáforas y símbolos sensuales

Volvamos al inicio de la jornada primera de El molino 
cuando Laura se divierte tirando salvado y harina, primero a 
Melampo, después al conde. El gesto comienza a materializar 
uno de los múltiples juegos simbólicos y metafóricos que la 
pieza pone en escena. La atmósfera de alegría carnavalesca 
está marcada por el ademán festivo, bien conocido por el pú-



160	 M. Torres

blico, ligado a las peleas jocosas de carnestolendas, que se hace 
provocación amorosa, erótica, por parte de Laura (Trambaioli 
2006 y 2015, Torres 1992, 1993, 2016, 2020 y 2024)5.

Acabamos de hacer alusión a la importancia del color en 
la obra, a la importancia del blanco a varios niveles: blanco 
de harina, máscara cómica del conde que le protegerá de la 
mirada social; signo de disfraz, de inversión carnavalesca del 
rol social que el molino permitirá sin cesar a los cortesanos, 

5   En los últimos decenios, los estudios sobre la representación de las mu-
jeres en el teatro áureo, en sus múltiples y variados aspectos, que afectan 
tanto a la acción como a la caracterización del personaje, se han enrique-
cido notablemente. Remitimos a la lectora o al lector a nuestro trabajo 
«Libertad italiana …», fruto de la ponencia pronunciada en el hermoso 
coloquio organizado por Marcella Trambaioli y Christophe Couderc en 
Vercelli y publicado en 2016, cuya síntesis bibliográfica recoge gran parte 
de nuestros trabajos sobre el tema. La relación entre comicidad y feminei-
dad fue puesta magistralmente de relieve por Oleza, pionero siempre en 
la investigación sobre el primer Lope (Oleza 1994). La potencia cómica 
del personaje femenino, asociando belleza y risa, presente en El molino, 
una de las rotundas invenciones teatrales de Lope, será un recurso desa-
rrollado posteriormente en obras fascinantes del primer Lope, como La 
viuda valenciana, El lacayo fingido, Los donaires de Matico, El mesón de 
la corte, El maestro de danzar, y que dará personajes y obras maestras de 
madurez, como la inolvidable Finea, de La dama boba (Torres 1992, 1998 
y 2024). Lope otorga un poder nuevo, moderno, al personaje femenino y, 
en particular, a la dama, el poder de hacer reír, llevando por vías nuevas la 
imagen femenina heredada del petrarquismo y del neoplatonismo, que si-
guen presentes no obstante, coexistiendo con las nuevas caracterizaciones 
en los textos. Ver, entre otras, las novedosas e interesantes reflexiones de 
Marcella Trambaioli, que han abierto toda una vía de investigación, sobre 
las conexiones entre la moza de mesón Juana/ Elvira, cargada de gracejo 
burlesco y jocoso, con personajes altos, procedentes de la épica de amor, 
como «Angélica, Doralice, Anaxárete, Lucrecia y la griega Helena». O 
bien la articulación entre el sustrato procedente de la epopeya amorosa 
con la metáfora de la danza, que produce escenas cargadas de comicidad, 
en El maestro de danzar (Trambaioli 2015: 109 y 130; 2024). Ver asimismo 
Ferrer [1998] y Marion Andrés [2024: 275-278].



Lope o la alegría en el tablado: eros, carnaval y primeros tanteos espectaculares	 161

transformados en molineros para liberarse, para acceder al 
amor. Blanco de harina simbólica cuya dulce textura, asociada 
a la del salvado, invita al placer, al disfrute y al goce, frescos, 
inocentes y ligeros por definición, del juego. Aunque actúe de 
manera inconsciente en el público, este universo metafórico 
de origen carnavalesco está bien presente en todos los ele-
mentos que lo materializan en las tablas:

Échale un puñado de harina o salvado 

Conde	 ¡Que me ahogo, santo cielo!
¡Socorro! ¡Ayuda! ¡Favor! 

Laura	 No tengáis deso recelo,
despertad, buen labrador,
bajad los ojos al suelo.

Conde	 ¿Y sois vos quien me ha burlado?
Laura	 Sacudíos el salvado

y veréis quién os burló.
Conde	 Si esa mano me tiró,

salvo estoy de mi cuidado.
Laura	 ¿En salvado os ahogáis?

¡Cochino debéis de ser!
Conde	 Mejor diréis en placer,

que el mucho que en veros dais
a todos puede exceder;
que a tanto bien es estrecho
el aposento del pecho.

Laura	 Sacudíos el salvado.
Conde	 Conviéneme estar manchado

de la mano que lo ha hecho.
Laura	 Sacudíos.
Conde			   Bien estoy.

que yo sé que de esta suerte
más desconocido voy.	 (vv. 805-826)



162	 M. Torres

La acotación explícita, tanto como las implícitas, en la que 
el conde pide ayuda cómicamente, pues cree que se ahoga con 
la harina o el salvado, o las órdenes insistentes de Laura para 
que se sacuda el salvado, dejan claro el proyecto espectacular 
del dramaturgo, apoyándose el texto en el arte de los actores 
y en su proyección escénica6. La sensualidad de la escena sor-
prende por su refinamiento y por su delicadeza, incluyendo a 
la vez toques picantes tan del gusto de Lope: «¿En salvado os 
ahogáis?/ ¡Cochino debéis de ser!» La maestría poética del 
comediógrafo le permite asociar el juego antitético y paradóji-
co salvado (salvar)/ ahogar a la alusión al cerdo y a su alimen-
tación en la cual se ahoga por su glotonería. Contrapuntos 
bakhtinianos constantes, pues, entre lo alto y lo bajo, Bakhtine 
[1970], entre la elegancia noble y sublime y la rusticidad llena 
de encanto. El texto reenvía a un mundo imaginario sensual o 
erótico sugerido por el motivo bastante audaz del cerdo que 
come y que –suponemos– se frota feliz en su propia comida. 

6   Por ello, y por todo lo que analizaremos a continuación, creemos ro-
tundamente en la confianza del dramaturgo en los actores, quienes sabrían 
interpretar las escenas con arte y un gran margen de libertad. Recuerdo 
largas conversaciones al respecto con el admirado lopista Victor Dixon. 
La codificación teórica no podía impedir lo que sustenta la razón de ser 
del teatro mismo: que los cuerpos de los actores y actrices den vida a 
los textos en el escenario. Sin ello, toda hermenéutica textual y escénica, 
todo nuestro esfuerzo interpretativo, resultarían vanos. La totalidad de 
lo que estamos estudiando con minucia presenta un texto rico, plagado 
de ideas diversas en cuanto al proyecto gestual y espectacular, cuidadosa-
mente preparado por el dramaturgo para que los actores pudieran lucirse 
y fascinar al público. De todos modos, por desgracia, no estábamos allí 
para contemplar lo que sucedía. La riqueza de ese proyecto espectacular 
lopesco, brindado a actores y actrices, explica en buena medida el éxito 
de la Comedia desde los últimos años del siglo XVI y, en este sentido, la 
dimensión espectacular inspirada en buena medida por la la Commedia 
dell’Arte, unida a un texto literario de calidad, fue decisiva (Torres 1994a, 
Rodríguez Cuadros 1998, II).



Lope o la alegría en el tablado: eros, carnaval y primeros tanteos espectaculares	 163

La presencia del significante «retozar», que vendrá un poco 
más tarde en el diálogo, es latente. La comicidad del término 
«cochino» ligada a su significado literal, y a la alusión a la vida 
rústica, no deja de sugerir connotaciones erótico-cómicas que 
harían muy probablemente las delicias del público.

La clave semántica de la pieza se encuentra en el término 
indicado en el título, extremadamente simple y revelador, El 
molino. La significación sexual del verbo moler, está atestigua-
da constantemente en la poesía tradicional y, por consiguien-
te, el juego que se construye en torno al universo del molino 
debía de ser particularmente bien recibido por el público. 
Juego que se dirige, evidentemente, a actores verdaderamente 
profesionales, cuyo trabajo espectacular se vio notablemente 
enriquecido por los cómicos dell’Arte en España, como ya se 
ha dicho (Torres 2016: 37-56). En realidad, la red metafórica 
que la pieza propone, parte de este núcleo sustantivo y verbal: 
molino-moler a partir del cual, y para el cual, Lope crea un 
espacio teatral al principio, para después desarrollar el juego 
espectacular propuesto en el texto a los actores, a la manera 
de un árbol cuyas hojas y ramas parten de un tronco nacido 
de una sola raíz. Es fascinante imaginar, contemplando solo 
el resultado artístico, el proceso de creación teatral lopesca, 
a menudo a partir de un motivo, sí, extremadamente denso, 
pero también extremadamente reducido. Así, el espacio tea-
tral central, el molino, se carga de significaciones metafóricas 
con respecto al otro espacio en cuestión, la corte, de la que 
la comedia parece huir al principio, para integrarla después 
en la transformación armoniosa operada por el espacio de los 
molineros. Los diferentes matices simbólicos de este espacio 
metafórico de la construcción del amor, serán desarrollados 
por los diferentes accesorios o elementos visuales de la puesta 
en escena –salvado, harina, sacos, flores blancas textuales y 
susceptibles de aparecer en el escenario, sin duda elementos 



164	 M. Torres

metonímicos para designar el decorado– o bien por la oposi-
ción constante que la pieza utiliza de modo espléndido: trajes 
cortesanos/ trajes rústicos. A parte de la función teatral como 
disfraz necesario al enredo, el traje rústico cumple su función 
liberadora, en perfecta consonancia con el tópico antiguo, el 
menosprecio de corte y alabanza de aldea, paradójico a la vez 
si tenemos en cuenta la connotación popular no siempre po-
sitiva del molino, que veremos más adelante. La alquimia del 
traje rústico es signo de metamorfosis cargada de frescura y 
claridad con respecto al conflicto amoroso y social.

Augustin Redondo analizó en un trabajo memorable de 
1989 la tradición folklórica de los motivos del molino, del mo-
linero y de la molinera, así como sus manifestaciones literarias 
en los textos españoles de los siglos XVI y XVII. Constata-
mos la elaboración literaria que el Fénix opera en su comedia 
para transformar un universo referencial tradicionalmente 
connotado negativamente, en espacio literario que ejerce una 
influencia benéfica y cargada de armonía sobre el universo 
cortesano. Veamos la mala fama del molino en la tradición 
folklórica española:

Envuelto en un ruido infernal (el de la rueda y las muelas), muy 
concurrido y por ello frecuentado por mujercillas, centro de co-
mentarios y de hablillas, el molino, a la par que el horno, tenía 
muy mala fama. Bien lo subrayan varios refranes:

«Ni horno ni molino tengas por vecino»
«Guarte de molino por confín y de puerco por vecín»

De la misma manera, el molinero era un personaje malvado y 
ladrón. Verdad es que tenía mala reputación, pues se le acusaba 
de quedarse con más grano de lo que merecía su trabajo (la ma-
quila). (Redondo 1989: 183-191, 183)

El juego de palabras en torno al salvad o es solo uno entre 
tantos, alrededor de los cuales se construye la pieza, y que 
no cesan de recordar su fuente posible, una letra tradicional, 



Lope o la alegría en el tablado: eros, carnaval y primeros tanteos espectaculares	 165

analizada por Damien Saunal y publicada en Flor de varios 
romances en 1593: «parecéis molinero, amor, y sois moledor» 
(1963: 297-318, 309 y 311). Si el hallazgo de Saunal merece 
toda nuestra admiración, creo que es importante insistir en el 
hecho de que el mérito fundamental de Lope estriba en haber 
sabido teatralizar la fuente, tal y como ocurre, por ejemplo, 
de modo llamativo en El acero de Madrid; haber sabido dar 
substancia teatral, con sus símbolos visuales, sus accesorios, 
sus gestos metafóricos, sus movimientos colectivos festivos 
(Torres 2024 y 2025). Las obras teatrales piden un análisis 
profundo de los elementos materiales, corporales, escénicos 
que constituyen su naturaleza dramática. El estudio de las 
fuentes de inspiración es un primer paso, interesante y nece-
sario, pero la fuente no explica por sí sola el funcionamiento 
interno de la comedia.

El crítico omite el significado sexual de moler, dominante 
en la obra. Veamos algunos ejemplos tomados de la poesía 
tradicional, en particular de seguidillas:

Cuando vuelve los ojos
la mi morena,
es señal que el culito
no muele arena.
[…]
Cuando vuelve los ojos
la mi morena,
es señal que no muele
el molino arena. (Alzieu, Jammes, Lissorgues 1984: 133)

Analicemos la escena cubierta de una nube de polvo blan-
co cuando Laura se divierte tirando harina a su compañero y 
al conde. La dulce textura de los elementos simbólicos forma 
parte, como decíamos, de la sensualidad sugerida por los ver-
sos. El tacto, el contacto entre los cuerpos –pecho y brazos– 



166	 M. Torres

serán utilizados con viva inteligencia escénica a través de la 
simple y desenfadada invitación de Laura a un abrazo enhari-
nado, haciéndose el juego de Laura cada vez más erótico:

Laura	 Más me agrada tu capote
lleno de harina y salvado
que su sayo ajironado
de damasco y chamelote.
¡Pégame toda esa harina
en aqueste pecho y brazos
mi alma con dos abrazos!

Conde	 ¡Gracia tienes peregrina! 

			   Abrázanse	 (vv. 1158-1165)

Las escenas en que el abrazo se produce en escena son nu-
merosas. La que representa el reencuentro del conde con la 
duquesa, tras un mes de ausencia, insiste particularmente en 
las posibilidades gestuales del estrecharse entre los brazos los 
actores y actrices, uno de los gestos más eficaces de la pri-
mitiva espectacularidad erótica lopesca, que seguirá estando 
presente a lo largo de toda su producción y simbolizando en 
muchos casos disposición al don erótico total (Torres 1990, 
1992: 319-321). En este caso, el choque entre el cuerpo del 
conde, el rostro en particular, cubierto de harina, y el porte 
noble de la vestimenta de la duquesa, vuelve la imagen aún 
más atractiva, pues es emblemática del conflicto social y amo-
roso que sostiene la obra. Por otra parte, la escena tiene el 
mérito teatral, recurrente en Lope, de interrumpir el contacto 
entre los cuerpos por la llegada de otro personaje, lo que crea 
un suspense, o un movimiento y una real confusión escénica:

Conde	 ¿Es tu rostro este que veo?
Aunque con máscara vengo
de la harina que tengo,
Próspero soy.



Lope o la alegría en el tablado: eros, carnaval y primeros tanteos espectaculares	 167

Duquesa			   Yo lo creo,
pues tus palabras süaves
a más que esto me han traído,
del dulce hechizo vencido
con que enamorarme sabes.
Mi alma se determina
a darte dos mil abrazos.

Conde	 ¡No aprietes tanto los brazos,
que te pegarás la harina!

Duquesa	 ¿Qué traes, que no te aprieto,
por mucho que lo procuro?

Conde	 Traigo ya el pecho más duro,
que está cubierto de un peto?
[…]

Laura	 ¿Adónde estás?
Conde			           Donde puedo

ver desde lejos tu lumbre.
[…]
Por estar en lo que es tuyo,
que al fin estoy en sagrado,
tu molino me ha guardado,
que soy molinero suyo.	 (vv. 1562 -1594)

Michèle Gendreau destacó con acierto el doble aspecto 
que sustenta la teatralización lopesca del universo de los mo-
linos y de los molineros en El molino y en San Isidro Labrador 
de Madrid: «La idealización lírica de los molineros aparece 
a la vez rica de delicada estilización y fundada en realidad» 
(Gendreau 1981: 795).7

7   Gendreau recuerda muchas referencias tradicionales en torno al juego 
molinero-moler, con sus connotaciones sexuales, en particular, la muñeira 
«Molinero sois, amor, y sois moledor», con sus variantes, o el villancico 
del Cancionero de Juan de Molina (1527) «Muelo molinico,/ molinico de 
amor/ que no puedo moler non», con la glosa que introduce la metáfora 
del agua: «Molinico muy penado/ de las aguas de amargura…».



168	 M. Torres

Encontramos una hermosa ilustración de esta estilización 
en la tirada que el Conde dirige a la Duquesa alrededor del 
motivo reelaborado del molino de amor; observemos el refi-
namiento de las palabras del Conde:

Duquesa	 ¿Cómo mi bien, has sufrido
trabajo tan ordinario?

Conde	 Poderoso fue el contrario,
pero el amor le ha vencido.
Y es molinero el amor,
que también dentro del pecho
un molino tiene hecho
para moler mi dolor.
La piedra del pensamiento
con el agua de mis ojos,
moliendo trigo de enojos
hace harina de tormento.
De aquesta se cuece el pan
del dolor que me sustenta,
que cuando más me alimenta
es cuando menos me dan.
Y ofreciéndose ocasión
vino a verte, y me atreví
porque estaba ya sin ti
sin fuerzas el corazón.	 (vv. 1598-1616)

El término «enharinar», tan presente en la tradición folklórica 
carnavalesca y en la poesía tradicional, cobra materialidad y vida 
en el tablado: «Déjeme cerner mi harina/ no porfíe déjeme/ que 
le enharinaré» (Romancero General). El verbo utilizado por Gen-
dreau, «remozar», es particularmente adecuado, pues recuerda 
ella que el gesto carnavalesco se ve como «remozado» por su 
«transposición dramática» (Gendreau 1981: 795). Es sin duda la 
multiplicación de casos en torno a este tipo de fenómeno lo que 
explica en buena medida el éxito de la propuesta lopesca en ge-
neral y de su juventud en particular.



Lope o la alegría en el tablado: eros, carnaval y primeros tanteos espectaculares	 169

La fuerza simbólica de tal gesto, existente fuera del esce-
nario, es doblemente significativa. El gesto, como recuerda 
Redondo, está perfectamente documentado:

El carácter erótico y diabólico del universo de la molinera está 
presente en las festividades de Carnestolendas.
Sabido es que el Carnaval, fiesta «primaveral» de renovación del 
hombre y del mundo, permitía, gracias a disfraces y máscaras, 
una expansión que se traducía por comidas y bebidas abundan-
tes, así como por el recrudecimiento de la actividad sexual en el 
marco de un breve período de inversión. Pues, durante los tres 
días que correspondían al paroxismo de los festejos carnavales-
cos se tiraba harina sobre la gente, y ante todo sobre las mujeres. 
Este rito está perfectamente documentado en la España de los 
siglos XVI y XVII –y en los demás países de Europa también–. 
Se trata de un rito de fertilidad y abundancia en que la harina, 
sustancia regeneradora por excelencia, es el elemento básico.
Por otra parte, en ciertos Carnavales salían los molineros enha-
rinados arrojando harina, como verdaderos símbolos de renova-
ción (Redondo 1989: 183-191 y 183).

Caro Baroja documenta estas cuestiones abundantemente 
en diferentes ocasiones y lugares, en fiestas de boda, con más-
caras tradicionales como «zamarrones» y «botargas». En Ga-
licia los mozos tiraban salvado en el domingo fareleiro, sobre 
todo a las mozas, y ayudándose de fuelles, lo que multiplicaba 
el barullo y el alegre caos regenerador del Carnaval. A veces, 
el salvado era sustituido por ceniza, lo que recuerda exacta-
mente el universo imaginario contrario, el de la muerte y abs-
tinencia asociado al miércoles de ceniza que sigue al Carnaval:

Dos actos muy característicos del Carnaval, el de correr gallos, y el 
de arrojar harina y salvado, se encuentran en otras fiestas del año, 
sobre todo el primero: en cuanto al segundo, parece que ha de 
relacionarse con lo que se hacía con ocasión de los festejos de la 
boda, en los que no hay que olvidar tampoco que salían máscaras 
de aspecto tradicional, como “zamarrones” y “botargas” […].



170	 M. Torres

El archero Cock consideraba que arrojarse harina, nieve en los 
sitios fríos y naranjas en Andalucía era propio de la gente baja. 
Ya se ha visto antes que lo de arrojar salvado es en Galicia cosas 
propia del Domingo de Septuagésima, que se llamaba “Domin-
go fareleiro” por lo mismo. Los mozos llevaban sacos de salvado 
y aún de harina para echárselo a las mujeres, sobre todo a las 
mozas. También se utilizaban fuelles para arrojarlo. A veces, el 
salvado era sustituido por la ceniza, “borralla”, habiendo más-
caras que se llamaban “borralleiros” por ir cargadas de esta sus-
tancia (Caro Baroja 1983: 75)8.

Redondo recuerda la doble impresión cómica e incómoda, 
inquietante del molinero enharinado, duplicidad experimen-
tada por el propio Don Quijote, quien exclama de manera 
significativa: «Mira que de malandrines y follones me salen al 
encuentro: mira cuántos vestiglos se me oponen; mira cuántas 
feas cataduras nos hacen cocos […]». Redondo [1989: 184].

Armonía final

El desenlace coral de la comedia, y en particular la acota-
ción final, da cuenta de la doble boda que separa y armoniza 
a la vez los dos mundos que dialogan en la acción, corte y al-
dea,  y coreografía el movimiento escénico festivo que cierra la 
acción, cuidando en el proyecto espectacular previsto por el 
dramaturgo el canto y la música, y poniendo en las tablas una 
letra tradicional, «Esta novia se lleva la flor,/ que las otras no»9. 

8   Márquez Villanueva asocia todo lo dicho al universo del horno y de las 
panaderas: «no resulta extraño contemplarlos [los cereales en occidente] 
como un campo semántico erotizado a fondo desde el grano y la espiga 
hasta el horno, igual que todo lo relativo al pan» (Márquez Villanueva 
1988: 247-269, 253 y 254). 
9   Vaya mi agradecimiento y admiración a Gaston Gilabert. Ver sus valiosos 
trabajos sobre música, poesía y teatro, en particular Gilabert [2021: 188-225].



Lope o la alegría en el tablado: eros, carnaval y primeros tanteos espectaculares	 171

Contemplemos y escuchemos el hermoso cierre de la comedia, 
lleno de encanto poético y de alusiones jocosas y eróticas:

Sale la Duquesa embozada y vestida a lo villano, y el molinero viejo, 
y los desposados, y el Conde con alguna gente, y salen cantando los 
del molino

Cantan	 Esta novia se lleva la flor, 
que las otras no. 
Bendiga Dios el molino
que tales novias sustenta.
Muelan su harina sin cuenta,
a costa de tal padrino.
Estas muelen de lo fino,
del trigo que muele amor
que las otras no.

Rey	 ¡Muy bueno es esto, por Dios!
¡Gentil agüero y fortuna!
¿Esta novia no era una?
¿Cómo agora vienen dos?

Viejo	 Eran almendras paridas
las que estas huertas crïaban,
que en una cáscara estaban
dos desposadas metidas.
Melampo y Martín se casan
Con las dos que son mis hijas,
pues honras y regocijas
la boda.

Rey		           ¡Qué cosas pasan!
Este villano es discreto,
y viendo que soy padrino,
no haya mozo en el molino
que no le casa en efeto.

Viejo	 No quiero mucho, señor,
pues tenéis de dar remedio;
poneos los dos en medio



172	 M. Torres

y recebid su favor.
En fin, señor, ¿qué gustáis
que se hagan estas bodas
con grande alegría todas?

Rey	 y otras muchas que traigáis.
Melampo	 ¿Vuestra palabra real

obligáis, justo o injusto,
a no recebir disgusto?

Rey	 ¡En mi vida he visto tal!
Digo que sí.

Viejo			      Esto es hecho.
Venga un clérigo que os case.	 (vv. 2880-2918)

Conclusiones
1.	 Nos encontramos ante una poética teatral nueva capaz de 

aglutinar muchos elementos diferentes procedentes de ám-
bitos y fuentes diversas: el folklore, la poesía tradicional, 
las costumbres, la música, y todo ello encuentra su lugar 
en una fórmula poliédrica capaz de dar gusto a todos los 
presentes en el corral, teniendo muy en cuenta varios nive-
les de recepción y preparándolos cuidadosamente. Prístina 
sencillez y complejidad creativa se dan la mano.

2.	 La presencia funcional triunfante del regocijo, del goce, 
del gozo responde al principio de placer bien teorizado en 
1609, cuando ya había dado resultados más que satisfacto-
rios en la praxis lopesca. De modo más profundo, filosófi-
co, conceptual, existencial, alguien que teatraliza con tanta 
intensidad el regocijo individual y colectivo, es alguien que 
conoce muy bien la otra máscara, el abismo trágico que él 
llevó a las tablas con igual maestría. Podríamos hablar de 
una eficaz poética de la ligereza, como principio ético y 
estético, que inspira nuestra pieza en su totalidad.



Lope o la alegría en el tablado: eros, carnaval y primeros tanteos espectaculares	 173

3.	 En El molino, es la mujer la que toma la iniciativa de enha-
rinar a los hombres, a manera de juego y de provocación 
erótica, lo que no sorprende en Lope, y sobre todo en el 
primer Lope, aunque no solo, a quien complace dar a las 
mujeres este papel dominante en los juegos de seducción, 
salvado y harina siendo símbolos metonímicos y metafó-
ricos de la actividad del molino y de su amplísima con-
notación. La luminosa gestualidad de la comedia, ligada 
especialmente a la representación de lo femenino, aunque 
no solo, será una de sus riquezas más significativas. 

4.	 La dignificación de lo villano, que sustenta El molino, de 
marcada espectacularidad cómica, de ligera comicidad pri-
meriza, que no excluye la densidad, será una línea de fuer-
za creativa que seguirá inspirando posteriormente la obra 
teatral de Lope y que dará cumbres dramáticas como El 
villano en su rincón, Peribáñez o Fuenteovejuna, entre otras 
obras maestras, penetrando el tema en estas dos últimas la 
textura trágica. La complejidad creciente de la oposición 
corte/aldea llegará a su culmen, en nuestra opinión, en La 
serrana de la Vera, de Vélez, fiel seguidor de los pasos del 
maestro (Torres 2025).

5.	 Los encuentros entre el conde y la duquesa son posibles 
gracias al enharinamiento efectuado por Laura y gracias al 
disfraz de molinero. Celia aparecerá al final vestida de villa-
na y rodeada de gentes del molino, para casarse con su ena-
morado el conde. La harina es el símbolo visual, que rompe 
y amplia la connotación del blanco asociado a valores altos 
provenientes del petrarquismo, y lo lanza a la conquista de 
mensajes cromáticos más sensuales, llanos y universales, 
que se esparcen por todas las capas sociales, terminando 
por espolvorear la comedia con su efecto erótico.



174	 M. Torres

Bibliografía

Alzieu, Pierre, Robert Jammes, Yvan Lissorgues, coord., Poesía 
erótica del Siglo de Oro, Crítica, Barcelona, 1984.

Arata, Stefano, Los manuscritos teatrales (Siglos XVI y XVII) de la 
Biblioteca de Palacio, Giardini, Pisa, 1989.

Artaud, Antonin, Le théâtre et son double, Œuvre complètes, vol. 
IV, Gallimard, Paris, 1964.

Bakhtine, Mikhail, L’oeuvre de François Rabelais et la culture populaire 
au Moyen Âge et sous la Renaissance, Gallimard-Tel, Paris, 1970.

Ferrer, Teresa, «La viuda valenciana de Lope de Vega o el arte de 
nadar y guardar la ropa», Cuadernos de Teatro Clásico X, ed. J. 
Ma Díez Borque, Madrid, 1998, pp. 215-231.

Gavela, Delia, «Perfilando géneros: algunas comedias urbanas del 
primer Lope», en ed. F.B. Pedraza Jiménez, R. González Cañal 
y G. Gómez Rubio, Universidad de Castilla-La Mancha, Alma-
gro, 2005, pp. 303-317.

Gendreau, Michèle, «Los molineros en las comedias de Lope: fuen-
tes tradicionales y creación teatral», en Lope de Vega y los oríge-
nes del teatro español, Edi-6, Madrid, 1981, p. 791-797.

Gilabert, Gaston, El encanto de los dioses. Mito, poesía y música en 
el teatro de Lope de Vega, Editum Signos, Murcia, 2021.

Griswold Morley, S., Courtney Bruerton, Y., Cronología de las 
comedias de Lope de Vega, Gredos, Madrid, 1963.

Granja, Agustín de la, «Cosme, el que carteles puso. A propósito de 
un actor y su entorno», en Homenaje al profesor Antonio Gallego 
Morell, Universidad de Granada, Granada, II, 1989, pp. 91-108.

Márquez Villanueva, Francisco, «Pan ‘pudendum muliebris’ y 
Los españoles en Flandes», en ed. Joseph V. Ricapito, Hispanic 
Studies in Honor of Joseph H. Silverman, Louisiana State Univer-
sity - Juan de la Cuesta, Newark, Delaware, 1988, pp. 247-269.



Lope o la alegría en el tablado: eros, carnaval y primeros tanteos espectaculares	 175

Marion-Andrès, Claudine, «Y Lope… creó la dama graciosa», en 
ed. Milagros Torres y Philippe Meunier, «¡Qué graciosos desva-
ríos!». Modernité de la Comedia Nueva. Dramaturgie et person-
nage féminin, Garnier, Paris, 2024, p. 275-295.

Caro Baroja, Julio, El Carnaval, Taurus, Madrid, 1983.

Oleza, Joan, «La propuesta teatral del primer Lope de Vega», Cua-
dernos de Filología, III (1981), pp. 153-223. 

Oleza, Joan, «Alternativas al gracioso: la dama donaire», Criticón, 
42 (1994), pp. 35-48.

Salomon, Noël, Recherches sur le thème paysan dans la «comedia» 
au temps de Lope de Vega, Féret et fils, Bordeaux, 1965.

Redondo, Augustin, «De molinos, molineros y molineras: Tradi-
ciones folklóricas y literatura en la España del Siglo de Oro», 
Revista de folklore, XCVII (1989), pp. 183-191.

Reyes Peña, Mercedes de los, «Los carteles de teatro en el Siglo de 
Oro», Criticón, L (1993), pp. 99-118.

Rodríguez Cuadros, Evangelina, La técnica del actor en el Barroco. 
Hipótesis y documentos, Castalia, Madrid, 1998.

Saunal, Damien, «Intérêt, source et date de la Comedia del Moli-
no», Bulletin Hispanique, LXV (1963), pp. 297-318.

Torres, Milagros, «Algunos aspectos del erotismo en el primer tea-
tro de Lope», Edad de Oro, 9 (1990), pp. 323-333. 

Torres, Milagros, «Métaphores corporelles et corps métaphorique 
dans El maestro de danzar (1594) de Lope de Vega», ed. Au-
gustin Redondo Le corps comme métaphore dans l’Espagne des 
XVIe et XVIIe siècles, Publications de la Sorbonne-Presses de la 
Sorbonne Nouvelle, Paris, 1992, pp. 311-323. 

Torres, Milagros, «Trois masques pour Leonarda: voir est toucher 
dans La viuda valenciana», Mélanges de la Casa de Velázquez, 
29-2 (1993), pp. 37-50.



176	 M. Torres

Torres, Milagros, «El cuerpo del gracioso : comicidad bufonesca y 
modos de actuación en Los muertos vivos de Lope», Criticón, 60 
(1994a), pp. 49-60.

Torres, Milagros, «El miedo cómico a la mujer en el primer teatro 
de Lope : El galán escarmentado», en L’individu face à la société: 
quelques aspects des peurs sociales, ed. A. Redondo y M. Vitse, 
PUM, Toulouse, 1994b, pp. 111-122.

Torres, Milagros, «Erotismo mesonil en El mesón de la Corte y 
La noche toledana, de Lope de Vega», en Erotismo en las letras 
hispánicas. Aspectos, modos y fronteras, ed. L. López Baralt y F. 
Márquez Villanueva, Publicaciones de Nueva Revista de Filología 
Hispánica VII-El Colegio de México, México, 1995, pp. 439-459.

Torres, Milagros, «Reír de mujeres. Más gérmenes de la comicidad 
en el primer teatro de Lope: lo femenino, lo grotesco y lo híbri-
do. (Primera parte)”, en Teatro español del Siglo de Oro: teoría 
y práctica), ed. C. Strosetzki, Vervuert / Iberoamericana, Frank-
furt am Main / Madrid, Studia Hispanica, 7, 1998, pp. 355-369. 

Torres, Milagros, «Libertad italiana y triunfo escénico de las mu-
jeres en el primer teatro de Lope: Los donaires de Matico y El 
lacayo fingido. «Reír de mujeres» (Segunda parte)», en Para-
digmas teatrales en la Europa moderna: circulación e influencias 
(Italia, España, Francia, siglos XVI-XVII), ed. C. Couderc y M. 
Trambaioli, Presses Universitaires du Midi, Toulouse, Anejos de 
Criticón, 2016, pp. 37-56.

Torres, Milagros, «Finea en la más alta esfera: el protagonismo hí-
brido de la dama graciosa en La dama boba», en Qué graciosos 
desvaríos, publicación del Seminario Modernidad de la Comedia, 
ed. M. Torres y P. Meunier, Garnier, Paris, 2024, pp. 123-141.

Torres, Milagros, «Del desván a la carbonera: metamorfosis do-
mésticas en la Comedia áurea (Lope y Cervantes)», in La repre-
sentación de los lugares de paso en la literatura áurea, en ed. Phi-
lippe Meunier et Isabelle Ibañez, Criticón, Anejos de Criticón, 
2020, pp. 181-194.



Lope o la alegría en el tablado: eros, carnaval y primeros tanteos espectaculares	 177

Torres, Milagros, «Danser, écrire, aimer: leçons métaphoriques 
dans deux comedias d’apprentissage de Lope de Vega (El maes-
tro de danzar et El Dómine Lucas) », en Frontières du théâtre, 
Mélanges offerts à Daniel Mortier, ed. C. Foucrier y A. Ferry, 
Garnier, Paris, 2019, pp. 105-125. 

Torres, Milagros, «Bellezas de la opilación: Eros, barro, fisiolo-
gía y dramaturgia en El acero de Madrid», en Concours 2025, 
C. Marion-Andrès (éd.), décembre 2024, Publications numéri-
ques de la Société des Langues Néo-Latines, Complément au n° 
411. https://neolatines.com/slnl/wp-content/uploads/comple-
ment_411_SLNL.pdf. Consultado el 1 de abril de 2025.

Torres, Milagros, «Poesía, femineidad y dramaturgia en El acero de 
Madrid», conferencia organizada por M. Zerari, preparación a la 
Agrégation de español, Sorbonne Université, 8/02/2025, en prensa.

Torres, Milagros, «En la muralla del sueño: la espectacularidad 
masculina en La serrana de la Vera, de Vélez», en El personaje 
masculino en la Comedia Nueva: una trayectoria problemática, 
ed. P. Meunier y C. Marion-Andrès, Garnier, Paris, en prensa.

Trambaioli, Marcella, «El protagonismo femenino en la épica de 
amor de la comedia urbana lopeveguesca», en Texto, códice, con-
texto, recepción. Jornadas de estudio sobre el teatro de Lope de 
Vega (en memoria de Stefano Arata), ed. M. Trambaioli, Libreria 
dell’Università Editrice, Pescara, 2006, pp. 157-173.

Trambaioli, Marcella, La épica de amor en las comedias de ambien-
tación urbana de Lope de Vega, y su contexto representacional cor-
tesano, Visor Libros, Madrid, 2015. 

Trambaioli, Marcella, «La madre en la comedia de ambientación ur-
bana de Lope de Vega», en La madre en el teatro clásico español, 
ed. L. García Lorenzo, Fundamentos, Madrid, 2012, pp. 57-91.

Trambaioli, Marcella, «Dale un bofetón ella», Hipogrifo, 7.1 
(2019), pp. 421-437.

mailto:URL%20:%20https://neolatines.com/slnl/wp-content/uploads/complement_411_SLNL.pdf
mailto:URL%20:%20https://neolatines.com/slnl/wp-content/uploads/complement_411_SLNL.pdf


178	 M. Torres

Trambaioli, Marcella, «La modernidad de El perro del hortelano», 
en ed. Milagros Torres y Philippe Meunier, «¡Qué graciosos des-
varíos!». Modernité de la Comedia Nueva. Dramaturgie et per-
sonnage féminin, Garnier, Paris, 2024, pp. 67-84.

Vega Carpio, Lope de, El acero de Madrid, ed. S. Arata, Castalia, 
Madrid, 2000.

Vega Carpio, Lope de, Arte nuevo de hacer comedias, ed. E. García 
Santo-Tomás, Cátedra, Madrid, 2012.

Vega Carpio, Lope de, El molino, ed. P. Campana, en Comedias 
de Lope de Vega. Parte I, Milenio / Universitat Autònoma de 
Barcelona, Lleida / Barcelona, 1997, 3 vols, III, pp. 1547-1686.



Marcella Trambaioli

La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir: 
«la que tiene con deshonra el oficio de agradar»1

En las comedias todas de los públicos teatros, que son la materia 
de disputa, representan mujeres que suelen ser de pocos años, de 
no mal parecer, profanamente vestidas, esquisitamente adornadas 
con todos los esfuerzos del arte de agradar, haciendo ostentación 
del aire, del garbo, de la gala y de la voz, representando y cantando 
amorosos, halagüeños y afectuosos sentimientos; y en los bailes y 
sainetes pasándose a más licenciosos y aún desenvueltos desahogos. 
Son mugeres en quien el donaire es oficio, el encogimiento culpa, el 
desahogo primor, el agradar logro y la modestia inhabilidad. La pro-
fesión, al paso que las infama las facilita, porque el mismo empleo 
que las saca a la publicidad del teatro a hacer ostentación de todo 
lo atractico [sic], sin demasiada temeridad persuade no será honra-
dísima en el resistir la que tiene con deshonra el oficio de agradar.2

1   Este artículo se enmarca en el PRIN 2022, proyecto Early Modern Spa-
nish Theater (1570 - 1700): Textual Transmission, European Circulation, 
New Digital Resources (2022SA97FP), financiado por la Unión Europea- 
Next Generation EU, Misión 4 Componente 1 CUP E53D23014180006.
2   «Discurso», en Cotarelo y Mori [1997:355a]; de hecho, son incontables los 
pasajes como el de Guerra en la bibliografía relativa a las controversias teatrales 
del Siglo de Oro; citemos al azar dos ejemplos más; el primero es del jesuita Pe-
dro de Guzmán, en Ibidem, p. 350: «Las mujeres que en sus compañías llevan, 
las pinta el Espíritu Santo en aquella de los proverbios: una mujer compuesta 
y afeitada, aparejada para engañar almas, parlera (que eso quiere decir farandu-
lera, a fando)»; el segundo es de Alfonso de Andrade, también jesuita: «las 
representaciones deshonestas con que las mujeres afeitadas y libres incitan a los 



180	 M. Trambaioli

Con estas palabras fray Manuel Guerra en su momento cen-
suraba la actuación de las actrices en los corrales de come-

dias, subrayando que la misma esencia de su papel principal, es 
decir, el de jóvenes damas enamoradas, es causa de su perdición, 
conforme a su intransigente mirada moralizadora. Desde luego, 
dicha opinión la compartían todos los opositores del teatro que 
no aceptaban la presencia escénica femenina que se había im-
puesto en los teatros españoles gracias al ejemplo de las cómicas 
italianas de la commedia dell’arte,3 por el interés malsano que 
podía suscitar en el público masculino y por el mal ejemplo que 
ofrecía a las damas que asistían a las representaciones.

Por cierto, la reprimenda de Guerra pasa por alto cuestio-
nes candentes como la de la dama vestida de hombre, resorte 
trillado y muy del gusto de los espectadores que dejaba divisar 
el ‘talle’ y la forma de las piernas de las actrices que llevaban 
calzas,4 la de las damas que enamoran a otras mujeres5 o la del 
personaje femenino «medio desnudo», tal como aparece evoca-
do en algunas acotaciones, aunque Rodríguez Cuadros explica 
que «“desnuda” se tomaba en su acepción de “muy mal vestido 
e indecente” en términos puramente materiales» [1998:47]. A 
manera de ejemplo, podemos mencionar la indicación escénica 
con la que comienza la jornada segunda de Progne y Filomena, 

hombres y despiertan los apetitos, y juntamente enseñan las trazas y marañas 
de la escuela de Cupido para ejecutar sus deseos y mueven eficazmente con los 
malos ejemplos que representan» [he modernizado la grafía].
3   Falconieri [1957:75], a propósito de la compañía I Confidenti, dirigida 
por Drusiano Martinelli, que llegó a España en 1587, apunta: «Esta compa-
ñía tiene, para la historia del teatro español, la importancia de haber inicia-
do las gestiones de permiso para la aparición de mujeres sobre el tablado».
4   Rodríguez Cuadros [1998:54]: «Las actrices, en una operación trans-
gresiva [...] usarán del trasvestismo masculino para evidenciar la silueta de 
su cuerpo, desprendida la ocasión de los flotantes ropajes de basquiñas y 
guardainfantes».
5   Cfr. Ferrer Valls [2003].



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 181

tragedia de Rojas Zorrilla: «Sale Filomena medio desnuda con 
una luz y una espada en la mano, y Progne con otra luz».6

De entrada, es preciso reconocer que a partir tan solo de los 
textos dramáticos, es decir, lo único que tenemos a disposición, 
es arduo identificar a ciencia cierta los ademanes y los gestos 
que debieron escandalizar a los moralistas y, por el contrario, 
gustar, a la vez, tanto al público masculino, como a las mujeres 
que podían sublimar sus propias frustraciones en lo que las ac-
trices se podían permitir hacer en el tablado.7 Con todo, sí se 
pueden espigar situaciones morbosas en la última de las acep-
ciones recogidas por Autoridades: «que manifiesta[n] inclina-
ción al morbo», conforme a las coordenadas ideológicas de la 
época, vinculadas a los tipos dramáticos femeninos que debie-
ron formar parte del repertorio histriónico de las farsantas en 
relación con la edad y estatus de los mismos, a saber: la dama, 
la criada, la madre o dueña y la vieja celestinesca conformada 
sobre el paradigma de la tragicomedia de Fernando de Rojas.

En las páginas que siguen, intentaremos trazar un reper-
torio de ademanes ‘morbosos’, espigando algunos ejemplos 
significativos sacados, en gran parte, del corpus dramático del 
joven Lope de Vega, además de unas piezas de su madurez, 
especialmente adecuado para el tema que estamos abordan-
do. En concreto, analizaremos unas comedias de ambienta-
ción urbana que unen el tono festivo a los enredos amorosos. 
A propósito de los primeros, recordemos con una verdadera 

6   Rojas Zorrilla, Progne y Filomena, p. 494, v. 1044acot.
7   Profeti [1989:488-489], refiriéndose a una intervención censoria de 
Fray Gaspar de Villaroel, apunta: «non solo è perniciosa la rappresenta-
zione “en estas comedias [de] torpes amores con tanta viveza de acciones 
y afectos, con tanto atractivo de luxuria, por el adorno, hermosura, biza-
rría y donayre, por los bayles y canciones amorosas”, ma perfino la lettura: 
“donzellas muy castas por aver assistido a las comedias, o leídolas en sus 
casas, han caído en graves pecados de que estavan antes muy agenas”».



182	 M. Trambaioli

especialista de dicho repertorio, es decir, Milagros Torres, 
que:

Muchas de las obras del primer teatro de Lope parecen hacer 
un claro elogio del goce vital, del goce físico, de la fiesta, de una 
cierta intrascendencia, del juego momentáneo, de la seducción. 
Son obras fundamentalmente cómicas en las que el placer, en un 
sentido amplio, tanto sexual como vital aparece como motor de 
la acción [1990:323].

En todo caso, la propia Torres, en otro lugar especifica que 
«nada podemos afirmar rotundamente en estos terrenos de la 
representación gestual realizada por los actores», si bien ad-
mite que ciertas metáforas y expresiones maliciosas del texto 
dramático «no se podrían representar sin los movimientos y 
gestos adecuados que permitieran crear la necesaria compli-
cidad con el público» [1995:449]. De manera que, aun cons-
ciente de que se trata de un terreno resbaladizo, en las páginas 
que siguen intentaré aislar unas situaciones tópicas en que los 
gestos de las actrices debieron de responder especialmente a 
la desfachatez subrayada por Guerra y los demás moralistas.

Las ferias de Madrid (1586-1588)

Sabido es que las damas de la etapa primeriza del Fénix son 
muy desenvueltas, ya que se dejan involucrar en situaciones de 
seducción que tocan tanto al erotismo como al materialismo que 
las lleva a connotarse como mujeres pedigüeñas. Las ferias de 
Madrid, una de las comedias más antiguas conservadas, nos ofre-
ce mucho material al respecto, puesto que, según apunta certe-
ramente Torres [1990:325], su acción dramática gira en torno a 
un «galanteo frívolo» y los móviles de los personajes son «los de 
la realización del disfrute». Por lo mismo, los ademanes y movi-



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 183

mientos de las farsantas, tanto las que actúan como nobles como 
las que encarnan a sus criadas, no pueden dejar de ser alusivos 
al juego de la seducción e incluso al erotismo ya consumado o 
que se va a producir, desde luego, fuera del escenario. Al fin y al 
cabo, la palabra clave que menudea en el texto a partir del título 
de la pieza, es decir, feria – concretamente en la expresión «dar 
ferias» –, no solo remite a la dialéctica amor-dinero inherente al 
sentido primario del término (regalar), sino que evoca el signifi-
cado derivado de copular [íbidem]. A este propósito, puede ser 
útil destacar con Rodríguez Cuadros que «el cuerpo ofrece a 
la actriz unas estrategias de aproximación o eficacia mediadora 
desde la intención del autor a la recepción del espectador», y, 
aunque los textos o las escasas acotaciones no los explicitan, los 
movimientos provocativos y sensuales que en el tablado evocan 
la disponibilidad amorosa de las mujeres protagonistas se tienen 
que relacionar necesariamente con el aspecto de las farsantas 
hermosas, maquilladas y llamativas en los atuendos. En íntima 
relación con este hecho, la propia Rodríguez Cuadros recoge el 
vocabulario técnico vinculado al tipo de la dama: «aire, garbo, 
gala, primor, aliños», junto con expresiones como «afectando 
el melindre, travesura de ojos, palabra blanda» [1990:49]. Em-
pecemos, pues, por un fragmento concreto sacado de Las ferias 
de Madrid donde Alberto regala a Eufrasia, joven coqueta, unas 
joyas con evidentes intenciones eróticas: 

Eufrasia	 La cadena tomaré.
Denme un espejo.
[...]
Aquestas sortijas tomo.
[...]

Alberto	 ¿Aún no veremos la mano?
Mostrad. ¿Por qué la escondéis?
¡Qué buena mano tenéis!
¡Quieroos ganar por la mano!   (p. 1845, vv. 286-306)



184	 M. Trambaioli

Según se echa de ver, son muy explícitos el regateo y los 
melindres de la dama, así como la insistencia lúbrica del hom-
bre que la corteja haciendo hincapié en su belleza física.

Por su parte, Teodora, criada de Eufrasia caracterizada 
como un personaje celestinesco, no hace sino insistir para que 
su ama acepte las dádivas, pensando ante todo en su propia 
codicia. Desde luego, la actriz que la interpreta lo tiene que 
hacer con gestos cómplices y maliciosos:

Eufrasia	 Ya llega gente al reclamo.
Teodora	 De aquesos ojos salió.

¡Por tu vida, mi señora,
que no seas boba! Tomemos
lo que nos dieren, pues vemos
tan buena ocasión agora.
[...]
Todo lo puedes hacer.
¡Por mi alma que eres necia!
Si no quieres para ti,
déjame tomar a mí,
que soy pobre y no Lucrecia.        (p. 1843, vv. 220 ss)

Otra situación moralmente escabrosa que se tiene que re-
presentar en el tablado con una actuación frenética y meneos 
acongojados es la de la mujer que descubre la presencia a des-
hora de su celoso esposo, situación que se convierte en un 
cliché de la comedia a lo largo de la historia del teatro para ir 
a parar luego al cine: 

Eufrasia	 ¡Ay, Teodora, mi marido!
Teodora	 ¿Por dónde?
Eufrasia			      Vesle, allí viene.

Que te encubras te conviene,
pues no sabe que has salido.       (p. 1844, vv. 239-242)



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 185

Sabido es que las damas del Lope juvenil, por influencia del 
teatro y de la novelística italiana, andan por las calles sin limitacio-
nes, muy a diferencia de las protagonistas del resto de su produc-
ción, que se tienen que ajustar a las estrictas normas de la socie-
dad barroca.8 Además, se tapan tan solo para ocultar su identidad 
creando equivocaciones divertidas de cara al público. Es lo que 
ocurre, aún en la jornada primera, cuando Alberto ‘feria’ a su 
propia mujer, creyendo que está galanteando a una dama desco-
nocida. Por lo mismo, se supone que la actriz saldrá al escenario 
acentuando los gestos con que subraya su cara tapada para crear 
la ironía dramática que ridiculiza al personaje masculino:

Eufrasia	 Aqueste espejo me agrada,
hace la toca delgada:
es señal que es verdadero.

Alberto	 ¿Que no os he de ver la cara?
¡Ello va en desgracia mía!          (p. 1847, vv. 356-360)

En cambio, la farsanta que desempeña el papel de Eugenia 
se descubre ante Claudio, quien la está feriando, con adema-
nes sensuales y, a lo mejor, guiñando el ojo, o, como sea, lu-
ciendo su consumado arte de fascinar a los hombres:

Eugenia	 Miradme: no soy, a fe,
muy fea. ¿Parézcoos mal?

Claudio	 No sois, a fe, sino tal
como yo os imaginé.                  (p. 1849, vv. 427-430)

Otro gesto ‘morboso’ que de nuevo Eufrasia hace durante 
su intercambio verbal con Alberto es el que corresponde a la 
invitación a seguirla para conocer su dirección particular, con 

8   Trambaioli [2018:563]: «en la fórmula madura de la Comedia Nue-
va se impone, con algunas excepciones, la dialéctica dentro (dama)-fuera 
(galán), después de que en el Renacimiento, por influencia de la comedia 
erudita italiana, los personajes de ambos sexos habían podido moverse en 
los dos contextos espaciales»; cfr. Arata [2002].



186	 M. Trambaioli

una evidente alusión a la posibilidad de tener un encuentro 
sexual con ella:

Eufrasia	 [...] seguime y sabréis
mi casa.
[...]

Alberto	 Pues vamos, señora mía.
Eufrasia	 Venid conmigo.	 (p. 1848, vv. 379-384)

Se puede fácilmente imaginar a la actriz provocando al 
hombre con uno o más gestos alusivos de la mano e incluso 
meneos sensuales del cuerpo.

Por otra parte, cabe destacar que la única mujer de las dra-
matis personae de Las ferias de Madrid que, si bien casada, 
llega a establecer una relación amorosa con Leandro sin pro-
pósitos monetarios,9 es Violante, la cual, en el acto de apertu-
ra se enfurece por el pesado galanteo del hombre, llegando a 
amenazarlo con pegarle:

... daros algún bofetón,
y será de condición
que os acordéis siempre dél:
tengo pesada la mano.	 (p. 1862, vv. 888-891)

Aunque el movimiento impetuoso de la mano no llega a pro-
ducirse, es plausible imaginar la actuación amenazadora de la ac-
triz que lleva el papel de Violante. Sea como fuere, por paradoja, 
la única actitud de un personaje femenino que parecería ajeno 
al paradigma celestinesco de las demás damas acaba siendo tan 
impropio de su estatuto social como los gestos lascivos apuntados 

9   Trambaioli [2015:95-96]: «Lope, al fin de destacar que la relación entre 
Leandro y Violante es la única historia de amor verdadero en un contexto 
de inmoralidad generalizada, que no deja de afectar también a la pareja 
protagonista, siente la urgencia de estructurarla literariamente, sembran-
do la textura poética de la pieza de referencias a los amores legendarios 
de Hero y Leandro».



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 187

anteriormente,10 dado que, como apunta Torres [1995:453] con 
su tino habitual, el bofetón en el teatro lopesco es «signo indispen-
sable del erotismo brutal». De hecho, tal como subraya Tristán a 
finales del acto intermedio de El perro del hortelano, un bofetón lo 
pueden dar las criadas más zafias de palacio,11 pero una dama no 
debería desdecir de su nombre, según apunta un Lope ya madu-
ro, con alguna malicia, en el Arte nuevo.12 Por consiguiente, en el 
tablado las actrices no deberían representar con ademanes violen-
tos que les hagan perder todo encogimiento. Rodríguez Cuadros 
[1998:48], destacando que en el Siglo de Oro teatro y pintura 
comparten el mismo canon estético y ético, cita a Francisco Pa-
checo cuando recomienda: «no se apliquen a la mujer las fuerzas 
en el movimiento y acción como al varón, porque sus movimien-
tos son más flacos [...] Y generalmente, los movimientos de las 
mujeres han de ser honestos y recogidos».

Otra circunstancia en que Violante es una dama que desdice 
de su nombre es cuando se asoma a la ventana de su casa para 

10   Cfr. Trambaioli [2019:435]: «con muy pocas excepciones, los ejem-
plos espigados no hacen sino confirmar que un lance violento, aunque 
sea el de un mero bofetón, pertenece al mundo masculino, y que puede 
atañer al comportamiento femenino tan solo en el mundo al revés de la 
risa carnavalesca, siendo los celos amorosos o el gratuito disparate festivo 
los pretextos dramáticos para que las manos blancas puedan soltar una 
bofetada más bien dada».
11   Vega Carpio, El perro del hortelano, pp. 2260-2261: «Señor, que Juana 
o Lucía / cierren conmigo por celos, / y me rompan con las uñas / el cuello 
que ellas me dieron, / que me repelen y arañen / sobre averiguar por cierto 
/ que les hice un peso falso, / vaya; es gente de pandero, / de media de 
cordellate / y de zapato frailesco; / pero que tan gran señora / se pierda 
tanto el respeto / a sí misma, es vil acción».
12   Cfr. Rouane Soupault [2010:917]: «El verso 280 del Arte nuevo, “las 
damas no desdigan de su nombre”, cotejado con las obras tempranas de 
Lope de Vega, suena un poco como una enmienda. De hecho, en las come-
dias urbanas, las damas no ostentan criterios de honestidad muy estrictos 
y, sabido es que el honor desempeña un papel limitado en su argumento».



188	 M. Trambaioli

llamar la atención de Leandro.13 Es notorio que la mujer venta-
nera, quien supera la frontera del espacio cerrado en que debería 
permanecer siempre, es de por sí un modelo socio-cultural nega-
tivo para la época, y como tal se refleja en el teatro y en las artes 
figurativas, según nos ha hecho notar Carmen Martín Gaite en 
uno de sus brillantes ensayos.14 En íntima relación con este hecho, 
se supone que en el plano escénico la actriz que tiene que llamar 
desde lo alto al galán no se limitaría a exclamar -«¡Ce, Leandro! 
¿Es él?» (p. 1884, v. 1612)- sino que acentuaría los meneos del 
cuerpo y la gestualidad de las manos. En el último acto, Violante 
se asoma de nuevo con su criada Teodora, e invita al galán a entrar 
sin más en casa, haciendo que la ventana simbolice otra clase de 
disponibilidad: «En la calle no podéis / estar. Entrad, si queréis, / 
porque no parezca mal» (p. 1917, vv. 2777-2779).

Los locos de Valencia (mitad de 1592-1595)15

Erífila, protagonista de esta comedia ambientada en la ciu-
dad levantina donde Lope pasó algún tiempo de su destierro 

13   Trambaioli [2021:14] subraya cómo muchos ejemplos sacados de las 
épocas de madurez y senectute de Lope «muestran una tendencia a elimi-
nar la figura de la mujer ventanera para dar paso a damas recatadas que 
se acercan a una ventana como mucho entre visillos para vigilar que los 
peligros externos no lleguen a afectarlas, y se pueden apreciar sugerentes 
usos metafóricos del espacio arquitectónico fronterizo» 
14   Cfr. Martín Gaite [1999:50]: «La interpretación de la conducta feme-
nina se establecía con arreglo a cánones tan estrechos como para suponer 
que, cuando una mujer se asomaba a la ventana, no podía ser más que por 
mero reclamo erótico, por afán de exhibir la propia imagen para encandi-
lar a un hombre».
15   Peña López en «Prólogo», Vega, Los locos de Valencia, p. 169, tras 
confrontar las propuestas de datación de Morley y Bruerton y González 
Barrera, y tomando en cuenta que la compañía de Antonio de Villegas, 
que estrenó la pieza, está activa a partir de marzo de 1593, actualiza la 
posible fecha de composición.



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 189

juvenil, sin ser una mujer liviana al estilo de las cortesanas de 
Las ferias de Madrid actúa de forma transgresiva en el sentido 
de que para evitar un matrimonio combinado se escapa de 
la casa paterna con un criado del que se ha prendado. Ad-
viértase que dichas circunstancias, indignas de su estatuto de 
dama, resultan, sin embargo, poetizadas mediante la metáfora 
clásica del mar de amor:

La nave dejo perdida,
y el áncora de esperanza
entre la falsa bonanza
de aquel traidor prometida.    (pp. 213-214, vv. 383-386)16

Según he tenido la oportunidad de destacar en otro lugar, 
esto no impide la ambigüedad de su carácter, aludido festi-
vamente mediante la onomástica. De hecho, su nombre de 
pila «remite a un personaje de la mitología clásica que en dos 
ocasiones da muestras de su codicia: Erífila, en efecto, es hija 
del rey de Argos, Tálao, y hermana de Adrasto. Se deja so-
bornar por primera vez por Polinices, que le regala el collar 
de Harmonía, favoreciendo así a Adrasto en la guerra contra 
su marido Anfiarao, y la segunda vez, por Tersandro, que le 
ofrece el velo de Harmonía».17

16   Al respecto anota Peña López en la edición de la cual voy citando el 
texto: «Mediante el tópico alegórico de la navigatio Erífila se perfila como 
el arquetipo de náufrago de amor. La imagen de la nave que ha quedado 
a la deriva, sin rumbo, expuesta al peligro y desamparada, es un correlato 
de la propia situación de la joven que ha sido víctima del engaño y se 
halla sola, desnuda y en una ciudad desconocida para ella»; la que escri-
be [2015: 112-113], en cuanto a la idealización del personaje, añade la 
siguiente observación: «En segundo lugar, su aspecto y condiciones hacen 
que a Tomás, uno de los locos pacíficos del hospital valenciano, ella pa-
rezca como «Santa Tisbe en el desierto, / que busca a su esposo muerto». 
El Fénix, por boca de este personaje secundario, alude a la trágica figura 
de Tisbe tras la muerte del amado Píramo, tal como resulta poéticamente 
perfilada en las Metamorfosis de Ovidio (libro 4, vv. 55 ss)».
17   Trambaioli [2015:113].



190	 M. Trambaioli

Cabe apuntar que el encendido intercambio dialéctico que 
acontece entre los dos personajes en una secuencia dramática 
del primer acto nos revela que la primera dama no ha cedi-
do al acoso sexual de este,18 Leonato, quien por despecho la 
abandona en Valencia robándole sus joyas y ropa, quedando 
ella «en un juboncillo y un manteo» (v. 356acot), situación ya 
de por sí escabrosa desde un punto de vista escénico. Siendo 
forastera y medio desnuda, la toman por loca y la encierran en 
el hospital de la ciudad donde conoce a Floriano quien, por 
su parte, se halla en el mismo lugar para escapar de la justicia. 
Los dos fingidos locos se enamoran y entre burlas y veras se 
irán confesando su pasión, pero, mientras tanto, en el tablado 
hablan en aparte manifestando al público sus deseos. Erífila 
así expresa su fascinación erótica por el galán, aun creyendo 
que el joven está de veras sin juicio:

(¡Qué buena presencia y talle!
¡Oh, temor!, déjame hablalle,
o déjame ir, voluntad.)
[...]
¡(Extraña manera de hombre!
¿Que tanto bien te dio el cielo
con tal censo?)
[...]
(¡Que a tan perfeto edificio
falte el más divino oficio
que adornó su compostura!)        (p. 233, vv. 846-860)

Al igual que en ocasiones semejantes, la actriz que desem-
peñó su papel habrá utilizado una mímica y una proxémica 
correspondiente a la situación ilustrada que implica una ma-

18   Afirma Leonato en un momento determinado: «Amor entre desigua-
les / poco vale y menos dura. / Yo sé muy bien que el recato / que muestras 
en mi contento / es puro arrepentimiento» (Vega, Los locos de Valencia, p. 
205, vv. 185-189).



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 191

liciosa complicidad con el público mediante la creación de la 
ironía dramática.

A lo largo de la acción, sobre todo en el primer acto, el drama-
turgo juega con la superposición conceptual entre locura y amor 
loco, dominante en toda su primera producción teatral, según se 
desprende de numerosas réplicas de los dos protagonistas. Valga 
a manera de ejemplo la siguiente reflexión, en aparte, de Erífila:

(¡Que un hombre loco me incline
casi a llevarme tras sí!
[...]
¿Qué dudo? ¿Qué estoy pensando?)
Loca soy.	 (p. 236, vv. 913-921)

Con todo, Erífila no es la única mujer que se enamora de 
Floriano, ya que Fedra, sobrina del administrador del hospi-
tal, hace lo mismo, y también en este caso la actriz correspon-
diente tiene que actuar manifestando con gestos y ademanes 
su atracción erótica por el galán. En una secuencia dramática 
específica del acto central ella estaría a punto de abrazarlo, 
si bien la repentina llegada de la primera dama se lo impide. 
Veamos sus afirmaciones en aparte, análogas a las que hemos 
subrayado en el caso de la rival:

(¡Ay Dios! ¿Si le abrazaré?
¿Si podré? Más bien podré,
que es loco y no importa nada.)
[...]
(Aún no me atrevo a juntar
los brazos. ¡Oh, amor!, ¿qué esperas?)

(p. 248, vv. 1216-1222)

Una situación parecida atañe a la pareja protagonista asi-
mismo en el segundo acto: Pisano llega justo cuando los dos 
enamorados se están realmente abrazando, y con su violenta 
reacción censoria expresa lo morboso del acto al que está asis-
tiendo junto con el público:



192	 M. Trambaioli

Floriano	 Dame, señora, esos brazos.
Erífila	 Aún pienso que no soy digna.

Entre Pisano

Pisano	 ¡Oh, mal garrote de encina
que os haga el cuerpo pedazos!  (p. 256, vv. 1411-1413)

Como consecuencia de su atrevimiento a los dos amantes 
les espera el castigo de separarse y quedar respectivamente con 
grillos y esposas. Una réplica de Martín, que trabaja en el hospi-
tal, remacha la condena moralística: «¿Cuándo habéis visto vos 
estar / los hombres con las mujeres?» (p. 257, vv. 1435-1436).

Por último, como tema por variación, una tercera mujer 
se prenda de Floriano, es decir Laida, cuyo nombre de pila 
remite etimológicamente ya de por sí a lo sucio, afrentoso, 
ignominioso. En efecto, se trata de una criada de Fedra, y 
por culpa de la baldía y risible rivalidad que se instaura entre 
ellas las dos acaban protagonizando unas situaciones violen-
tas dignas de un retablo de títeres, posiblemente vinculadas 
a la teatralidad de la Commedia dell’Arte, lo que se explica 
por el hecho de que Laida no comparte el estatuto de dama 
que caracteriza, en cambio, a Erífila, aun con las tachas de su 
personaje que hemos subrayado:

Fedra	 ¿Ansí? ¡Quebrareos las muelas!
Laida	 ¿Las muelas a mí, una dueña,

bastarda de su linaje?
[...]

Fedra	 ¿Reinas vos? ¡Mentís, villana!
Laida	 ¿Mentís? ¡Toma un bofetón!
Fedra	 ¿Bofetón a mí? ¡Ah, traición!

¡Esperad, doña avellana!

Ásganse las dos...	 (p. 280, vv. 1988-1996)



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 193

La viuda valenciana (1595-1599)

Al principio de esta obra maestra de la primera etapa de 
Lope, la actriz que tiene que actuar de forma más expresiva, 
con gestos alusivos y maliciosos, es la que desempeña el papel 
de Julia, es decir la criada que intenta distraer a su ama de sus 
castos propósitos iniciales, recordándole, con un espejo, que 
la juventud se pasa pronto:

Acábate de ver,
verás lo que has de llorar,
no lo pudiendo cobrar,
si aquí lo dejas perder.	 (p. 110, vv. 121-123)

Verdad es que Leonarda no tarda mucho en trocar su frial-
dad con la fiebre de la pasión erótica, y lo escabroso del argu-
mento, más allá de los múltiples hipotextos de los que Lope 
echa mano,19 es suficiente ya de por sí para cargar la actuación 
desenfadada de la protagonista, quien desea, ni más ni menos, 
el cuerpo de Camilo y, por más señas, rechaza hasta el final la 
idea misma del matrimonio.20 Por ejemplo, en una secuencia 
dramática del acto de apertura, mientras recita el soneto capaz 

19   A saber: una de las novelas de Matteo Bandello, la leyenda mitológi-
ca de Psique y Cupido, narrada por Apuleyo, y el episodio ariostesco de 
Angélica y Medoro; un estado de la cuestión sobre las fuentes se halla en 
Trambaioli [2015:149-160].
20   Cfr. Ferrer Valls, en Vega Carpio, La viuda valenciana, p. 144, nota 
103: «Lo insólito de la actitud de Leonarda, no solo dentro del canon 
moral de la época, sino en el contexto de los planteamientos teatrales ha-
bituales, reside en que, a pesar de haberse enamorado, permanece fiel a 
su intención de no casarse y ser libre, aunque guardando las apariencias»; 
Rouane Soupault [2010:917]: «La tensión por satisfacer el deseo amoroso 
deja planteada la problemática del erotismo como inherente a la esencia 
constitutiva de la comedia»; «El objeto del deseo, explícitamente desig-
nado en el texto, no es el galán como dechado de virtudes caballerescas, 
tampoco es el futuro esposo sino el mismo cuerpo masculino» [2010:922].



194	 M. Trambaioli

de sintetizar magistralmente su traza maliciosa para acostarse 
con el joven Camilo, es imposible que escénicamente la actriz 
no actúe subrayando con fuerza mediante gestos, expresiones 
faciales y movimientos proxémicos los efectos físicos que el 
amor le está provocando:

	 ¿Qué habrá que una mujer determinada
no intente por su gusto? ¿Qué tormento
le mudará del firme pensamiento,
qué fuego, qué cordel, qué aguda espada?
	 ¿Qué gigante con furia más airada
intentará subir al firmamento,
o qué Alcides con más atrevimiento
al centro bajará con alma osada?
	 Efetos son de un niño poderoso
haber mi hielo con su [amor] vencido,
y aquella fe de mi primero esposo.
	 Yo he sido como río detenido,
que va, suelta la presa, más furioso;
y es lo más cierto que mujer he sido.

(pp. 158-159, vv. 803-816)

Así y todo, a lo largo de las demás secuencias dramáticas 
no se detectan en la réplicas de Leonarda actitudes desver-
gonzadas y provocativas, dado que le toca al galán evocar 
y describir la belleza de la misteriosa dama, sustituyendo la 
vista con el tacto, incluso en el plano representativo, según 
apunta Torres, guía imprescindible en este recorrido por el 
primer teatro de ambientación urbana de Lope:

Le jeu gestuel des acteurs est prévu et orienté dans le texte par 
le dramaturge, qui exploite les possibilités scéniques du contras-
te obscurité/lumière sur les planches. Imaginons la fascination 
qu’un tel spectacle devait produire chez le public -avide d’ima-
ges- du corral. La réplique citée, [«No me la apretéis. ¡Jesús! ... 
/ Tened las manos, galán; / Que aquí no ha de haber más que 



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 195

esto»] véritable indication scénique implicite, présuppose que 
l’acteur qui joue Camilo doit faire des avances gestuelles suffi-
sament osées envers Leonarda, pour permettre à celle-ci de se 
défendre [2010:40].

La bella malmaridada (1596)

En esta pieza, en que Lope desarrolla con originalidad un 
motivo antiguo y muy popular en los pliegos sueltos del siglo 
XVI,21 se contraponen dos modelos femeninos antitéticos: el 
de la esposa fiel y víctima de las traiciones del marido y el de 
la cortesana liviana y codiciosa. Bien mirado, el Fénix elabora 
un contraste parecido al que hemos destacado anteriormen-
te con respecto a las protagonistas de Las ferias de Madrid, 
donde la figura de Violante se distingue de la de las mujeres 
apicaradas que protagonizan el enredo.

En lo tocante a la gestualidad de las actrices que asumen 
los respectivos papeles de Lisbella, la malmaridada infeliz, y 
Casandra, la hermosa prostituta, las actitudes y los movimien-
tos escénicos se caracterizan por ser los más distintos. Como 
es de esperar, la primera se corresponde al tipo literario de 
la mujer relicta22 y se tiene que expresar y actuar con gestos 
patéticos que remiten a su frustración personal a pesar de que 
esta nunca la lleva a renegar de su matrimonio. Por ejemplo, 
en el primer acto, a sabiendas del comportamiento de su es-
poso Leonardo, se desespera y se queja diciendo: «¿En qué 
ando? ¿Qué pretendo? / ¿Qué busco? ¿Qué quiero ver?» (p. 
1215, vv. 627-629).23 En efecto, además de ser víctima de los 

21   Querol Coll, «Prólogo», en Vega Carpio, La bella malmaridada, pp. 
1177-1179.
22   Cfr. Trambaioli [2000].
23   Cito el texto por la versión manuscrita.



196	 M. Trambaioli

engaños de su marido, le toca aguantar que el mismo la re-
quiebre sin caer en su identidad.24 Los excesos proxémicos 
y vocales de la actriz correspondiente quedan reflejados en 
un comentario de Rosardo: «¿Dónde va aquesta mujer / con 
tantas voces y estruendo?» (p. 1215, vv. 629-630).

Por su parte, Casandra se porta conforme a su rol que, ha-
blando con Teodoro, ella misma define con sorna mediante el 
marbete de «pecatriz» (p. 1209, v. 411). Es un hecho que en 
el acto de apertura, nada más conocer al amigo de Leonardo, 
lo acoge en su morada sin más: «Esa es mi casa, Teodoro» (p. 
1214, v. 611). No cabe duda de que la cómica que desempeña 
el papel va a realizar en dicha secuencia dramática todos los 
meneos, las travesuras de ojos y movimientos corporales que 
aluden al goce físico prometido implícitamente. 

En el acto central, la cortesana logra engatusar también 
a Leonardo, el cual, viéndola llegar, exclama: «Casandra me 
ha visto ya / y, abiertos los brazos, viene» (p. 1236, vv. 1341-
1342). También, el galán protagonista expresa su admiración 
por el talle de la dama, haciendo hincapié en su andadura sen-
sual: «¡Qué gallarda pisa el suelo! /¿Hiciera más un pavón?» 
(vv. 1345-1346). A este respecto no puedo dejar de observar 
de nuevo con palabras de Milagros Torres lo siguiente: «Es 
bien conocido el proyecto de entrega sexual que indica el dar 
los brazos en la comedia en general. Las posibilidades ges-
tuales de representación del erotismo cómico son enormes y 
quedan a discreción de los actores» [1995:454].

La invitación al abrazo por parte de Casandra vuelve a pro-
ducirse algo después, tras recibir la noticia de que Leonardo 
se tiene que ausentar quince días y haber simulado un desva-
necimiento: «Abrázame» (p. 1239, v. 1446). Además, niega 

24   Así la dama intenta evitar sus lascivos galanteos: «No seáis descome-
dido; / hablad sin jugar de mano» (p. 1206, vv. 307-308).



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 197

fingidamente su naturaleza de mujer de costumbres apicara-
das y libres intimando a la criada de cerrar la ventana, desde 
un punto de vista escénico con ademanes patéticos que de 
cara al público llegan a ser ridículos.25

La prueba de los amigos (12 de septiembre de 1604)

Esta comedia, cuyo autógrafo se sitúa cronológicamente 
en la frontera entre el Lope joven y la fase madura, vuelve a 
presentar el recurrente contraste entre la primera dama ena-
morada y la cortesana celestinesca. Leonarda, aunque se ha 
dejado burlar por Feliciano -el mozo manirroto y frívolo que 
a lo largo de la acción pasará de la riqueza a la miseria, aban-
donado por todo el mundo, en primer lugar por Dorotea, la 
prostituta que se había aprovechado de su generosidad desde 
el principio-, lo rescatará de la cárcel consiguiendo por fin su 
arrepentimiento y el amor conyugal. Por supuesto, la mujer 
cuyo papel implica una proyección escénica relevante, desde 
el punto de vista que nos interesa aquí es la cortesana, por 
actuar siempre de forma hipócrita y fingida. Por ejemplo, en 
el acto inicial, sabiendo que Feliciano ha llegado a la puerta, 
consigue echar de su casa a una pandilla de compinches, Oli-
veiro, Fernando, Liselo y Justino, de forma maliciosa y con-
tundente, utilizando un lenguaje de germanía conforme a su 
carácter materialista:

Dorotea			   Mis reyes
ya sabrán de nuestras leyes,
que este lugar se reserva

25   Vega Carpio, La malmaridada, p. 1230, vv. 1461-1465: «Sea limbo mi 
aposento; / hoy no me des de cenar, / luego me quiero acostar. / ¡Jesús, 
qué mala me siento!».



198	 M. Trambaioli

para cosas de provecho;
otra venta, abajo piquen.

Oliveiro	 ¿Hay pesca?
Dorotea			      No me repliquen.	 (p. 1421)

Semejante actitud mandona y cínica debe forzosamen-
te implicar una actuación adecuada desde el punto de vista 
escénico por parte de la actriz que desempeña su papel. Lo 
mismo vale cuando, ya entrado en su casa el protagonista, ella 
simula una emoción totalmente ficticia, que se remata con un 
desmayo:

¿Desdén para ti, mis ojos,
si eres la luz con que veo?
Ya me mataba el deseo
de celos, ansias y antojos.
¿Dónde has estado? ¿En qué andas?	 (p. 1422)

La ironía socarrona del criado Galindo, que comparte con 
el público la condena implícita del personaje de la mujer pe-
digüeña y traicionera, se expresa sin rodeos cuando asienta en 
aparte: «¡Qué diestra está la mujer! / ¡Toda la pena es fingi-
da!» (p. 1422).

De cualquier forma, hasta la primera dama presenta sus ta-
chas, de cara a la moral corriente, puesto que, antes de que em-
piece la acción, ha cedido ya al pesado galanteo de Feliciano, 
quien, por su parte, la menosprecia hasta el final de la pieza, de 
acuerdo con el patrón proto-donjuanesco que lo caracteriza. Se 
lo echa en cara al mozo en una secuencia dramática del primer 
acto: «Fieme de ti, gozaste / de mí, dejásteme ansí» (p. 1424), 
además de que lo confiesa a su tío en el segundo acto, con la 
esperanza de que el deudo obligue al joven a restaurar su honor 
perdido: «Sabed que en conversación / ese mozo se ha alabado 
/ de que a Leonarda ha gozado» (p. 1432).



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 199

Aun así, la actriz que la personifica no tiene que actuar 
de forma escandalosa, más bien todo lo contrario. La propia 
dama, en una secuencia en que se encara con su rival, tapa-
das las dos, se jacta de ser «mujer de otra labor; / no pido en 
público celos» (p. 1434), reivindicando su estatuto moral y 
social superior al de la prostituta. Con todo, le toca padecer 
la violencia de Feliciano quien, a continuación, al verla descu-
bierta, se enfada por su presencia y le suelta un bofetón.

Bien mirado, la única circunstancia en que Leonarda prota-
goniza una situación morbosa, bajo el lente de los moralistas co-
etáneos, es cuando, al final del segundo acto, vuelve a encontrar 
a Dorotea, vestida de hombre, provocando el interés erótico de 
la misma, que la invita a entrar en casa con el gesto simbólico de 
la unión amorosa: «Entrad y dadme la mano» (p. 1439).

La discreta enamorada (1606-1608)

En esta joya del repertorio urbano del Fénix, las dos ti-
pologías femeninas que se oponen son la de la madre y la de 
la hija, teniendo en cuenta que a la primera, Belisa, le toca 
representar el rol de rival amorosa de Fenisa, ya que se deja 
fascinar por Lucindo, hijo del capitán Bernardo, el cual, a su 
vez, pretende a deshora a la joven dama en un trastrueque de 
papeles totalmente carnavalesco.

La figura de la madre, que tampoco está tan ausente del 
teatro aurisecular como se ha querido repetir hasta hace po-
co,26 en esta comedia desempeña un papel ridículo, al que se 
asocian los gestos y ademanes correspondientes, es decir el de 
la mujer madura que se porta como una jovencita, convencida 
de poder atraer a un mozo que tiene la mitad de sus años y 

26   Cfr. Trambaioli, 2012.



200	 M. Trambaioli

que, por más señas, se ha prendado de su propia hija. En rea-
lidad, de buenas a primeras se imagina que es el capitán quien 
la pretende, y, antes de recibirle, habla con su hija asumiendo 
unas actitudes coquetas de las que esta no tarda en burlarse:

Belisa	 Pena, Fenisa me da
que me cogiese de prisa.
¿Está bien puesta esta toca?

Fenisa	 Nunca mejor te le vi.
Belisa	 ¿Tengo alegre el rostro?
Fenisa					     Sí.
Belisa	 ¿Parécete que provoca?...
Fenisa	 Sí, madre.
Belisa			   ¿A qué?
Fenisa				    A devoción.
Belisa	 ¡Maldita seas, amén!

Nunca me has querido bien.	 (p. 158)

Sus ademanes más risibles los estrena más tarde, en la jor-
nada central, cuando Fenisa, para evitar que Lucindo se mar-
che a Portugal por orden del padre, le hace creer que el mozo 
la requiebra y ella se lo cree, revelando con palabras y, segura-
mente, con los gestos que las acompañan, hasta qué punto el 
galán le resulta atractivo:

Ya sabes que soy moza, y que en efeto
estaré más honrada con marido,
y marido que así te logres, hija,
que me lleva los ojos en mirándole.
¡Qué cortés! ¡Qué galán! ¡Qué lindo talle!
[...]
Ponerme quiero menos largas tocas;
Consultaré el espejo. ¡Ay mi Lucindo!
Si tú me quieres, cuanto soy te rindo.	 (p. 169)

Sin embargo, el ápice de lo grotesco Belisa lo alcanza al 
principio de la última jornada, cuando se deja requebrar por 



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 201

Hernando, quien, ocultando su identidad, se hace pasar por 
su amo:

Llegado a que me queráis,
yo confieso que me dais
un juvenil regocijo.
¿Es posible que os agrado
y que os parezco tan bien?	 (p. 171)

De hecho, en la economía del enredo festivo Belisa no solo 
pretende al galán de su hija, sino que se rebaja al nivel del cria-
do de aquel, desempeñando el papel femenino del figurón.27

Por su parte, Fenisa es una dama determinada y tracista 
que con su atrevida declaración de amor convence a Lucindo 
para que deje a la cortesana Gerarda, asumiendo el rol de 
directora de todas las equivocaciones y ficciones que se van 
a producir hasta el final de la pieza y mereciendo con creces, 
así, el apodo que constituye el título de la obra.28

En el segundo acto, fingiendo aceptar el matrimonio con 
el capitán, Fenisa se relaciona con el primer galán que a raíz 
de las bodas estaría destinado a convertirse en su propio hijo, 

27   Serralta, en su trabajo pionero sobre el asunto [1988:84], indicaba 
como intervalo temporal de aparición de este tipo dramático los años 
1610-1620. En estudios sucesivos [2001 y 2003] amplía y anticipa dicho 
período, coincidiendo con la probable fecha de composición de La dis-
creta enamorada. Ver también al respecto, Trambaioli [2012:65]: «Belisa, 
lejos de darse cuenta de convertirse en un instrumento de los planes de su 
hija, no tiene ningún reparo en portarse con actitudes que hacen de ella 
una figurona en ciernes».
28   Cfr. Arce [1981:377], subrayando los paralelismos con la tercera no-
vella del tercer día del Decameron de Boccaccio, observa: «La clave sig-
nificativa que subyace en ambos textos es el que una mujer mueva los 
hilos del engaño, aprovechándose de un inconsciente intermediario. Pero 
en el español, donde no existe la implicación religiosa en forma de burla 
de instituciones o personas sagradas, lo que destaca es la audaz reacción 
femenina contra un matrimonio impuesto, y además con un viejo».



202	 M. Trambaioli

aprovechando la oportunidad para que el mozo la galantee y 
le entregue a escondidas una carta: 

Lucindo	 Como a madre que sois mía,
me manda ¡oh bien soberano!
que os bese esa hermosa mano.
[...]

Fenisa	 ¡Que me veo en tanto bien!
Lucindo	 Dadme esa mano, por quien

de mano esta suerte gano.	 (pp. 167-168)

La paradójica situación crea un efecto de ironía dramática 
entre la dama y el público que se divierten ambos a espaldas 
del viejo capitán, tal como admite la propia Fenisa: «Ya me 
comienzo a reír» (p. 167). La gestualidad de los actores, es-
pecialmente de la histriona que encarna a Fenisa, no puede 
dejar de subrayar a nivel escénico la situación carnavalesca, 
así como la atracción erótica que une a los dos protagonis-
tas. Por más señas, la dama simula caerse para que Lucindo 
la abrace en el acto de socorrerla, circunstancia bastante re-
currente en la comedia cómica lopesca, aunque en este caso 
específico ella misma advierte al galán de lo que está a punto 
de realizar: «Fingir quiero que caí; / tú me irás a levantar, 
/ y me podrás abrazar» (p. 168). Verdad es que el contacto 
físico entre los dos jóvenes no le hace ninguna gracia al ca-
pitán quien, tal como reza la acotación, movido por los celos 
«Sepáralos» (ib.).

Finalmente, el personaje de Gerarda, es decir la cortesa-
na que Lucindo frecuenta al principio de la pieza, resulta 
superfluo dramáticamente en el momento en que la dama 
tracista pone en práctica la ficción de segundo grado. Sin 
embargo, antes de perder gran parte de su relevancia escé-
nica, al principio de la segunda jornada, viendo Gerarda al 
galán con otra mujer (que es, en realidad, Hernando disfra-



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 203

zado), le declara a Lucindo su amor pidiéndole que vaya a su 
casa, realizando seguramente toda clase de gestos y meneos 
alusivos del cuerpo:

De rodillas, mi señor,
que vayas quiero pedirte,
porque allá quiero decirte
la causa deste rigor.
Celos, por tu vida, han sido.
No seas tirano, ven;
ven, Lucindo; ven, mi bien.	 (p. 163)

Cabe reconocer, en todo caso, que la figura de la cortesana 
del Lope maduro ya no comparte los rasgos realmente trans-
gresivos que presenta el tipo dramático en las comedias de la 
etapa primeriza.29

Aún a propósito de este personaje, es preciso subrayar con 
De Salvo que Gerarda es el nombre literario con el cual Lope 
de Vega suele aludir a la actriz Jerónima de Burgos, con la 
cual mantuvo una relación sentimental tempestuosa a partir 
de los años 1607-1608. Es un hecho que los personajes ficti-
cios que llevan este nombre comparten con la comedianta una 
extremada desenvoltura en las costumbres sexuales.30

29   Cfr. Couderc [2006:225]: «Si la cortesana desaparece de la fórmula 
definitiva, o madura, de los papeles dramáticos de la Comedia Nueva, algo 
queda de esta oposición en el “Lope-Lope”, para diferenciarlo del “Lo-
pe-preLope” –como dice Weber de Kurlat–, pero más como oposición 
funcional que semántica: una de las damas es activa, la otra pasiva; una 
será responsable del enredo, y la otra su víctima».
30   De Salvo [2008]: «De todas las cartas escritas en Toledo, se desprende 
el afecto de Lope en su trato hacia Jerónima o Gerarda, como acostum-
braría a llamarla el dramaturgo durante esa estancia»; «cuando [Lope] 
escribió la última versión de La Dorotea, introdujo en ella el personaje 
de Gerarda que, como justamente observó Edwin Morby, no guarda con 
Jerónima de Burgos (o Gerarda o Señora Gerarda) una simple coincidencia 
de nombre. Otras alusiones que en la obra pueden referirse a Jerónima de 



204	 M. Trambaioli

El acero de Madrid (1607-1609)

Al igual que La prueba de los amigos, y a pesar de que am-
bas comedias se insertan cronológicamente ya en la fase del 
Lope maduro, esta pieza conserva muchos rasgos de su teatro 
juvenil.31 En primer lugar, Belisa, la dama protagonista, desde 
el principio se connota por su brío, su desfachatez y sus ganas 
de amar, al punto que, en compañía de la beata Teodora, lanza 
miradas explícitas hacia Lisardo sin conocerlo, pasando por 
alto las recomendaciones de su tía:

Lleva cordura y modestia:
cordura, en andar de espacio;
modestia, en que solo vea
la misma tierra que pisas.	 (p. 90, vv. 34-37)

Tanto es así que, a lo largo de la acción, quedará emba-
razada, al tener la oportunidad de dar largos paseos por la 
huerta del duque de Lerma, con motivo de la supuesta opila-
ción. En efecto, de nada servirá la rígida guarda de la dueña, 
engatusada a su vez por el malicioso Riselo, compinche del 
primer galán. Es un hecho que cuando Prudencio, el padre 
de Belisa, empieza a sospechar la verdad -«que alguna vez que 

Burgos, avalan la posibilidad de que haya una identificación intencional 
entre Jerónima y el personaje de Gerarda, que de la primera representaría 
un retrato caricaturesco». González de Amezúa, en su estudio del Epis-
tolario [1989, II:307], destaca: «con ser la mayoría de las farsantas, como 
hemos visto, livianas por demás, pocas llegaron seguramente en lujuria y 
libertinaje a la señora Gerarda».
31   Entre los rasgos que separan esta comedia de la fórmula teatral ma-
dura del repertorio lopesco destaca la figura del segundo galán Riselo, 
según ha subrayado con tino Arata: «Riselo es un personaje casi único en 
el teatro de Lope de Vega. Por estamento pertenece al mundo de la no-
bleza, pero comparte al mismo tiempo actitudes típicas del mundo de los 
criados: es goloso, risueño y socarrón» («Introducción», en Vega Carpio, 
El acero de Madrid, p. 44).



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 205

te dormiste, hermana, / dejó Belisa el coro de Diana» (p. 231, 
vv. 2169-2170)-, la tía se defiende asegurando que «antes que 
pudiera / dormir Teodora, / el tiempo se durmiera» (id., vv. 
2185-2186), pero el hermano la regaña, remitiendo sin rodeos 
al referente literario que sirve para connotarla en el plano mí-
tico-burlesco: «Calla, que hay varas de Mercurio sabio / que 
aduermen ojos de Argos veladores» (p. 232, vv. 2187-2188).32

Por lo mismo, la actuación de la actriz que desempeña el 
papel de Belisa en los corrales debe crear, desde luego, unos 
contrastes maliciosos entre la modestia requerida en el com-
portamiento de una joven dama y los ademanes vinculados a 
la personalidad exuberante de la moza. Lo podemos adivinar 
fijándonos en uno de los primeros intercambios dialógicos de 
los dos personajes femeninos:

Teodora	 ¿Cómo miraste aquel hombre?
Belisa	 ¿No me dijiste que viera

sola la tierra? Pues dime,
aquel hombre, ¿no es de tierra?	 (p. 90, vv. 39-42)

Además, la primera dama no se limita a las miradas, sino que 
finge caerse para que el galán acuda a socorrerla, anticipando 
la traza de Diana en El perro del hortelano: «Fui a caer, como 
me turbas / con demandas y respuestas, / y miré quién me tu-
viese» (p. 91, vv. 51-53). En efecto, el tropiezo permite a los 
dos jóvenes hablarse por primera vez y tocarse aunque sea de 
paso. No puede dejar de apuntarlo de mala manera Teodora: 

32   Acerca de la construcción teatral, temática y poética de la épica amo-
rosa de la pieza, cfr. Trambaioli [2015:278-289]; en lo tocante al personaje 
de Teodora, cabe recordar que esta presenta rasgos parecidos a los de la 
Belisa de La discreta enamorada, siendo las dos en un primer momento 
guardianas del honor de la joven dama, y en un segundo momento vícti-
mas, a su vez, de un flechazo amoroso inapropiado por la edad y la función 
teatral que les toca representar; asimismo, la joven Belisa se construye se-
gún el paradigma de la Fenisa de la misma comedia más o menos coetánea.



206	 M. Trambaioli

«Ya caíste. Irás contenta / de que te dieron la mano» (p. 93, vv. 
66-67). El juego escénico correspondiente de los dos jóvenes 
protagonistas, ya recíprocamente prendados, no puede dejar 
de resultar alusivo. Por contra, el abrazo que, más tarde, Belisa 
está obligada a darle a su primo Otavio en presencia de su pa-
dre será de naturaleza muy distinta de cara a la representación 
teatral del gesto.

Cuando luego sale al escenario el gracioso Beltrán disfra-
zado de médico encargado de curar la presunta opilación, la 
dama, echando mano del resorte retórico del decir con la ver-
dad, tan eficaz en la creación de la ironía dramática, remacha 
al público su enamoramiento en un monólogo encendido que 
en el plano escénico debe traducirse en gestos significativos 
que remiten a su pasión:

Allégome a la ventana,
y, aunque mucha gente veo,
no está allí lo que deseo,
y quítaseme la gana.
[...]
Cuando algo quiero gozar,
se pone en esta vista mía
una cosa como tía
que no me deja mirar.	 (pp. 112-113, vv. 347-358)

No por nada sus quejas, que desembocan en una riña con 
Teodora, finalizan con un desmayo, acción que reitera en cla-
ve simbólica su caída moral por su condición de dama enamo-
rada y ventanera. Es un hecho que Lisardo acude en seguida 
a socorrerla, secuencia dramática que ofrece una variante de 
la anterior ya recortada. De nuevo el galán tiene la oportu-
nidad de tocarle las manos -gesto simbólico del matrimonio 
secreto-, comentando: «¡Qué frías!» (p. 143, v. 872). A este 



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 207

propósito, es bien significativo el intercambio dialéctico que 
se produce entre el joven, la dueña y la esclava Leonor:

Teodora	 ¿Por qué las ha de tocar?
Leonor	 Porque con la alteración

se sosiegue el corazón.
Lisardo	 (¿Hay más que desear?)

Pondrele aquesta sortija
al dedo.	 (p. 144, vv. 873-878)

Y no solo el galán le toca las manos, sino que, según anuncia 
la acotación, «Háblela Lisardo al oído» (p. 145, v. 890acot), 
hecho totalmente fuera de lugar según las normas de la época, 
tal como hace notar su tía:

[...] Jamás
pensó ver esto Teodora.
¿Hay insolencia fundada
en tanta fuerza y razón?	 (p. 145, vv. 895-898)

Adviértase que lo transgresivo de toda la situación dramá-
tica y escénica se refuerza mediante la réplica de Belisa que, al 
reincorporarse de su presunto desmayo, traduce sus sensacio-
nes a una clara alusión sexual, según hace notar Stefano Arata 
en su edición:

Parece que una abejita,
cuyo tierno pico adoro,
con un susurro sonoro
que todos mis males quita,
un panal de miel sabrosa
en el oído me hacía.	 (p. 146, vv. 901-906)

Desde luego, los paseos por la huerta del duque de Lerma 
que determinarán el embarazo de Belisa no se pueden pro-
ducir en el tablado, pero la propia protagonista remite a ellos 
con evidentes referencias destinadas a crear una socarrona 



208	 M. Trambaioli

complicidad con el público, posiblemente acompañadas de 
gestos significativos por parte de la actriz:

		  pareciome que soñaba,
al son de una fuente pura,
que un ángel en hermosura,
talle y discreción me hablaba;
[...]
quiso abrazarme también,
y desperté.	 (p. 169, vv. 1229-1238)

Cabe reconocer que en la economía de la pieza, a diferencia 
de los del teatro primerizo, no se detectan, paradójicamente, 
ademanes o gestos relacionados con la materia sexual en lo to-
cante a la segunda dama, Marcela, que es una mujer libre y 
desenvuelta como las que hemos encontrado en la selección, 
aun limitada, de las comedias de la etapa juvenil.33 Por ejemplo, 
en el acto central, cuando Riselo, en compañía de Lisardo, se 
presenta a las puertas de su casa para reconciliarse con ella (que 
está celosa por cortejo fingido que el segundo galán le ha reser-
vado a Teodora), Marcela se muestra despechada y, aun aso-
mándose a una ventana, no actúa con los gestos correspondien-
tes a su tipo teatral, más bien todo lo contrario. Queda el hecho 
de que la propia mujer declara que no le cuesta nada consolarse 

33   Cfr. Couderc [2003:195]: «No se puede decir que Marcela es positi-
vamente definida como cortesana que ejerza la prostitución, pero ciertos 
elementos textuales permiten interpretar su personaje como un traslado, 
no del referente histórico de la ramera, sino del modelo conformado por 
la comedia terenciana, con su pareja de amigos de los que uno ama apasio-
nadamente pero fuera de toda ambición matrimonial, a una mujer libre, 
fascinante y generalmente culta; [...] su originalidad respecto a la conven-
ción que define el estatuto de la dama en el teatro lopesco (una vez que 
este ha alcanzado la madurez de su fórmula estética) se corresponde muy 
coherentemente con la originalidad de Riselo».



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 209

con otro admirador, es decir Florencio,34 y cierra la ventana con 
furia, hasta tal punto que este símbolo arquitectónico de la li-
viandad femenina, según los parámetros ideológicos coetáneos, 
se convierte en la defensa de una virtud que no le pertenece por 
su estatuto actancial. No sorprende el comentario que Riselo 
hace en dicha circunstancia: «La ventana la repara; / su desen-
fado me admira» (p. 207, vv. 1825-1826).

Casi al final del tercer acto, Marcela se va tapada a la huerta 
del Duque, porque sabe que allí encontrará a Teodora y a Ri-
selo, y delante de ellos se deja cortejar por Florencio con unos 
melindres muy afectados: «¡Solo por ti me desvelo!» (p. 222, 
v. 2067). Me parece evidente que en el plano escénico la actriz 
correspondiente tiene que exagerar en los ademanes de una 
mujer falsamente prendada de un hombre para provocar los 
celos de su verdadero amante.

Sea como fuere, Florencio, destinado a quedar galán suelto 
al final de la obra, pese a su alta condición social y a los cos-
tosos regalos que le ofrece a Marcela, no alcanzará el amor de 
la segunda dama, quien seguirá siendo la amante de Riselo.

En el acto de clausura, Belisa, en un romancillo hexasilábi-
co cuyo ritmo jocoso se ajusta perfectamente a su naturaleza 
hedonística, admite su preñez, contestando a la tía que le pide 
cuentas de lo sucedido, con unas consideraciones que la ma-
yoría de las damas del Lope maduro y de senectute no podrán 
ya pronunciar en un tablado:

De carne nacimos,
no somos de piedra;
[...]
¿qué mucho, señora,

34   Vega Carpio, El acero de Madrid, p. 203, vv. 1759-1766: «Váyase Vues-
tra Merced / con su egipciaca señora, / y mire que desde agora / me hagan 
los dos merced / de no llegar a esta calle, / porque donde entra Florencio 
/ ha de haber honra y silencio, / y lo merece su talle».



210	 M. Trambaioli

que se muestre tierna
a ruegos de un hombre
la mayor flaqueza?
[...]
que bien habrá cuatro [meses]
que pisé las yerbas.    (pp. 238, vv. 2283-2373-2374)35

Tratándose de una larga réplica, correspondiente a un mo-
mento de protagonismo absoluto de la comedianta que in-
terpreta su papel, es evidente que los versos debieron estar 
acompañados por una gestualidad alusiva capaz de remitir al 
asunto transgresivo.

Bien mirado pues, El acero de Madrid es una obra que, de 
manera especial, nos permite tocar con mano la evolución en 
la caracterización de la dama en el teatro lopesco en el desa-
rrollo de la fase juvenil a la de la madurez. De hecho, se pro-
duce la paradoja de una primera dama, destinada a casarse ya 
embarazada, que con su comportamiento afirma el principio 
del placer, y de una mujer libre que resulta más discreta y 
comedida en sus gestos, diferencias que en el tablado deben 
resaltar en la actuación de las respectivas actrices.

Posteriormente, en la comedia cómica de ambientación ur-
bana seguimos encontrando algunos ejemplos de damas que 
desdicen de su nombre, pero es un hecho que no menudean, 
siendo la Finea de La dama boba la más destacada, ya que tan-
to el dramaturgo Lope como las actrices que interpretan los 

35   A propósito del uso que el Fénix hace de la fiesta de la Cruz de mayo 
como trasfondo de la acción, comenta Arata: «Lo que hace es incorporar 
el sentido ritual de la fiesta a la estructura profunda de su comedia [...] 
Pero lo que confiere verdadera peculiaridad a esta comedia escrita para la 
cristianizada fiesta de la Cruz es la continua ambivalencia entre la esfera 
de la devoción y la esfera del erotismo » («Introducción», en Vega Carpio, 
El acero de Madrid, pp. 36-37).



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 211

papeles de sus protagonistas femeninas se tendrán que censu-
rar, conforme al clima ideológico imperante.

La dama boba (1613)

Demasiado conocida es esta comedia como para perderse en 
detalles superfluos. Baste con recordar que el contraste entre 
las dos damas protagonistas, Finea y Nise, estriba en sus com-
portamientos diametralmente opuestos: ridículos y desaforados 
los de la boba, y elegantes y mesurados los de la bachillera. Por 
ende, la gestualidad censurable se corresponde al carácter de 
Finea tanto en la primera fase, es decir, cuando se porta como 
una niña tonta, como en su metamorfosis en boba discreta.

En el primer acto, después de que Laurencio empieza a ga-
lantearla hablándole del amor, Finea habla con su criada Cla-
ra del retrato de su prometido, pensando que ese mismo obje-
to, sin cuerpo, corresponde a su futuro marido, y lo compara 
con la persona de Laurencio que, en cambio, sí es de carne y 
hueso y, por más señas, está de buen ver. Aun sin acotaciones 
explícitas, me parece inevitable que la actuación de las dos 
actrices correspondientes en el intercambio verbal que copio 
a continuación se acompañe de gestos y movimientos alusivos 
a lo atractivo que el galán le resulta a la primera dama, cuya 
naturaleza felina, vinculada simbólicamente a la gata partu-
rienta del desván,36 remite sin más a la sensualidad:

36   Cfr. Surtz [1981:164]: «Finea’s offer to hide herself in the desván whe-
never she sees a man in the house is simultaneously a ruse to see Laurencio 
more often and proof of her feline identity»; p. 165: «The cat whose deli-
very is narrated in Act I thus functions as the emblematic representation 
of Finea and her future transformation»; Gómez Sierra [2003:364]: «el 
gato se caracteriza por su capacidad de engaño y su astucia, cualidades 
que la protagonista despliega para conseguir lo que quiere una vez que 



212	 M. Trambaioli

Clara	 ¡Buena cara y cuerpo!
Finea				          Sí,

mas no pasa del jubón.
Clara	 Luego este no podrá andar.

¡Ay, los ojitos que tiene!
Finea	 [...]

		  No hay casar;
que este que se va de aquí
tiene piernas, tiene traza.

Clara	 Y más, que con perro caza;
que el mozo me muerde a mí.    (p. 1355, vv. 879-888)

Cuando Liseo llega al palacio donde viven las dos herma-
nas, la única incapaz de seguir el protocolo y emplear buenos 
modales es su prometida. Esta, al ver que Liseo, cansado por 
el camino, está bebiendo agua, no solo comenta que lo hace 
«como una mula», sino que le seca la cara con una toalla de 
manera indecorosa para una dama:

Finea	 Esperad, os limpiaré.
Otavio	 Pues ¿tú le limpias?
Finea				    ¿Qué importa?
Liseo	 (¡Media barba me ha quitado!

¡Lindamente me enamora!)              (p. 1358, vv. 969)

Desde luego, la secuencia dramática del segundo acto en 
que Finea desdice especialmente de su nombre de dama es la 

se ve envuelta en sus sentimientos amorosos, y el motivo del nacimiento 
representa a la nueva Finea resultante [...] El relato gatuno [...] muestra 
la identificación automática e intuitiva entre la boba y la gata romana –a 
quien la propia Finea llama “mujer notable”»; Trambaioli [2015: ]: «Tal 
como la maga homérica transforma a los compañeros de Ulises en ani-
males, la hechicera urbana convierte simbólicamente al galán en felino, 
encerrándolo en el desván de los gatos. Al final del acto I, Liseo reconoce 
paródica e implícitamente el vínculo de la dama boba con Circe cuando 
teme que, casándose con ella, engendre seres animalizados: “¿qué puede 
parir de mí / sino tigres, leones y onzas?”».



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 213

de la clase con el maestro de danzar. Finea no se ajusta a los 
lentos movimientos de la danza, prefiriendo el baile popular 
acompañado por cascabeles y un tamboril: «Haced vos lo que 
me agrada; / que no es mucha rustiqueza / el traellos en los 
pies» (p. 1375, vv. 1388-1390). No me cabe duda de que en 
el tablado sus palabras se subrayan con gestos y meneos del 
cuerpo adecuados al baile, género que pertenece a la dimen-
sión carnavalesca, al contrario de la danza, que forma parte de 
la diversión cortesana.

En la misma línea cabe mencionar el guineo, o baile de 
negros, que las dos hermanas ejecutan en el último acto, 
cantando una letra donde el amor interesado gana sobre el 
amor idealizado, tal como acontece en el enredo dramático.37 
Adviértase que el ritmo del son, de origen africano, implica 
movimientos del cuerpo tribales que debieron escandalizar 
sobremanera a los moralistas.38

Así y todo, la situación más escabrosa por estar relacionada 
de forma directa con el erotismo es la que se va configurando 
a lo largo del acto central gracias a los celos de Nise y a la ma-

37   Cfr. Trambaioli [2004]; Cuéllar [2000:85]: «El texto de la canción 
indica la ejecución de la chacona, danza aún más “sensual y salvaje” que 
la zarabanda, de origen americano e introducida en España entre 1589 y 
1597».
38   Cfr. Cuéllar [2000:69-70]: «Los censores pensaban que los bailes en-
señaban a pecar a hombres y mujeres, arguyendo que algunos de ellos -la 
zarabanda y la chacona-, eran la mismísima encarnación de “las fuerzas 
del mal”. Ya desde el siglo XVI los perturbadores movimientos de las 
caderas y los pechos de las bailarinas habían escandalizado a moralistas, 
teólogos y críticos a tal grado, que en 1583 se decretó la prohibición oficial 
de la zarabanda y la chacona; quienes fueran sorprendidos bailándolas, 
además de ser azotados, serían condenados a las galeras si eran hombres, 
o al destierro si eran mujeres. Pero este tipo de amenazas tampoco tuvo 
éxito. Era común que los censores considerasen que el propósito de los 
bailes españoles no era solo provocar el placer sensual de los espectadores, 
sino también de los ejecutantes, especialmente de las mujeres».



214	 M. Trambaioli

licia de Laurencio quien, para ‘desabrazar’ a la dama, tal como 
ella ingenuamente le pide para obedecer a su hermana, no hace 
sino abrazarla de veras. Desde luego, no sirven acotaciones ya 
que el texto funciona perfectamente como ‘decorado verbal’:

Finea	 También me le has de quitar;
no ha de reñirme por esto.

Laurencio	 ¿Cómo ha de ser?
Finea			               Siendo presto.

¿No sabes desabrazar?
Laurencio	 El brazo derecho alcé,

tienes razón, ya me acuerdo,
y agora alzaré el izquierdo
y el abrazo desharé.

Finea	 ¿Estoy ya desabrazada?
Laurencio	 ¿No lo ves?	 (p. 1387, vv. 1756-1765)

Antes de concluir, me parece oportuno subrayar que se 
pueden rastrear personajes femeninos que actúan de forma 
muy parecida a las protagonistas de las piezas seleccionadas 
para esta ocasión también en subtipos teatrales distintos al de 
la comedia doméstica. Por ejemplo, en El animal de Hungría 
Rosaura narra a su madre con un tono presuntamente inge-
nuo la visión que ha tenido de un joven que se había bañado 
en un ambiente bucólico:

Por unas zarzas metida,
vi que aquel se desnudaba
cierta cosa que vestida
todo su cuerpo adornaba,
y a un ramo de un olmo asida,
en una fuente se echó
y se lavó y se enjugó,
y volviéndose a vestir,
no me harté de bendecir
la madre que lo parió,



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 215

aunque también me reí
de ver que vestirse pudo,
y dije, madre, entre mí:
«Mejor estabas desnudo;
¿por qué te vistes ansí?».	 (p. 736, vv. 1256-1270)39

Bien podemos suponer que la actriz que representó esta 
secuencia dramática utilizó gestos, travesuras de ojos y movi-
mientos alusivos conformes al tema y a la situación evocados.

Final

En conclusión, las obras espigadas a lo largo de estas pági-
nas -aun no agotando, ni mucho menos, el repertorio de ges-
tos escénicos de las cómicas que remiten a la sensualidad- nos 
han permitido entender las protestas de los moralistas coetá-
neos que intentaron, sin lograrlo, oponerse a la presencia de las 
actrices en el tablado y conseguir el cierre de los corrales. Las 
damas que se mueven en los respectivos enredos presentan to-
das rasgos censurables de acuerdo con las normas estrictas que 
reglamentaban el comportamiento femenino, dentro y fuera de 
los escenarios, ya que todas obedecen, ante todo, al principio 
del placer y del goce vital, y las cómicas que las interpretaron 
debieron necesariamente ejercer el oficio de agradar con gestos 
y ademanes que el público, ya sea masculino, ya sea femenino, 
por razones muy distintas, debió de apreciar sobremanera. La 
larga y exitosa historia de la comedia nueva nos lo demuestra 

39   Cfr. Rubiera, 2003, p. 295: «En el relato de esta divertida escena de 
voyeurismo se aprecia [...] la dificultad para llamar a las cosas por su nom-
bre [...] La visión del hombre ha encendido en Rosaura la llama natural 
del deseo, fundamentado por una parte en la contemplación de la belleza 
y por otro en el deseo de engendrar».



216	 M. Trambaioli

con creces, pese a los ajustes que aquellas actrices debieron de 
hacer paulatinamente para poder seguir actuando en los teatros.

Ese repertorio de situaciones escénicas y ademanes constitu-
ye un corpus reducido de actuaciones que todas las actrices au-
riseculares tuvieron que interpretar con mayor o menor fortuna 
y habilidad. La apasionada confesión de amor al galán, junto 
con la admiración explícita por su prestancia física, las alusiones 
a la unión erótica, que en el plano escénico se puede manifestar 
tan solo con el contacto de las manos y el abrazo, sin olvidar el 
bofetón, la caída fingida, que también facilita el roce de los cuer-
pos, y las secuencias de baile representan las situaciones más 
recurrentes en la comedia cómica de la primera etapa lopesca, 
pero también de una parte de la fase madura que los moralistas 
y detractores del teatro censuraron con especial ahínco.

Seguramente habrá quien objete que el repertorio gestual 
recortado corresponde a ademanes cristalizados en la actua-
ción de la época y que las observaciones del presente trabajo 
no aportan nada a la comprensión de la práctica escénica de la 
comedia nueva. Sin embargo, la actuación de los actores espa-
ñoles, de acuerdo con la variedad de caracteres y sobre todo 
con la experimentación lopesca, no debió ser nada parecida, 
salvo excepciones, a la de los comici dell’arte, y, según ya suge-
rido, no creo que Lucía de Salcedo o Jerónima de Burgos, por 
citar a un par de actrices de mucho renombre, adquirieron 
su fama tan solo por su belleza. A este respecto, no podemos 
pasar por alto que el Fénix de los Ingenios en más de una oca-
sión construyó un papel para una cómica determinada, siendo 
el caso más famoso el de Nise, en La dama boba, o el de Ge-
rarda en varias comedias como La discreta enamorada para la 
mencionada Jerónima de Burgos, lo que implicaba que Lope 
bien sabía cómo la misma hubiera desempeñado los distintos 
roles en el escenario, distinguiéndose de otras histrionas. Así 
pues, cada actriz habrá tenido su manera de moverse en el ta-



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 217

blado y habrá ejercido su oficio de agradar con un estilo muy 
personal que es, al fin y al cabo, lo que a las mujeres no se les 
ha perdonado de ninguna forma, aún sin ser actrices.

Bibliografía

Arata, Stefano, «Casa de muñeca», en Textos, géneros, temas. In-
vestigaciones sobre el teatro del Siglo de Oro y su pervivencia, ed. 
F. Antonucci, L. Arata y M.a del V. Ojeda, Edizioni ETS, Pisa, 
2002, pp. 191-209.

Arce, Joaquín, «Comedias de Lope basadas en cuentos de Boccac-
cio», en Teoría y realidad en el teatro español del siglo XVII. La 
influencia italiana, Publicaciones del Instituto Español de Cul-
tura y de Literatura, Roma, 1981, pp. 367-383.

Cotarelo y Mori, Emilio, Bibliografía de las controversias sobre la 
licitud del teatro en España, Madrid, Revista de Archivos, Biblio-
tecas y Museos, 1904, ed. facsímil J. L. Suárez García, Granada, 
Universidad de Granada, 1997.

Couderc, Christophe, «Sobre el sistema de los personajes de El 
acero de Madrid, de Lope de Vega», Criticón, 87-88-89 (2003), 
pp. 189-199.

Couderc, Christophe, Galanes y damas en la comedia nueva. Una 
lectura funcionalista del teatro español del Siglo de Oro, Ibe-
roamericana, Vervuert, Madrid, Frankfurt am Main, 2006.

Cuéllar, Donají, «El baile y la danza en el teatro de Lope de Vega: 
Con su pan se lo coma y La dama boba», en Texto, espacio y movi-
miento en el teatro del Siglo de Oro, ed. A. González, El Colegio 
de México, México, 2000, pp. 67-89.

De Salvo, Mimma, «Notas sobre Lope de Vega y Jerónima de Bur-
gos: un estado de la cuestión», en Homenaje a Luis Quirante, 



218	 M. Trambaioli

Cuadernos de Filología, Anejo L, 2 vols., tomo I, 2003; versión 
revisada en 2008 s.p., consultable en www.midesa.it.

Falconieri, John V., «Historia de la “Commedia dell’arte” en Es-
paña (Conclusión), Capítulo III», Revista de Literatura, vol. XII, 
n.os 23-24 (1957), pp. 69-90.

Ferrer Valls, Teresa, «Damas enamoran damas, o el galán fingido 
en la comedia nueva», en Amor y erotismo en el teatro de Lope 
de Vega. Actas de las XXV Jornadas de teatro clásico de Almagro, 
eds. F. B. Pedraza Jiménez, R. González Cañal y E. Marcello, 
Festival de Almagro, Universidad de Castilla-La Mancha, Cuen-
ca, 2003, pp. 191-212.

Gómez Sierra, Esther, «La dama boba, la autoridad y Stefano Arata, 
autore», Criticón, 87-88-89 (2003), pp. 359-378.

González de Amezúa, Agustín, Epistolario de Lope de Vega Carpio, 
Real Academia Española, Madrid, 1953, reedición 1989, 4 vols.

Martín Gaite, Carmen, «Mirando a través de la ventana», en Desde 
la ventana, prólogo E. Martinell, Espasa, Madrid, 1993, pp. 35-54.

Profeti, Maria Grazia, «Nudità femminili e commedia: un inter-
vento nella polemica sulla liceità del teatro», en Symbolae pisa-
nae. Studi in onore di Guido Mancini, ed. B. Periñán y F. Gua-
zzelli, Giardini Editori, Pisa, 1989, pp. 485-495.

Rodríguez Cuadros, Evangelina, «Autoras y farsantas. La mujer 
tras la cortina», en La presencia de la mujer en el teatro barroco 
español, ed. M. de los Reyes Peña, Consejería de Cultura, Centro 
de Documentación de las Artes Escénicas de Andalucía, Sevilla, 
1998, pp. 33-65.

Rojas Zorrilla, Francisco de, Progne y Filomena, en Obras comple-
tas, vol. III, Primera parte de comedias, ed. F. B. Pedraza Jiménez 
y R. González Cañal, Ediciones de la Universidad de Castilla-La 
Mancha, Cuenca, 2011, pp. 425-576.

Rouane Soupault, Isabelle, «De cómo confesar el deseo o cuando las 
damas desdicen de su nombre», en Cuatrocientos años del «Arte 

http://www.midesa.it


La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 219

Nuevo de hacer comedias» de Lope de Vega, ed. G. Vega-Luengos y 
H. Ursáiz Tortajada, Universidad de Valladolid / Secretariado de 
Publicaciones, Valladolid, vol. 2, 2010, pp. 917-927.

Rubiera, Javier, «Amor y mujer en la “Novena parte” de comedias», 
en Amor y erotismo en el teatro de Lope de Vega. Actas de las 
XXV Jornadas de teatro clásico de Almagro, ed. F. B. Pedraza 
Jiménez, R. González Cañal y E. Marcello, Festival de Almagro / 
Universidad de Castilla-La Mancha, Cuenca, 2003, pp. 283-304.

Serralta, Frédéric, «El tipo del “galán suelto”: del enredo al figu-
rón», Cuadernos de Teatro Clásico, n. 1 (1988), pp. 83-93.

Serralta, Frédéric, «Sobre los orígenes de la comedia de figurón: 
El ausente en el lugar, de Lope de Vega (¿1606?)», en En torno 
al teatro del Siglo de Oro. XV Jornadas de Teatro del Siglo de Oro, 
ed. I. Pardo Molina y A. Serrano, Instituto de Estudios Alme-
rienses, Diputación de Almería, Almería, 2001, pp. 85-93.

Serralta, Frédéric, «Sobre el “pre-figurón” en tres comedias de 
Lope (Los melindres de Belisa, Los hidalgos del aldea y El ausente 
en el lugar)», Criticón, 87-88-89 (2003), pp. 827-836.

Surtz, Ronald E., «Daughter of Night, Daughter of Light: the Ima-
gery of Finea’s Transformation in La dama boba», Bulletin of the 
Comediantes, XXXIII, n. 2 (1981), pp. 161-167.

Torres, Milagros, «Algunos aspectos del erotismo en el primer tea-
tro de Lope», Edad de Oro, IX (1990), pp. 323-333.

Torres, Milagros, «Trois masques pour Leonarda: voir est toucher 
dans La viuda valenciana», en Mélanges de la Casa de Velázquez, 
XXIX, n. 2 (1993), pp. 37-50.

Torres, Milagros, «Erotismo mesonil en El mesón de la corte y La 
noche toledana de Lope de Vega: de la palabra al gesto», en Ero-
tismo en las letras hispánicas. Aspectos, modos y fronteras, ed. L. 
López-Baralt y F. Márquez Villanueva, El Colegio de México, 
México, 1995, pp. 439-459.



220	 M. Trambaioli

Trambaioli, Marcella, «En torno al tópico de la mujer relicta en la 
obra no dramática de Lope: (contrapunto/complemento del tema 
de “La Dorotea”)», Anuario Lope de Vega, VI (2000), pp. 195-207.

Trambaioli, Marcella, «Apuntes sobre el guineo o baile de negros. 
Tipologías y funciones dramáticas», en Memoria de la palabra. 
Actas del VI Congreso de la Asociación Internacional de Hispa-
nistas del Siglo de Oro, ed. M. L. Lobato y F. Domínguez Matito, 
Iberoamericana / Vervuert, Madrid, Frankfurt am Main, 2004, 
vol. II, pp. 1773-1783.

Trambaioli, Marcella, «La madre en la comedia de ambientación 
urbana de Lope de Vega», en La madre en el teatro clásico es-
pañol, ed. L. García Lorenzo, Editorial Fundamentos, Madrid, 
2012, pp. 57-91.

Trambaioli, Marcella, La épica de amor en las comedias de ambien-
tación urbana de Lope de Vega, y su contexto representacional cor-
tesano, Visor Libros, Madrid, 2015.

Trambaioli, Marcella, «La casa de la dama en la Comedia Nueva 
(Lope, Calderón, Moreto) y en la resemantización vanguardista 
de García Lorca», en Aspectos actuales del hispanismo mundial. 
Literatura - Cultura – Lengua, ed. C. Strosetzki, De Gruyter Ver-
lag, Berlin / Boston, 2018, vol. I, pp. 562-575.

Trambaioli, Marcella, «Dale un bofetón ella», Hipogrifo, 7.1 
(2019), pp. 421-437.

Trambaioli, Marcella, «Ventanas y ventaneras en la escritura tea-
tral de Lope de Vega», e-Spania. Revue interdisciplinaire d’études 
hispaniques médievales et modernes, 39, junio (2021), pp. 1-18.

Vega, Lope de, El animal de Hungría, ed. X. Tubau, en Comedias 
de Lope de Vega. Parte IX, Editorial Milenio / PROLOPE, UAB, 
Lérida / Barcelona, 2007, vol. II, pp. 679-816.

Vega Carpio, Lope de, El acero de Madrid, ed. S. Arata, Madrid, 
Clásicos Castalia, 2000.



La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir	 221

Vega Carpio, Lope de, La bella malmaridada, ed. E. Querol Col, en 
Comedias de Lope de Vega, Parte II, Editorial Milenio / PROLO-
PE, UAB, Lérida / Barcelona, 1998, pp. 1174-1295.

Vega Carpio, Lope de, La dama boba, ed. M. Presotto, en Come-
dias de Lope de Vega. Parte IX, Editorial Milenio / PROLOPE, 
UAB, Lérida / Barcelona, 2007, vol. III, pp. 1293-1466.

Vega Carpio, Lope de, La discreta enamorada, en Obras de Lope 
de Vega, XXXI, comedias novelescas, ed. M. Menéndez Pelayo, 
Atlas, Madrid, 1971, pp. 127-197.

Vega Carpio, Lope de, Las ferias de Madrid, ed. D. Roas, en Come-
dias de Lope de Vega. Parte II, Editorial Milenio / PROLOPE, 
UAB, Lérida / Barcelona, 1998, vol. III, pp. 1823-1967.

Vega Carpio, Lope de, Los locos de Valencia, ed. C. Peña López, en 
Comedias de Lope de Vega. Parte XIII, Editorial Milenio / PRO-
LOPE, UAB, Lérida / Barcelona, 2014, vol. II, pp. 165-328.

Vega Carpio, Lope de, El perro del hortelano, ed. M. Armiño, Cá-
tedra, Madrid, 2003.

Vega Carpio, Lope de, La prueba de los amigos, en Obras selectas, 
al cuidado de F. C. Sainz de Robles, Madrid, Aguilar, vol. I, pp. 
1415-1452.

Vega Carpio, Lope de, La viuda valenciana, ed. T. Ferrer Valls, 
Clásicos Castalia, Madrid, 2001.



Debora Vaccari 

Las (otras) comedias valencianas del Primer Lope

El destierro y Valencia 

El Proceso de Geronimo Velazquez, auctor de comedias y Die-
go Velazquez, su hermano, contra Lope de Vega, preso, que le 
acusan haber hecho ciertas satiras contra ellos y sus hijos, en su-
plicacion. Está condenado en vista en quatro años de destierro 
desta corte y cinco leguas, y en dos años de destierro del reyno, y 
en que de aqui adelante no haga satiras ni versos contra ninguna 
persona de las contenidas en los dichos versos y sátiras y roman-
ce, y a que no pase por la calle donde viven las dichas mugeres, y 
costas. Confirman la sentencia de vista en grado de revista, con 
que los quatro años de destierro desta corte y cinco leguas sean 
ocho, demás de los del reyno, y los salga a cumplir desde la car-
cel los ocho de la corte y cinco leguas, y los del reino dentro de 
quince dias; no los quebrante, so pena de muerte los del reyno, y 
los demás, de servirlos en galeras al remo y sin sueldo, con costas 
(Tomillo-Pérez Pastor 1901:79).1

Con esta sentencia definitiva, dictada el 5 de febrero de 1588, 
se condena al destierro a un joven Lope de Vega —todavía 

era menor de edad—, detenido con la acusación de difamación 
por parte de la familia de su examante Elena Osorio, hija del 
autor de comedias Jerónimo Velázquez, en el Corral de la Cruz 
el 29 de diciembre de 1587 y en aquel momento preso en la 
cárcel de la calle de Atocha. Se trata de una historia de sobra 

1   Véase también Rennert-Castro [1919:41].



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 223

conocida: para vengarse de Elena, que lo había dejado después 
de 5 años por otro hombre más adinerado, el Fénix escribió 
unos libelos difamatorios contra ella y su familia, lo que pro-
vocó que estos lo denunciaran. Lo que nos interesa ahora es 
que, después de su breve aventura con la Invencible Armada 
(mayo 1588), será Valencia la ciudad que Lope elija para seguir 
cumpliendo su pena (finales 1588 o comienzos 1589) y donde 
llegará acompañado por su esposa Isabel de Urbina, su amigo 
Claudio Conde y el autor de comedias Gaspar de Porres.

La Valencia que conoce Lope en aquellos años es una ciu-
dad próspera y con una intensa actividad comercial y cultural, 
una industria editorial muy dinámica, y, sobre todo, es uno de 
los polos teatrales más importantes del momento. De hecho, 
en la ciudad levantina el joven madrileño entra en contacto 
con el grupo de dramaturgos que buscaba innovar el teatro 
renacentista, como Cristóbal de Virués, Francisco Agustín de 
Tárrega, Gaspar de Aguilar, Guillén de Castro, Carlos Boyl o 
Ricardo de Turia. La crítica, unánime, considera fundamental 
esta etapa de la vida de Lope de cara a la gestación de la come-
dia nueva: a partir de su experiencia valenciana el dramaturgo 
conseguirá una síntesis de las prácticas escénicas anteriores 
(cortesana, erudita y populista) que se convertirá en lo que 
conocemos hoy como teatro áureo. 

Ahora bien: entre los años finales de la década de los 80 
y el inicio de los 90, Lope empieza a dedicarse a la escritura 
teatral de forma profesional, pro pane lucrando, y la alterna a 
la creación poética y a la actividad de secretario por un lado, 
y al ejercicio de las armas, por el otro. Desde Valencia, manda 
con regularidad sus comedias a Madrid, a su amigo Gaspar 
de Porres (Arellano-Mata 2011:73). Desde el punto de vista 
personal, la estancia en la ciudad levantina es marcada por 
una apacible quietud familiar, tal y como queda plasmado en 
el magnífico romance pastoril «Hortelano era Belardo / de 



224	D . Vaccari

las huertas de Valencia» (Lope de Vega, Poesía selecta, pp. 
181-185).2

Terminados los dos años de destierro de la Corte, en 1590 
Lope deja Valencia y se traslada antes a Toledo y luego a Alba 
de Tormes, donde presta servicio al Duque, don Antonio Ál-
varez de Toledo, hasta 1595, en otra etapa esencial de su vida 
familiar y de su producción teatral.

El Fénix volverá a Valencia dos veces más: la primera en 
1599 (19 de febrero-Madrid 4 de mayo) cuando acompaña al 
Marqués de Sarria, don Pedro Fernández de Castro, del que 
era secretario, a la ciudad del Turia con motivo de la doble 
boda real, la de Felipe III y Margarita de Austria y la de la 
infanta Isabel Clara Eugenia con el archiduque Alberto; fruto 
de esta experiencia serán la relación de sucesos titulada Fies-
tas de Denia al Rey Cathólico Filipo III de este nombre publi-
cada el mismo 1599. El último viaje lo realiza en julio de 1616, 
cuando Lope se desplaza a Valencia para encontrarse con Fray 
Vicente Pellicer, el hijo que tuvo en la ciudad en 1599, o, más 
probablemente, con la actriz Lucía de Salcedo. En esta terce-
ra y última ocasión cae gravemente enfermo, como le escribe 
al Duque de Sessa el 6 de agosto: «Diecisiete días he estado 
en una cama con tan recias calenturas, que entendí que era el 
último tiempo de mi vida» (Arellano-Mata 2011:73).

En un clásico estudio de 1991 Arturo Zabala etiqueta como 
“comedias valencianas” «aquellas en las que la acción dramá-
tica se sitúa en Valencia o está estrechamente vinculada a la 
ciudad o al área territorial de su antiguo reino», además de 
«pertenecer a la producción dramática del primer Lope» (Za-
bala 1991:143, nota *).3 Como pone de relieve el estudioso, 

2   Véase también Carreño [2020:64 y sig.].
3   Este no es el lugar para entrar en la cuestión de los límites cronológicos 
de la “juventud dramática” de Lope (véanse, solo por ejemplo, Weber 
de Kurlat [1976], Oleza [1981 y 1997], Cañas Murillo [1991] y Gómez 



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 225

Indudablemente, el imaginario ámbito real en donde nuestro 
poeta sitúa —en todo o en parte— la acción dramática de sus 
“comedias valencianas”, se nutre, ya se sabe, de la experiencia 
por él adquirida a lo largo del tiempo que permaneció en la ciu-
dad del Turia […] Con semejante bagaje de recuerdos, Lope, en 
los textos sobre los que nos centramos —algunos de ellos quizá 
destinados, en un principio, a públicos locales […]—, reitera o 
enriquece de distintas formas las constantes alusiones que hace 
a los parajes y ambientes valencianos vividos por él en aquellas 
circunstancias (Zabala 1991:144).

Los primeros títulos que se nos vienen a la cabeza son, sin 
duda, los que llevan inserto en ellos el topónimo de Valencia: 
El Grao de Valencia, Los locos de Valencia y La viuda valen-
ciana. Este “tríptico” probablemente sea el más estudiado, 
como demuestra la abundante bibliografía al respecto, pero 
estas tres obras no son las únicas en las que aparece la ciudad 
levantina como lugar en el que se desarrolla la acción total o 
parcialmente. En efecto existen otras comedias, quizás menos 
conocidas, que responden a la definición de Zabala (piezas del 
primer Lope ambientadas en Valencia): sobre estos textos nos 
centraremos con el objetivo de comprobar si, cómo y cuánto la 
experiencia valenciana reverbera en los versos del Fénix.

El corpus

Tomando como referencia la base de datos ArteLope y 
adoptando como criterios de búsqueda a) autoría fiable, y b) 
marco espacial que contiene el topónimo Valencia, se obtie-
nen trece resultados. En la lista que propongo a continuación, 

[2000]). Por mi parte, al hablar de «primer Lope» tomo como fecha límite 
el año 1604, cuando se publica la Parte primera del Fénix siguiendo así a 
Oleza [1981].



226	D . Vaccari

las obras están ordenadas cronológicamente a partir de las da-
taciones propuestas por Morley y Bruerton [1968], señaladas 
entre corchetes:

1.	 El Grao de Valencia [1589-1595, prob. 1589-1590]
2.	 Los locos de Valencia [1590-1595]
3.	 La viuda valenciana [1595-1599]
4.	 La viuda, casada y doncella [1595-1603, prob. 1600]
5.	 La pobreza estimada [1597-1603]
6.	 Los Ramírez de Arellano [1597-1608, prob. 1604-1608]
7.	 El rústico del cielo [1604-1605?]
8.	 El bobo del colegio [1604-1610, prob. 1606?]
9.	 El Hamete de Toledo [1606?-1612?, prob. 1608?-1610?]
10.	 Don Lope de Cardona [1608-1612, prob. 1611]
11.	 La doncella Teodor [1610?-1612?, prob. 1610?-1615?]
12.	 Las flores de don Juan y rico y pobre trocados [1612?-1615?]
13.	 La vida de san Pedro Nolasco [1629]

De las trece comedias, las primeras siete (El Grao de Valen-
cia, Los locos de Valencia, La viuda valenciana, La viuda, casada 
y doncella, La pobreza estimada, Los Ramírez de Arellano y El 
rústico del cielo) se sitúan en un lapso temporal que coincide 
con la producción del joven Lope (anterior a 1604, según la 
definición ofrecida por Oleza, como he señalado), y una se 
queda en el umbral (El bobo del colegio). 

En las piezas de la lista Valencia aparece como escenario 
de algún cuadro o de la obra entera: en concreto, tres de ellas 
—Los locos de Valencia, La viuda valenciana y Las flores de 
don Juan y rico y pobre trocados— están ambientadas única-
mente en la ciudad del Turia, mientras que en las restantes 
este marco espacial se alterna con otros. Nótese, además, que 
las comedias ambientadas en Valencia se colocan todas, salvo 
una (La vida de san Pedro Nolasco, 1629), en el intervalo de 
años entre 1589 y 1612-1615. Es como si, pasados ya más de 



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 227

veinticinco años desde su partida de la ciudad, el recuerdo 
de la experiencia se hubiera desvanecido, tanto que la ciudad 
vuelve a aparecer solo en una comedia del ciclo de senectute, 
La vida de san Pedro Nolasco, por razones relacionadas con la 
biografía del Santo.4 

4   San Pedro Nolasco (Mas Saintes Puelles, Toulouse, ca. 1180-¿Barcelo-
na?, 1245), fundador de la Orden Redentora de la Merced, fue canonizado 
en noviembre de 1628 (Vázquez Fernández 2022). Valencia fue muy im-
portante para su trayectoria religiosa: en 1203, cuando todavía era merca-
der, empezó a rescatar cautivos en manos de los musulmanes con su propio 
patrimonio y, después, gracias a la colaboración de otros jóvenes pudiente. 
Ello hizo que pocos años más tarde, el 10 de agosto de 1218, se constituyera 
oficialmente la Orden de Santa María de la Merced de la Redención de 
Cautivos. Jaime I, al conquistar la ciudad del Turia el 9 de octubre de 1238, 
donó a San Pedro Nolasco la colina del Puig, donde el año anterior el Santo 
había encontrado, debajo de una campana, la imagen bizantina de María 
Santísima, conocida desde entonces como Nuestra Señora del Puig. En la 
colina había unas casas en las que se estableció el convento, y una mezquita 
que los mercedarios convirtieron en iglesia y dedicaron a santo Domingo de 
Silos, que fue la primera parroquia que tuvo la Orden (La orden de Santa 
María de la Merced 1997). En 1629, el año siguiente de la canonización, en 
Madrid y en todas las ciudades en las que había conventos de la Orden se 
celebraron grandes festejos por el evento y los mercedarios, en la persona de 
Alonso Remón, le encargaron a Lope una comedia. Así lo comenta Remón: 
«No le parece a lo común del pueblo que hay fiesta si no hay comedia y 
representación. Y al final salió el vulgo con la suya, que hubo de haber co-
media. Que, habiendo de haberla, se procuró la escribiese, como la escribió, 
Lope de Vega Carpio, monstruoso ingenio, peregrino en la facilidad, galante 
en la dulzura, único maestro en este arte, primero en ella, sin que se puedan 
prometer las plumas poetas y teatros españoles otro segundo. Compuso una 
comedia de la vida de Nuestro Glorioso Padre y de parte de su triunfante 
vida, tan bien argentada y hermoseada de tantas farsas y sainetes cómicos, 
y aun de adornos enfáticos y apariencias misteriosas, que demás de tener 
lo que confesó Horacio, mezclando a lo útil lo dulce, remató las fiestas con 
nueva sazón, dando mucho y bueno que oír y ver. Y ver a quien había oído 
y visto tanto en todo el discurso desta solemnidad» (Remón 1630:113v). La 
compañía de Roque de Figueroa representó la pieza el 9 de mayo de 1629 



228	D . Vaccari

Por lo tanto, más allá de las tres “comedias valencianas” más 
famosas, hay un pequeño grupo de piezas, poco posteriores, 
que podríamos definir las “otras” comedias valencianas: La viu-
da, casada y doncella, La pobreza estimada, Los Ramírez de Are-
llano y El rústico del cielo. Las primeras dos (La viuda, casada 
y doncella y La pobreza estimada) han sido estudiadas a fondo 
por Daniel Fernández Rodríguez en tanto que comedias bizan-
tinas, mientras que Los Ramírez de Arellano y El rústico del cielo 
han recibido menos atención por parte de la crítica. En lo que 
sigue estudiaré estas piezas con el objetivo de identificar cómo 
y cuánto en ellas aparezcan alusiones a los parajes y ambientes 
valencianos conocidos por el Fénix durante su estancia.

Las comedias valencianas de Lope de Vega

Título de la 
comedia

Datación
Morley y Bruerton Listas del

Peregrino Presencia del topónimo
Otros datos5

El Grao de 
Valencia

1589-1595, prob. 
1589-1590

P1, P2

Jornada 1: Valencia (El Grao); 
Argel; Manzofa. 
Jornada 2: Argel; Manzofa; Va-
lencia. 
Jornada 3: Valencia (El Grao); 
Manzofa; Argel. 

Otoño 15906

Los locos de 
Valencia

1590-1595

P1, P2

Acto 1: Valencia (Hospital de 
inocentes).
Acto 2: Valencia (Hospital de 
inocentes).
Acto 3: Valencia (Hospital de 
inocentes).

1590-15927

ante el Presidente y el Consejo Real de Castilla, el 10 de mayo ante el Pre-
sidente y el Consejo de Aragón y en el mismo convento de la Merced (DI-
CAT). Véase también Vincent-Cassy [2010] y Massanet Rodríguez [2025].
5   Añado aquí otras propuestas de datación de las piezas, posteriores a las 
de Morley y Bruerton.
6   Fernández Rodríguez [2022].
7   Lope de Vega, Los locos de Valencia.



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 229

La viuda va-
lenciana

1595-1599
P1, P2

Acto 1: Valencia. 
Acto 2: Valencia (puente del 
Real).
Acto 3: Valencia.

1599-16008

La viuda, ca-
sada y don-
cella

1595-1603, prob. 
1600

P2

Acto 1: Valencia (puerto de 
Valencia).
Acto 2: Mar Mediterráneo; Va-
lencia; Tremecén. 
Acto 3: Valencia; Mar Medite-
rráneo.

22/10/15979

La pobreza 
estimada

1597-1603
P1, P2

Acto 1: Valencia. 
Acto 2: Argel; Valencia. 
Acto 3: Valencia; Argel. 1600-160310

Los Ramírez 
de Arellano

1597-1608, prob. 
1604-1608 P2

Acto 1: Estela, [Estella]; Nava-
rra; Valencia. 
Acto 2: Valencia (murallas).
Acto 3: Valencia (castillo de 
Fox); Sevilla; Toledo; Montiel. 

El rústico 
del cielo 1604-1605? P2

Acto 1: Villapalacios, Sierra de 
Alcaraz; Alcalá de Henares.
Acto 2: Alcalá de Henares; Ma-
drid. 
Acto 3: Madrid; Valencia; Al-
calá de Henares; Infierno.

El bobo del 
colegio

1604-1610, prob. 
1606? P2

Acto 1: Salamanca; Valencia. 
Acto 2: Salamanca. 
Acto 3: Salamanca. 

El Hamete 
de Toledo

1606?-1612?, prob. 
1608?-1610? P2

Acto 1: Valencia; Orán; Malta; 
Málaga; Mar Mediterráneo.
Acto 2: Valencia; Málaga; To-
ledo. 
Acto 3: Toledo.

Don Lope de 
Cardona

1608-1612, prob. 
1611 P2

Acto 1: Valencia (puerto, inte-
rior del palacio real); Sicilia.
Acto 2: Valencia (interior del 
palacio real; pies de la muralla; 
campamento siciliano; campo 
de batalla frente a la ciudad; 
cárcel de la ciudad).
Acto 3: Valencia (puerto, inte-
rior del palacio real); Mesina.

8   Lope de Vega, La viuda valenciana.
9   Iriso Ariz [1997:107].
10   Wilder [2004].



230	D . Vaccari

La doncella 
Teodor

1610?-1612?, prob. 
1610?-1615?

P2

Acto 1: Toledo; Orán; Valen-
cia; Cartagena. 
Acto 2: Orán; Valencia; Cons-
tantinopla.
Acto 3: Orán; Persia; Constan-
tinopla

18 de abril de 1608-
5 de abril de 161011

Las flores de 
don Juan y 
rico y pobre 
trocados

1612?-1615? P2

Acto 1: Valencia (Grao de Va-
lencia et al.).
Acto 2: Valencia (Plaza de Pre-
dicadores).
Acto 3: Valencia (calle de los 
Mascones; casa de la Condesa 
de la Flor).

Vida de san 
Pedro No-
lasco

1629 ---

Jornada 1: lugar indetermina-
do de Francia; Barcelona.
Jornada 2: Barcelona; Valencia.
Jornada 3: Barcelona; Argel.

La viuda, casada y doncella12 y La pobreza estimada

Para el estudio temático y argumental de La viuda, casada 
y doncella y La pobreza estimada remito, como ya he dicho, a 
la tesis doctoral [2016] y a la monografía de Fernández Ro-
dríguez [2019]. Lo que sí me interesa señalar ahora es la mo-
dalidad de presentación de la ciudad de Valencia en estas dos 
comedias bizantinas.

La viuda, casada y doncella fue escrita el 22 de octubre de 
1597, como se desprende de la copia realizada por Ignacio de 

11   Fichter [1941].
12   Con respecto al título de la comedia, Fernández Rodríguez [2016:24 
nota 3] señala que, si en la copia Gálvez aparece el rótulo bimembre El ca-
sado sin casarse / La viuda casada y doncella, en realidad Lope prefiere em-
plear solo la segunda parte del título (por ejemplo, lo hace en el titulillo del 
segundo acto en Gálvez o en el cierre de la obra, vv. 2975-2978, o cuando la 
cita en el Peregrino de 1618). En la Parte VII la comedia se publica como La 
viuda, casada y doncella, y así la llaman los testimonios de la época, como, 
por ejemplo, las licencias de representación. En cambio, Feit y McGrady 
en su edición de 2006 optan por eliminar el artículo del título.



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 231

Gálvez (Iriso Ariz 1997:107), mientras que La pobreza estimada, 
por su posición en la lista del Peregrino, por unos datos internos 
de la comedia y por las características de la compañía de Porres 
que la representó, se tuvo que escribir, según Wilder [2004], 
en los años 1600-1603 (Fernández Rodríguez 2019:311). Como 
pone de relieve Fernández Rodríguez [2019:328]:

La ciudad de Valencia, uno de los grandes focos de los romances 
de cautivos, es también el escenario de varias de estas obras, lo 
que no parece una casualidad: tras su llegada a la capital del Turia 
en 1589, Lope debió de imbuirse de una realidad histórica y de un 
ambiente literario que pronto empezaría a trasladar a las tablas.

Una realidad histórica, la valenciana, marcada por la cons-
tante amenaza de los corsarios islámicos,13 que Lope tuvo que 
experimentar en primera persona y que le permitió aportar 
abundantes detalles realistas y verosímiles a sus obras. 

En el caso de La viuda, casada y doncella se ambientan en 
Valencia todo el acto primero, el primer cuadro del segundo y 
la parte central del tercero; el resto de la comedia se desarrolla 
entre Tremecén, en Argelia, y el mar Mediterráneo. La intriga 
principal tiene como protagonistas a Clavela y Feliciano, dos 
jóvenes valencianos cuyo amor es obstaculizado por el padre 
de la doncella, Albanio, que considera al caballero noble sí, 
pero no lo suficientemente rico para su hija. A partir de este 
planteamiento se desarrolla el enredo, que lleva a Feliciano, 

13   Las incursiones corsarias en las costas valencianas eran muy frecuen-
tes, así como lo eran los raptos, incluso en tierra firme o «right in their 
home regions» (Friedman 1983:4 y 11): «In Spain, the 1580s saw a series 
of attempts against the coastline, especially the Valencian littoral, which 
became particularly intense in 1584, when the viceroy of Valencia put the 
entire coast on a war footing. In the last analysis, then, neither the Chris-
tian victory at Lepanto, the Hispano-Turkish truce, nor the Ottoman wi-
thdrawal from the western Mediterranean following the truce resulted in 
a contraction of North African piracy against Spain» (Friedman 1979:2).



232	D . Vaccari

después de casarse con Clavela en secreto, a subir a un barco 
rumbo a Nápoles, para entrar al servicio del Virrey, el Du-
que de Osuna. Sin embargo, el barco naufraga y Feliciano 
llega a una playa en Argel donde es capturado por los moros; 
mientras, en Valencia, Clavela sufre el acoso de Liberio, el 
pretendiente favorito de su padre, hasta que recibe la noticia 
falsa de la muerte de Feliciano en el naufragio y cede a las 
pretensiones de Liberio. Por su parte, Feliciano consigue huir 
del alcaide moro de Tremecén, Haquelme, después de haber-
le sustraído treinta mil ducados. Al llegar a Valencia, el galán 
interrumpe la boda entre Clavela y Liberio y consigue que 
Albano, conocida su fortuna, confirme su casamiento. 

En primer lugar, la ciudad levantina se nos presenta como 
el escenario perfecto para una comedia urbana: Celio, cria-
do de Feliciano, recuerda el dulce perfume de «los floridos 
azahares de Valencia» (p. 486b), algo normal en la primavera 
levantina, cuando los naranjos14 —que ya se cultivaban inten-
sivamente en la época— empiezan a florecer y los campos se 
tiñen del blanco característico del azahar. 

Por su parte, Feliciano describe Valencia como «la famosa 
ciudad, / que Turia sus muros bate» (p. 465b). Las referencias 
a los muros son una constante en las comedias valencianas de 
Lope: unas veces se trata de la muralla árabe de la ciudad, 
realizada bajo el reinado de Abd al-Aziz, entre 1021 y 1061, 
y de cuyas torres hoy en día pueden verse todavía restos en el 

14   Actualmente la huerta de Valencia es la principal zona de producción 
de cítricos española y europea. La llegada de la naranja dulce comestible 
está fechada en el siglo xvi mientras que muy anterior es la introducción 
de los naranjos por parte de los árabes, exclusivamente con función orna-
mental: de hecho, fueron ellos quienes introdujeron técnicas avanzadas de 
riego y cultivo, creando un entorno propicio para el florecimiento de los 
cítricos (Martínez Moreno 2020). 



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 233

actual barrio del Carmen,15 otras veces de la muralla cristiana, 
construida en 1356, durante el reinado del rey de Aragón Pe-
dro IV el Ceremonioso con motivo de la guerra con Castilla, 
conocida como la Guerra de los dos Pedros (1356-1366), a 
saber, el mencionado Ceremonioso y Pedro I el Cruel, y de la 
que hoy solo se conservan dos puertas de acceso, las Torres de 
Serranos y las Torres de Quart (Serra Desfilis 2007:887-889). 
A las torres árabes hace referencia Feliciano al revelar a una 
mora su verdadera identidad: «ilustre nací en Valencia / y de 
los padres mejores / que desde su gran conquista / trujo don 
Jaime a sus torres» (p. 481). En estos versos el galán relaciona 
las torres árabes con la conquista de Valencia en 1238 por 
parte de Jaime I, rey de Aragón y conde de Barcelona, la cual 
llevó a la incorporación a su Corona del territorio de la taifa 
andalusí de Valencia y de una parte de la de Murcia, de donde 
surgió el Reino de Valencia (Furió 1995:27 y ss.).

En La viuda, casada y doncella se cita también la calle de los 
Mascones: dice Feliciano que «la calle de los Mascones / tenía 
entonces un ángel» (p. 465b), refiriéndose así a su amada Cla-
vela. El galán se refiere a una calle, la actual calle Ruiz de Li-
hory, que conduce desde la Calle del Mar hasta la Calle Libre-
ros. Los Mascones eran una familia valenciana que gestionaba 
en esa calle el Trinquet dels Pilons o dels Mascons, citado ya 
en documentos de 1534 (Llopis Bauset 1999:18). El trinquet 
(o sea, un frontón o trinquete, en español) es la cancha don-
de se juega el joc de pilota, o pelota valenciana, un antiguo 
entretenimiento de nobles y caballeros que Lope menciona 
también en otras comedias (El Grao de Valencia o Las flores de 
don Juan y rico y pobre trocados). La práctica del joc de pilota 

15   Véase López González-Romaní López [2024]. Según el geógrafo alme-
riense Al-‘Udrí (siglo xi) la muralla estaba construida en piedra, asentada 
sobre cimientos de adobe, y sus muros, con sus cinco puertas, eran la obra 
más perfecta y hermosa de al-Ándalus (cfr. Martínez Talón 2014:17-18).



234	D . Vaccari

—que se remonta a los años posteriores a la conquista— esta-
ba muy enraizada en todas las clases sociales ya a finales del si-
glo xii16 y se consideraba el deporte más importante en la vida 
de la ciudad. El testimonio más importante es sin duda el de 
Juan Luis Vives, que del joc de pilota habla extensamente en 
sus Diálogos (1538), y concretamente en el vigésimo primero, 
que lleva por título Leges ludi, donde lo considera el juego de 
la nobleza valenciana por excelencia (Gómez Bayarri 2004). 
Aunque muchas de las referencias aluden al juego en la calle 
(joc de pilota al carrer), ya en esta misma época existían en la 
ciudad de Valencia muchos trinquetes donde los caballeros 
practicaban el juego de pelota en un entorno más reservado: 
Vives, por ejemplo, menciona cuatro trinquetes concentra-
dos en una zona particularmente restringida de la Valencia 
renacentista: Trinquet dels Caballers, Trinquet del Miracle, 
Trinquet dels Carrossos y precisamente el que nos ocupa, el 
Trinquet de Barcia o de Mascons (Gómez Bayarri 2004:11). 

16   La primera referencia a la Pilota se remonta a 1276, cuando se men-
ciona una «placeta del Jugador de Pilota» (actualmente englobada en la 
Plaza de España) en Alcoy (Alicante); en 1305, Arnau de Vilanova en su 
Regiment de sanitat dirigido a Jaime II, habla de las actividades más con-
venientes para el Rey y excluye el joc de pilota por indigno; en 1391 el 
Consejo de la ciudad de Valencia constataba que «en tant que tots ne 
fahien officis e tots carrers e tots dies e hores eren bons a tal joch»; entre 
1379 y 1380 los libros de cuenta incluyen pequeños gastos realizados por 
el duque de Gandía Alfons el Vell, cuyo hijo Pere de Villena y cuyos nietos 
se entretenían jugando; y en 1569 en el Llibre de consells de la vila d’Alcoi 
se afirmaba que «los jocs de pilota se continuen y usen en demasia, de 
tal manera que a penes se pot passar per los carrers». Era tanta la pasión 
de los valencianos por el joc de pilota que se jugaba en cualquier calle de 
la ciudad causando serios problemas de orden público: para solucionar 
la situación las autoridades emitieron un primer bando prohibiendo la 
práctica del deporte en 1391 y un segundo en 1412. Esto causó muchas 
protestas e incidentes entre los aficionados (Llopis Bauset 1999; Bravo 
Garrigues 2011; Pérez Bernabéu et alii 2018).



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 235

Otro detalle muy significativo atañe a lo que cuenta Feli-
ciano acerca de su naufragio: 

vi que los vientos contrarios,
con fieras grupadas, rompen
el edificio embreado
y que ya el mar se le sorbe:
asime a una tabla, y fui,
sin saber cómo ni dónde,
llamando a la Virgen pura
y a nuestro patrón San Jorge.	 (p. 481b)

El culto a San Jorge en calidad de protector de Valencia 
es algo casi olvidado hoy en día, aunque tiene raíces lejanas: 
según las crónicas, en 1238, una vez conquistada la ciudad, 
Jaime I el Conquistador, llevando la imagen de San Jorge y la 
Reial Senyera se dirigió a la mezquita mayor e hizo celebrar 
la primera misa en el lugar donde luego se construiría la pe-
queña capilla de San Jorge, que posteriormente se englobó 
en la catedral. En la ciudad existía la iglesia de San Jorge de 
Valencia dependiente de la parroquia de San Andrés y situada 
junto al denominado Portillo de San Jorge, una de las puertas 
abiertas en la antigua muralla árabe tras la conquista.17

La devoción a San Jorge, por lo tanto, muy arraigada en la 
monarquía aragonesa y fomentada especialmente por Pedro 

17   El portillo de San Jorge o Na Xamorra, abierto hacia 1392 en la mura-
lla islámica, se encontraba junto a la ermita de San Jorge, en la actual plaza 
de Rodrigo Botet. La ermita de San Jorge era la iglesia donde tenía su sede 
la milicia conocida como el Centenar del Gloriós Sant Jordi o de la Ploma, 
una orden laica instituida por el rey Pedro el Ceremonioso en el año 1365 
por la ayuda que prestaron los ballesteros de la ciudad de Valencia en el 
sitio de Sagunto, que dio fin a la Guerra de los dos Pedros, con la misión 
de cuidar y proteger la ciudad, además de la custodia y escolta de la Sen-
yera. Finalmente, se creó la Cofradía de la Orden de San Jorge, que en el 
año 1391 amplió el número de sus miembros. 



236	D . Vaccari

el Ceremonioso (Castiñeiras 2021:58),18 estaba muy vinculada 
también a la reconquista de Valencia y la estatua del santo se 
llevaba en procesión no solo el 23 de abril, sino también en 
cada ocasión importante para la ciudad, y a menudo junto con 
la Reial Senyera. De hecho, en Valencia, la festividad de San 
Jorge ya se conmemoraba públicamente antes del año 1343. 
En 1610, por ejemplo, se sacó la imagen en procesión para 
celebrar la expulsión de los moriscos. Esta tradición se per-
dió hace más de 300 años cuando, tras la batalla de Almansa 
(1707) se prohibieron todos los símbolos del Reino de Valen-
cia y se ha vuelto a recuperar solo en tiempos recientes. Sin 
embargo, cuando Lope residía en Valencia quizás pudo asistir 
a una de estas procesiones por las calles de la ciudad.

En segundo lugar, en el siglo xvi Valencia aparece bajo otra 
perspectiva, la del Mediterráneo, como el verdadero campo 
de batalla entre dos imperios, el otomano y el español, enfren-
tados por su control. De hecho, fue durante la primera mitad 
del reinado de Felipe II —y especialmente después de la paz 
de Cateau-Cambrésis (1559)—, en un contexto de atenuación 
de las hostilidades en Europa, cuando el conflicto entre las 
potencias cristianas y el Imperio Otomano alcanzó su apo-
geo y España pudo centrarse en el Mediterráneo: después de 
un duro revés en Djerba (1560), los estados cristianos defen-
dieron victoriosamente primero Orán (1563) y luego Malta 

18   «De hecho, este último rey fue el verdadero instigador del culto al 
santo capadocio en la Corona de Aragón. En primer lugar, dicho monarca 
promovió un programa de sacralización de la monarquía en el que la ad-
quisición de reliquias de san Jorge se convirtió en una verdadera obsesión. 
En segundo lugar, solo entonces las crónicas catalano-aragonesas empie-
zan a multiplicar menciones a intervenciones milagrosas de san Jorge en 
las batallas más importantes de su historia […] en la misma crónica [Cró-
nica de San Juan de la Peña (1369-1372)] se narra cómo el santo capadocio, 
acompañado de su milicia, irrumpe en la batalla de El Puig (Valencia) 
(1237) en ayuda del ejército cristiano» (Castiñeiras 2021:58).



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 237

(1565), ocuparon el Peñón de Vélez de la Gomera (1564) y 
ganaron en Lepanto (1571). Fernand Braudel (2015:391) ha-
bla del periodo entre 1559 y 1565 como «Los seis últimos 
años de la supremacía turca», al coincidir el punto culminante 
del poder otomano con el inicio de su declive, debido sobre 
todo a la respuesta española, en lo que él denomina «recupe-
ración hispánica» (2015:409). 

En este marco, la costa valenciana estaba constantemente 
expuesta a los ataques por mar de la flota corsaria berberis-
ca, especialmente la argelina, que es la que destacaba por la 
intensidad de sus correrías a partir de mediados del siglo xv. 
En particular, la década de los 50 del siglo xvi fue dramática, 
con figuras de corsarios como Dragut o los hermanos Barba-
rroja.19 El miedo de la población de la costa a los asaltos de 
piratas y corsarios tenía que ser algo muy palpable en la ciu-
dad y Lope lo recrea en muchas comedias bizantinas, también 
«con la intención de explotar dramáticamente la inquietud 
que suscitaban los ataques» (Fernández Rodríguez 2016:49-
50) y permitir así la identificación del público con las escenas 

19   Véase el capítulo §2.2 dedicado a «Corsarios y prisioneros» en Fer-
nández Rodríguez [2016]. Emblemático es el caso de Cullera: en 1503 los 
piratas argelinos atacaron y saquearon Cullera por primera vez. La ciudad 
fue incendiada, incluso su iglesia, y se asesinaron y secuestraron a muchas 
personas. «El ataque causó un grave quebranto en la mentalidad de los va-
lencianos, pues se trataba de una villa con buenas comunicaciones y próxi-
ma a la capital, y sin duda alimentó más aún el temor contra la comunidad 
islámica en tierras cristianas» (Arciniega García 1999:74). Treinta años des-
pués, en 1532, Cullera fue nuevamente saqueada aunque con menor violen-
cia: en esta ocasión, el mismísimo Carlos V ordenó al Virrey de Valencia que 
la proveyese de armas y reparase su castillo. Lo mismo se hizo en Peñíscola, 
Valencia y Alicante, pero también en Castellón, Villajoyosa y Benidorm, e 
incluso en el interior, como en Morella, Alpuente, Játiva y Onteniente (Ar-
ciniega García 1999:74). Cullera sufrió un tercer ataque en 1550 por parte 
del pirata Dragut con veintiséis galeras y galeotas, que sembró nuevamente 
el terror entre la población (Arciniega García 1999:76).



238	D . Vaccari

llevadas a las tablas, escenas a las que tantas veces se podía 
asistir en la vida cotidiana de la ciudad.20 En este contexto se 
enmarca, por ejemplo, la figura del moro Haquelme que, ade-
más de alcaide de Tremecén, en Argelia, es dueño y capitán 
de galeotas corsarias: 

Alcaide de Tremecén, 
señor de diez galeotas, 
con ellas discurro el mar, 
y por mi nombre en sus costas 
enciende Valencia fuegos, 
y Málaga se alborota.	 (p. 471a)

Aquí Haquelme se refiere al sistema de alerta de las atala-
yas, una línea de torres defensivas contra los corsarios y piratas 
berberiscos y turcos que infestaban el Mediterráneo: estas to-
rres de vigilancia tenían la función de avistar a lo lejos las naves 
hostiles y de comunicárselo a las otras encendiendo un fuego,21 
aunque «l’avvistamento era esercitato costantemente, mentre 
la difesa lo era soltanto in rare occasioni» ya que «la difesa era 
anzitutto autodifesa della torre da un eventuale assalto» (Bono 

20   Ricardo García Cárcel, de hecho, habla de «psicosis del turco en la 
España del Siglo de Oro», título de un trabajo suyo de 1994: «the limited 
coastal defense system of the sixteenth century seems to have decayed 
even further in the seventeenth» (Friedman, 1983:41). Así lo comenta Sal-
vatore Bono: «Secoli di incursioni e di terrore; e proprio il terrore degli 
abitanti, pronti piuttosto a fuggire e nascondersi che a reagire e a difen-
dersi, aveva in tante occasioni determinato il successo dei corsari, anche 
quando —come spesso accadeva— non erano che un gruppo sparuto di 
uomini» (Bono 1993:151). 
21   «Estratégicamente alzadas, avistaban al enemigo antes de que llegara 
a la costa. Por medio de ahumadas, de día, y luminarias, en la noche, se 
comunicaban entre sí. Su custodia estaba encomendada a cuatro hombres: 
dos de a pie, que realizaban continua vigilancia, y dos de a caballo, encar-
gados de la vigilancia del trayecto comprendido entre dos torres, comuni-
cación, petición de auxilio, etc.» (Seijo Alonso 1978:11-12).



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 239

1993:165).22 Su función principal, pues, era fundamentalmen-
te preventiva: en caso de amenaza, las torres eran capaces de 
ofrecer una resistencia limitada ante incursiones puntuales, 
pero no estaban concebidas estructural ni logísticamente para 
soportar un asedio prolongado ni para repeler con eficacia a 
embarcaciones corsarias, si bien algunas disponían de piezas 
de artillería ligera (Martínez Ruiz 2011:53).

Por las características señaladas, La viuda, casada y doncella 
se presenta como un híbrido de comedia urbana (con marco 
espacial valenciano) y novelesca (con marco espacial mediterrá-
neo), hibridez genérica que comparte con la otra pieza bizan-
tina, La pobreza estimada, cuya acción se desarrolla entre dos 
polos: por un lado Valencia y por otro Argel, una vez más. En 
Valencia están ambientados el acto primero, la segunda parte 
del segundo acto y la primera del tercero. Leonido, un hidalgo 
pobre, pretende a Dorotea, pero su rival, el rico Ricardo, tam-
bién busca a su amor. Indecisa, Dorotea escribe a su padre Au-
relio, cautivo en Argel, pidiéndole consejo. Siguiendo las suge-
rencias del rey Audalla, Aurelio elige a Leonido como esposo. 
Tras casarse, la pobreza obliga a Leonido a partir en busca de 
fortuna pero acaba naufragando en las playas de Argel, donde 
captura y luego libera a Audalla, quien lo ayuda a rescatar a Au-
relio. Al regresar a Valencia, la familia se reúne y descubre que 
Isabel, la esclava mora de Dorotea, es en realidad la hija de Au-

22   Algunas de las torres ya existían en la Edad Media, pero el siglo xvi es 
cuando el sistema adquiere su plenitud «pues se reconstruyen las que se 
habían arruinado y se levantan otras de nueva planta, emplazadas unas y 
otras en sitios estratégicos para vigilar la llegada de navíos enemigos y avisar 
de su proximidad con tiempo de que los vecinos se aprestaran a la defensa» 
(Martínez Ruiz 2011:52). La mayoría de las torres se construyeron en tiem-
pos de Felipe II, «monarca que mandó asimismo fortificar todos los castillos 
de la costa alicantina» (Seijo Alonso 1978:11-12). De hecho, es el momento 
en que la Generalitat toma a su cargo la gestión de las torres de vigilancia.



240	D . Vaccari

dalla raptada por los cristianos años antes. El rey moro y su hijo 
deciden convertirse al cristianismo, y su generoso regalo pone 
fin a la pobreza de Leonido y Dorotea, asegurando su felicidad.

De Valencia Leonido destaca la presencia de unas «campa-
ñas fertilísimas» (v. 2831), referencia a la famosa Huerta va-
lenciana de origen andalusí;23 de la ciudad, en otro momento, 
se menciona una de las dos puertas fortificadas de la muralla 
cristiana, la de Quart, una de las dos que aún permanecen en 
pie hoy (la otra es la de las Torres de Serranos).24 En concreto, 

23   L’Horta de València es una extensa llanura agrícola situada en las in-
mediaciones de la ciudad y en varios municipios de su área metropolitana. 
Su red de acequias constituye un complejo sistema hidráulico diseñado 
para el riego intensivo que «tiene una antigüedad de alrededor de 1200 
años pues sus orígenes se remontan a la instalación de los grupos tribales 
musulmanes que empezaron a llegar a la Península Ibérica a lo largo del 
siglo viii alrededor de la entonces muy pequeña ciudad episcopal roma-
no-visigoda de Valentia» (Guinot Rodríguez 2008:98). El sistema fue lue-
go adoptado tal y como funcionaba «en temps de sarraïns» por los repo-
bladores cristianos de Jaime I en el siglo xiii (Guinot Rodríguez 2005:168), 
y sobrevivió en la monarquía absoluta, la revolución burguesa del siglo xix 
y el crecimiento capitalista del xx. Por este motivo se considera también 
uno de los paisajes culturales más emblemáticos de la Comunidad Valen-
ciana. Véase, por ejemplo, Guinot 2005 y 2008.
24   «El portal de Quart —uno de los doce de la muralla valenciana— re-
presenta uno de los máximos exponentes arquitectónicos del siglo xv, deno-
minado el “Siglo de Oro” de Valencia» (Benlloch et alii 2010:78). El portal 
se localiza en el trazado de la muralla perimetral que hizo levantar Pedro el 
Ceremonioso; su construcción se inició en el año 1356 como respuesta in-
mediata al estallido del ya mencionado conflicto entre las coronas de Castilla 
y Aragón. En 1440, las autoridades municipales decidieron erigir un nuevo 
portal que sustituyese al primitivo (de forma cúbica y menores dimensio-
nes), ubicándolo estratégicamente en el punto de intersección con el camino 
de Quart, en la fachada occidental del núcleo urbano. Las primeras inter-
venciones constructivas comenzaron hacia 1441; sin embargo, no sería hasta 
el año siguiente, en 1442, cuando las obras adquirieron un impulso sosteni-
do, manteniendo un ritmo continuado de ejecución que apenas conocería 
interrupciones durante las más de dos décadas en las que se desarrollaron 



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 241

es la puerta por la que Leonido sale de la ciudad para dirigirse 
al puerto de Valencia y embarcarse en busca de fortuna:  

Dorotea	 ¡Adiós, mi bien! 
Oíd.

Leonido	 ¿Qué queréis?
Dorotea	 ¿Por dónde 

vais, o por qué puerta salís?
Leonido	 Por la de Cuart.	 (vv. 2170-2173)

A menudo los personajes de la obra hacen referencia al 
peculiar contexto social de Valencia, caracterizado por la lar-
ga convivencia de cristianos y moriscos: recordemos que la 
comedia está ambientada en 1565, año en el que está fechada 
la carta de Dorotea a su padre Aurelio, cautivo en el palacio 
del rey de Argel Audalla,25 es decir, más de cuarenta años 

las fases principales del proyecto arquitectónico, concluido en 1489 con la 
colocación de las puertas definitivas de madera. La monumentalización del 
acceso de Castilla, cuyo principal responsable fue Francesc Baldomar, hizo 
que la ciudad tuviera un acceso natural para los viajeros provenientes de 
Aragón y Cataluña en las Torres de Serranos, y para los llegados de Castilla 
en las de Quart (Benlloch et alii 2010). Desde 1649 hasta 1808 (año del sitio 
de los franceses) las Torres de Quart se usaron como Galera de mujeres, 
realizándose obras para su adecuación como cárcel. Esta puerta y la de Se-
rranos fueron las únicas que sobrevivieron al derribo del recinto amurallado 
de la ciudad en 1865 (Pingarrón-Esaín 2007). 
25   «En Valencia, diez de marzo, / año de sesenta y cinco, / sobre los mil 
quinientos / del nacimiento de Cristo» (vv. 1241-1244). No he conseguido en-
contrar noticias relacionadas con la fecha de la carta de Dorotea; no obstante, 
en el complejo contexto mediterráneo del s. xvi, 1565 es recordado por el 
sitio de Malta por parte de los turcos (18 de mayo-8 de septiembre): «Solimán 
el Magnífico (Suleymán I), en su implacable lucha por el dominio del Mar 
Mediterráneo, había decidido acabar por completo con la Orden Militar de 
los Caballeros Hospitalarios de San Juan Bautista, a los que había derrotado 
personalmente en 1522 conquistando Rodas y expulsándolos. Asentados en 
Malta, aquellos cruzados se convirtieron en un temible poder naval, siendo 
los grandes corsarios cristianos que desbarataban el comercio marítimo mu-



242	D . Vaccari

antes de la expulsión de los moriscos de 1609. Además, in-
cluso cuando Lope vivía en la ciudad del Turia, entre 1589 
y 1590, y en los años en los que probablemente escribió La 
pobreza estimada, todavía los moriscos residían en el Reino 
de Valencia, donde representaban alrededor de un tercio de 
la población.26 El uso de la lengua árabe era corriente, en 
una situación de bilingüismo con el valenciano y el castella-

sulmán. Sus ataques se incrementaron a medida que Felipe II recomponía 
el poder naval español, y aquello resultó intolerable a la Sublime Puerta. La 
decisión de ocupar Malta se reforzó con la noticia de la conquista del Peñón 
de Vélez de la Gomera por don García de Toledo el 6 de septiembre de 1564. 
Solimán iba a responder en Malta con la misma escala colosal de fuerzas que 
Felipe II lo había hecho en Vélez de la Gomera. 1565 se presentaba con una 
perspectiva aterradora» (Bustamante García 2010, v. 1, 227-228).
26   Según Epalza (1992:64), en Valencia en 1572 había 85.000 moriscos, 
número que alcanzaba las 135.000 personas en 1609: por aquel entonces, 
los moriscos valencianos representaban dos tercios de todos los de la Co-
rona de Aragón. El incremento se debe a la llegada al Reino de Valencia de 
muchos moriscos desterrados de Granada después de la Guerra de las Al-
pujarras (1568-1570). Si en el Reino de Castilla las conversiones forzadas 
de los mudéjares habían empezado a comienzos del siglo xvi, en la Corona 
de Aragón el proceso se dio más tarde, a raíz de la rebelión de las Ger-
manías valencianas entre 1521 y 1522, cuando los sublevados empezaron 
a someter a los mudéjares a bautizos masivos. A finales de 1525 se emitió 
un decreto que extendía la obligación a todos los mudéjares de la Coro-
na de Aragón, convirtiéndolos así en moriscos, lo que «marcó un punto 
importantísimo de inflexión, ya que a partir de esa fecha quedaron pro-
hibidas todas las manifestaciones religiosas musulmanas, la aplicación de 
la ley islámica y las instituciones comunitarias inspiradas en ella» (Labarta 
Gómez 2011-2013:224). En 1526, después de la revuelta de Benaguasil, se 
firmó la llamada Concordia de Toledo, con la que, a cambio de aceptar el 
bautismo y pagar un servicio de 40.000 ducados, la comunidad morisca de 
Valencia logró conservar durante unos años más sus mezquitas y alfaquíes, 
además de su lengua y sus hábitos y el mantenimiento de las aljamas como 
comunidades autónomas (Boronat y Barrachina 1901; Epalza 1992:64-65; 
Goñi Gaztambide 2007; Puig Montada 2010).



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 243

no, como el Fénix pudo experimentar en primera persona 
durante su estancia.27 

La pieza refleja perfectamente estas circunstancias, siem-
pre desde el punto de vista árabe: por ejemplo, al curioso rey 
Audalla que le pregunta dónde ha aprendido la lengua árabe, 
Leonido le contesta: «Cualquier cristiano que en los pueblos 
trate / de moriscos del Reino de Valencia, / la aprende como 
yo» (vv. 2712-2714).28 Para el galán, hablar árabe significa po-
derse comunicar con el Rey y salvar su vida cuando naufraga 
en las costas argelinas, tanto que exclama: «Del cielo fue cle-
mencia / aprender el arábigo en Valencia» (vv. 2607-2609). 
En el segundo acto, es Audalla el que expresa su sorpresa al 
ver la forma de escribir de los cristianos cuando, junto con 
Aurelio, leen la carta de Dorotea:

27   «La población morisca del Reino de Valencia conservó mayoritariamen-
te hasta la expulsión el uso de la lengua árabe. Así lo señalan las referencias 
contemporáneas y las sucesivas medidas proyectadas por las autoridades 
con el fin de erradicarla» (Labarta Gómez 2011-2013:225). Por ejemplo, 
según Ignacio de las Casas, «los [moriscos] de Valencia hablan la lengua 
arábiga y son raros dellos los que entienden bien la española o sean capaces 
de un razonamiento o discurso, principalmente en cosas de la fe por muy 
ladinos que sean; los más deste reino saben leer y escrevir su lengua ará-
biga, tienen escondidos muchos libros de su secta, ritos y ceremonias; sus-
tentan alfaquíes que se la enseñan» (Labarta Gómez 2011-2013:225-226). 
Si en las áreas rurales los moriscos hablaban solo árabe dialectal andalusí, 
en las ciudades los hombres tendían a ser bilingües (con el castellano pero 
también con el valenciano, según el contexto) (Epalza 1992:114-118; Vin-
cent 1993-1994; Ciscar Pallarés 1994; Constán-Nava 2024).
28   También Barceló (1984:145-146) cita estos versos de Lope para demos-
trar que el bilingüismo «no era sol d’anada, sinó també de tornada» (Cons-
tán-Nava 2024:53) y ofrece una larga lista de ejemplos de cristianos viejos 
que conocían el árabe. Las razones de este bilingüismo eran esencialmente 
de índole práctica: además de los religiosos comprometidos con la evange-
lización de los mudéjares antes y los moriscos después, conocían el árabe 
traductores, intelectuales interesados en los textos científicos, señores con 
la necesidad de comunicarse con sus súbditos, mercaderes y burgueses.



244	D . Vaccari

Audalla	 La fecha dice: «En Valencia».
Los cristianos escribís 
al revés del moro; en todo 
de nuestra ley diferís.

Aurelio	 El vuestro es bárbaro modo;  
pero tal como vivís.

Audalla	 ¿Por qué arriba ponéis cruz?
Aurelio	 Porque para todo es luz

que alumbra al hombre más ciego.       (vv. 1154-1162)

También es interesante la presencia de una palabra árabe que 
emplea Tancredo para referirse despectivamente a los moros:

Tancredo	 […] Señor, las cartas vinieron,
y un decreto nos trajeron 
de los chupeques de Argel.

Ricardo	 ¿Qué es chupeque, Julio?
Julio				              Perro,

en arábigo lenguaje.	 (vv. 1948-1952)

Según Ortiz Bordallo (1989-1990:125), Lope habría sa-
cado el término chupeque de la Topografía e historia general 
de Argel, tratado atribuido al monje benedictino y abad de 
Frómista fray Diego de Haedo,29 donde se lee: «Los turcos y 
moros despiadados les escupen en la cara en pasando, dicién-
doles cien mil injurias, llamándolos chupech [...] que quiere 
decir perro» (1927-1929:II, pp. 177-178). Sin embargo, la 
obra se publicó en Valladolid en 1612, unos diez años después 
de la presunta fecha de composición de La pobreza estimada, 
aunque no se puede excluir que el tratado circulara antes de 
esta fecha. En datas más cercanas a la comedia, encontramos 

29   No entro aquí en las cuestiones relacionadas con la paternidad del tra-
tado, atribuido al portugués Antonio de Sosa (Camamis 1977), quien ha-
bía coincidido con Miguel de Cervantes en Argel entre 1577 y 1581, e in-
cluso al propio Cervantes (Eisenberg 1996). Véase Marín Cepeda [2010]. 



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 245

la palabra en el Viaje de Turquía (1555)30 y El tratado de la re-
dención de cautivos (1603) de Jerónimo Gracián de la Madre 
de Dios.31

Un detalle más: cuando Leonido se encuentra en medio 
de la mar, nadando asido a una tabla, desesperado, invoca la 
ayuda de la Virgen del Milagro, y promete llevarle un exvoto 
en caso de salvarse: 

¡Valedme, Virgen bella, 
más pura que los ángeles! 
Estrella de la mar, ¡valedme ahora! 
Virgen que del Milagro 
os llaman en Valencia, 
¡sacadme a tierra, a tierra, a tierra, a tierra! 
Yo colgaré esta tabla, 
y en ella pondré escrito 
este milagro vuestro.	 (vv. 2571-2579)

La imagen de esta Virgen, menos conocida que la de los 
Desamparados, a mediados del siglo xiii se encontraba ya en 
el primer recinto del conjunto del Hospital de San Juan de 
Jerusalén, ubicado en unos edificios árabes frente a la Puerta 
de la Xerea, junto a la judería, concedidos por Jaime I a los 
Caballeros de la Orden del Hospital de Jerusalén después de 
la toma de la ciudad. En este espacio se hallaba, bajo un arco, 

30   «Pedro   Dios te dé una calentura héctica, o, si no queréis, el Diablo 
te reviente. Como el turco lo oyó, airose lo más del mundo, y dijo: “¿Ne 
suiler su chupec?”: “¿Qué dijo ese perro?”» (Cristóbal Villalón, Viaje de 
Turquía, p. 136).
31   «El trabajo ordinario que tienen en mar y tierra es insufrible. Nunca 
se compadecen de ellos los patrones, aunque los vean reventar. Mándanles 
hacer cosas incompatibles, sin mirar más comodidad en lo que mandan 
que seguir su propio apetito. El mejor nombre que de su boca se oyen es 
chupeque, que quiere decir perro de los más viles, y finalmente parece ser 
imposible conservarse la naturaleza con lo que allí se padece» (Jerónimo 
Gracián, El tratado de la redención de cautivos, p. 53).



246	D . Vaccari

la Capilla de la Virgen del Milagro, cuya existencia es atesti-
guada por un documento del año 1254. En 1356 se fundó la 
Antigua Cofradía de la Virgen del Milagro, aprobada por el 
obispo Hugo de Fenollet e inserta en el Real Privilegio de 10 
de junio de 1371 por Pedro IV. En 1522 el papa Adriano VI 
concedió la gracia de indulgencia plenaria al que rezara ante 
la imagen. Asimismo, la Virgen se cita en los Sagrarios de Va-
lencia de Alfonso del Castillo de Solórzano de 1635. 

Como en La viuda, casada y doncella, también en La pobre-
za estimada las costas valencianas son castigadas duramente 
por los ataques de las naves turcas: lo cuenta Zulema, hijo de 
Audalla, que describe detalladamente al padre las correrías 
por el litoral levantino (desde Denia hasta Tortosa) que ha 
llevado a cabo para buscar a su hermana, capturada por los 
cristianos cuando tenía seis años:

Las márgenes de Valencia, 
de Denia a Tortosa corro: 
vi a Córcega y a Cerdeña,
y de españoles y corzos 
tres barcas y tres tartanas 
con cuarenta esclavos tomo. 
Cuando las torres hacían 
humos, riendo nosotros,
mirábamos desde el agua 
los caballos perezosos. 
Como no era mi intención 
robar, la derrota pongo
a la fuerza de Tabarca,
de esclavos puerto dichoso.
Lomelinos genoveses
son sus dueños, de quien cobro
rescate de mis cautivos,
y allí se los dejo y torno. 
A Limami pongo en tierra 



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 247

junto a Valencia, animoso, 
en el valle de Sagó.32	 (vv. 1839-1859)

El relato de Zulema es muy interesante por los detalles que 
ofrece acerca de las prácticas piratescas de la época que Lope 
conocía por oír hablar de ellas en las calles de Valencia. Las 
correrías del moro se extienden por todo el litoral levantino y 
por el Mediterráneo, hasta Córcega y Cerdeña, y acaban con 
un buen botín, cuarenta esclavos. De hecho, los corsarios tam-
bién representaban un peligro en alta mar: los abordajes se 
cerraban frecuentemente con la toma de cautivos, cuyos cuan-
tiosos rescates representaban una inagotable fuente de ingre-
sos (Lope trata el tema, por ejemplo, en El Argel fingido y Los 
esclavos libres). Los prisioneros de Zulema acabarán vendidos 
en Tabarka,33 «puerto dichoso de esclavos» (v. 1852). De he-

32   Muy probablemente aquí Lope se refiere al Vall de Segó (un pequeño va-
lle delimitado por las montañas de Almenara al norte y el pico de Les Corbs 
al sur), cuyo nombre oficial es Valles de Sagunto, llamado también les Valle-
tes y, durante la reconquista y aún mucho después, Vall de Segó (Llorente 
1887:365-366). Durante el reinado de Pedro el Ceremonioso, el Vall de Segó 
formaba parte del patrimonio de la Corona. En el marco de una reorganiza-
ción señorial, el monarca instituyó el 6 de julio de 1372 el Condado de Jérica, 
al que incorporó el citado valle junto con Sueras, Fanzara y la Vall de Uxón. 
Dicho conjunto fue otorgado a su segundo hijo, el infante Martín —futuro 
Martín I el Humano—, probablemente como parte de las disposiciones vin-
culadas a su enlace matrimonial con María de Luna, celebrado el 13 de junio 
de ese mismo año (Toponímia dels Pobles Valencians. Jérica 2003).
33   La isla fortificada de Tabarka se encuentra en el noroeste de Túnez, 
junto a la costa y cerca de Argelia, y no debe confundirse con la homó-
nima isla situada a pocos kilómetros de la costa alicantina. Desde el siglo 
xvi Tabarka fue codiciada por su valor estratégico y por la riqueza de sus 
pesquerías de coral rojo. En el marco de las campañas de Carlos V con-
tra el poder otomano (1535-1541), la Corona hispana incorporó la isla y, 
mediante acuerdos con la República de Génova, financió la construcción 
de un fuerte a cambio de una quinta parte del valor del coral capturado. 
Familias ligures (Lomellini y Grimaldi) se establecieron allí de forma per-



248	D . Vaccari

cho, durante mucho tiempo fue refugio de los piratas que ata-
caban el litoral levantino, y desde la mitad del siglo xv estuvo 
bajo el control de los genoveses al obtener estos un privilegio 
para la pesca y el comercio del coral —aunque solo en 1542 
se firmó el primer contrato para la explotación del coral entre 
la corona española y las familias genovesas de los Grimaldi y 
de los Lomellini (los «Lomelinos genoveses» citados por Zule-
ma, v. 1853) que lo renovaron en exclusiva en 1570—. Nótese, 
aquí también, la referencia a las torres que «hacían / humos», 
las atalayas, algo que, como destaca Zulema, suscita la risa de 
los corsarios al considerarlas totalmente ineficaces.

Los Ramírez de Arellano

La comedia, publicada en la Parte XXIV (1641), es fechada 
por Morley y Bruerton en 1597-1608, probablemente 1604-
1608. La obra, que se basa en la Crónica de Pedro I de Pedro 
López de Ayala y en los Anales de la Corona de Aragón de Je-
rónimo Zurita, fue escrita, muy probablemente, por encargo 
de la familia Ramírez de Arellano, con la que el Fénix man-
tuvo una relación de amistad intermitente, y a la que perte-
necían los dos memoriones más conocidos de la época, Luis 
el de la Feliz Memoria o Gran Memoria, y su hermano Juan, 
el Memorilla (Caseda Teresa 2019). Por lo tanto, se trata de 

manente al recibir la concesión de pesca y comercio de la isla de por parte 
del Emperador y con la connivencia de Túnez, y los pactos se mantuvieron 
estables hasta finales del siglo xvii. Sin embargo, el aumento de la presión 
del reino otomano, el declive de la rentabilidad del coral y la pérdida de 
interés estratégico por parte de España al final de la dinastía de los Austrias 
provocaron un cambio profundo que llevó, en 1741, al asalto de las fuerzas 
tunecinas, que destruyeron el fuerte hispano-genovés y capturaron a los 
algo más de 800 habitantes (Vidal et alii 2010; Pérez Burgos 2016, 2017).



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 249

una comedia genealógica y, más precisamente, de un drama 
de hazañas militares (Ferrer Valls 2001) en el que se lleva a 
las tablas la vida de uno de los miembros más célebres de la 
familia, Juan Ramírez de Arellano (primera mitad del s. xiv-
ca. 1385) (Pérez Carazo 2022): 

noble originario del Reino de Navarra que durante su vida es-
tuvo al servicio de tres diferentes monarcas hispanos: Carlos II 
de Navarra, Pedro IV de Aragón y Enrique II de Castilla. Llegó 
a ser señor de vasallos en estos tres reinos, aunque al final de su 
vida la mayor parte de su patrimonio se concentraba en el Reino 
de Castilla, donde terminó estableciéndose e integrándose en el 
grupo de la alta nobleza (Diago Hernando 2003:556).

De la vida del caballero navarro, Lope elige dramatizar jus-
tamente su intensa actividad política y militar, y por esto cons-
truye la intriga poniendo al centro de cada acto su relación con 
uno de los monarcas antes mencionados: a grandes rasgos, a 
Carlos de Navarra le dedica el acto I, a Pedro de Aragón el II, 
y a Enrique Trastámara el III, en un crescendo que culmina con 
la exaltación de Castilla. Esto se debe a la amistad que Ramírez 
de Arellano tuvo con Enrique de Trastámara, al que apoyó en 
la guerra civil castellana de 1366-1369 contra su hermanastro, 
el rey Pedro I el Cruel, por lo que abandonó Aragón y pasó con 
sus criados y vasallos a Castilla. Es más: participó directamente 
en la muerte de Pedro I en Montiel, lo que le convirtió en un es-
trecho colaborador de Enrique, al que proclamó rey en Calaho-
rra y a cuya coronación asistió en Burgos (Pérez Carazo 2022).

Al lado de esta intriga política de inspiración histórica, Lope 
introduce el motivo de la lucha contra los moros, algo comple-
tamente anacrónico respecto a los acontecimientos puestos en 
escena en la comedia, pero que le sirve para redondear la figura 
de Juan Ramírez de Arellano: de esta forma el navarro se nos 
presenta, por un lado, como un vasallo siempre fiel a su señor 



250	D . Vaccari

y por tanto blanco de las envidias cortesanas, y, por el otro, 
como un héroe épico de la Reconquista a la altura del Cid. En 
el enredo, pues, se mezclan elementos históricos y elementos 
ficticios funcionales al encumbramiento del protagonista: así, 
la obra se abre con una escena en la que las tropas de Carlos II 
de Navarra se están enfrentando al rey moro Alid. Cuando Ra-
mírez de Arellano interviene para incorporarse a la batalla, los 
soldados cristianos, presos del temor, han desertado y el ejérci-
to está a punto de ser derrotado. Pero la llegada providencial 
de Ramírez de Arellano da un vuelco a la batalla, ya que este 
mata al moro Alid y guía las huestes navarras a la victoria.

Pero lo que más nos interesa aquí es la segunda parte del 
acto primero, en la que la acción se desplaza a Valencia, don-
de el rey don Pedro de Aragón, que sitia la ciudad todavía 
en manos de los moros, comunica a sus caballeros que le ha 
mandado una carta al rey de Navarra pidiéndole que envíe a 
Ramírez de Arellano para ayudarles a tomar la ciudad, lo que 
ocurrirá a lo largo del segundo acto, enteramente ambientado 
fuera de las murallas de la ciudad levantina. En realidad, se 
trata de otro evidente anacronismo, ya que, como he apunta-
do varias veces, Valencia fue conquistada en 1238 por Jaime I, 
es decir, más de un siglo antes de la época en que se desarrolla 
la intriga de Los Ramírez de Arellano (la segunda mitad del 
siglo xiv, durante el enfrentamiento entre Pedro el Cruel y su 
hermano, el futuro Enrique II). Pero la finalidad de Lope es 
la de ensalzar la imagen del protagonista, y para conseguir su 
objetivo no escatima recursos dramáticos.

¿Y cómo es la Valencia de Los Ramírez de Arellano? Es la 
ciudad de las murallas, en este caso, las árabes, de las que ya 
he hablado. En efecto, la palabra muro se repite treinta y siete 
veces a lo largo de la comedia, siendo el muro el inevitable 
telón de fondo de la toma de la Valencia del que nadie se 
aleja: por ejemplo, Pedro de Aragón afirma que «la falta de 



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 251

un hombre que a la empresa asista / con espada y con seso, 
me ha obligado / a no apartarme […] del muro» (vv. 614-
616). Como apunta el cristiano Antiste: «Valencia es fuerte, el 
muro belicoso / y enseñado a sufrir cercos y asaltos» (v. 604). 
Más adelante, la mora Rosarda habla de los «lienzos / que la 
antigua ciudad ciñen» (vv. 1644-1645), donde el  lienzo  es, 
según Autoridades, «el espacio de muralla, que corre en línea 
recta de baluarte a baluarte, o de cubo a cubo. Llámase más 
comúnmente cortina». Ramírez de Arellano lo sabe bien, tan-
to que lo vemos inspeccionar con gran atención las murallas 
(técnicamente se decía «reconocer el muro»):

Aragón	 Vamos a ver, Arellano, 
¿por dónde asaltar podemos
el muro?

Juan			   Lo flaco y llano,
de aquella parte asaltemos.
[…]
Pero señor, vuestra Alteza
se retire a lo seguro,
mientras reconozco el muro;
que os guardo como a cabeza
y como pies me aventuro.      (vv. 1040-1042, 1044-1048)

Y más adelante, cuando vuelve de su exploración, Ramírez 
de Arellano le dice al Rey que lo esperaba en su tienda en el 
campo de batalla:

Que todo el muro miré, 
sus defensas y pertrechos, 
hasta el valor de los pechos 
donde tan cerca llegué.	 (vv. 1496-1499)

Desde el punto de vista de la puesta en escena, la facha-
da del vestuario servía para representar la muralla, y el co-
rredor se convertía en el parapeto, a menudo decorado con 



252	D . Vaccari

almenas. En concreto, ya que en la comedia el muro separa 
materialmente a moros y cristianos, el escenario representa al-
ternativamente el lado moro (el interior de la ciudad) y el lado 
cristiano (el campo de batalla).34 Al final del acto, de hecho, 
Juan Ramírez de Arellano les pide a los soldados que arrimen 
una escala al muro (es decir, al vestuario) para poder trepar 
y llegar a lo alto (es decir, el corredor) donde se encuentran 
los moros peleando: «La escala arriman, y en el muro se ponen 
los moros y entre ellos Bolaños, vestido como ellos, aunque con 
donaire» (v. 1901acot); «Da Bolaños a los del muro muchas cu-
chilladas, y entra en él Juan Ramírez, aunque por los lados otros 
moros pelean con los cristianos» (v. 1907acot).

Gracias a su exploración de los muros, Ramírez de Are-
llano ha identificado el punto por el que deje entrar al Rey, 
al que promete que cenará en el alcázar de la ciudad, lo que 
efectivamente ocurrirá: el navarro esa misma noche levanta la 
cruz de su espada sobre el muro (v. 1915), decretando así la 
victoria cristiana.

Ya tengo dicho, gran señor, la parte 
por donde habéis de entrar, que de la mía
no suelo decir nada cuando tengo
tan cerca la ocasión en que mostrarla.

34   Esto ocurre, por ejemplo, en los vv. 1084-1091:

Juan	 Quedo, que vienen dos moros
con furia a entrar por allí. 
[...]

Bolaños	 Ya tendrán, de verte aquí,
nieve por sangre en los poros.

Zulema y Clorindo, moros, traen a doña Elvira en hábito de hombre, cauti-
va, atadas las manos.

Clorindo	 Cristianos hay junto al muro.
Zulema	 Si se ha perdido Valencia,

que no es el lugar seguro.



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 253

Hoy cenaréis en el famoso alcázar
del moro de Valencia, o esta sangre
quedará por testigo de mi celo,
haciendo jaspe las almenas blancas.      (vv. 1805-1812)

Juan Ramírez de Arellano alude aquí al «alcázar / del moro 
de Valencia»: construido entre el siglo xi y el xiii en el noroeste 
de la ciudad, frente a la mezquita mayor, había acogido al Cid 
en 1094; de allí había salido Zayyan, el último gobernador mu-
sulmán de la taifa valenciana, el 8 de octubre de 1238. Solo en-
tre los años 80 y 90 del siglo pasado se ha identificado el recinto 
amurallado con torres cuadradas, con jardines y cuyas carac-
terísticas eran típicas de edificios palatinos andalusíes como el 
alcázar (Iborra Bernad-Martí Oltra 2019; Iborra 2020). Ahora 
bien: ¿qué pudo ver Lope? ¿Qué quedaba del alcázar a finales 
del siglo xvi? Muy probablemente nada: Jaime I nunca ocupó 
los palacios reales y fue donando y vendiendo partes del con-
junto arquitectónico, entre otros, a la Iglesia. La disgregación 
culminó con la donación del alcázar a su tercera esposa, Teresa 
Gil de Vidaurre, en 1255, y el traslado de la corte al Palacio del 
Real, fuera de la ciudad. A partir de 1261 en alguna zona abier-
ta de la muralla septentrional se empezó a levantar el Almudín 
o alhóndiga municipal, un edificio que ha sobrevivido hasta 
hoy y que se ubica en la actual plaza de san Luis Beltrán. Quizás 
lo que sí quedara todavía cuando Lope residió en la ciudad era 
el recuerdo del palacio «del moro de Valencia», algo que, de 
todas formas, se podía encontrar en todas las ciudades moras.

Muy interesante también es la breve descripción de la ciu-
dad que hace la mora Rosarda: 

A los muros de Valencia 
llegaste. ¡Oh gran Ramírez
de Arellano, cuyo nombre
los polos del mundo mide!



254	D . Vaccari

Llegaste por ver los lienzos
que la antigua ciudad ciñen,
con las bien labradas puentes
que el fresco Turia dividen.	 (vv. 1640-1647)

El personaje se refiere a «las bien labradas puentes» de Va-
lencia: en la época de Lope había cinco puentes que cruzaban 
el Turia y por los que el Fénix pudo transitar (Guía de Arqui-
tectura de València 2010):35 
	– el puente de la Trinidad, que se levantó en 1402 y que debe 

su nombre al monasterio medieval de la Trinidad, situado 
en su lado norte; 

	– el puente de Serranos, que se construyó en 1518 y era co-
nocido como al-Qantara (“el puente”) por los musulma-
nes; su nombre se debe a la puerta de Serranos, por la que 
entraban los viajeros procedentes del interior de la comar-
ca de Los Serranos;

	– el puente del Mar, que se encontraba extramuros y comu-
nicaba la ciudad con el puerto y los poblados marítimos; 
sufrió diferentes percances a causa de las riadas y fue le-
vantado en piedra entre 1592 y 1596;

	– el puente del Real, que se construyó después de que la ria-
da de 1517 destruyera el antiguo de madera; comenzó a 
levantarse en 1595 y se finalizó tres años después coinci-

35   En 1590, a causa del exceso de trabajo de la Junta de Murs i Valls, se 
creó la Fàbrica Nova dita del Riu, encargada principalmente de construir 
las nuevas puertas y puentes de la ciudad, conservar los fosos y levantar 
pretiles para contener las crecidas del Turia. Los pretiles comenzaron por 
el margen derecho (7 km), finalizado en 1674, mientras que el margen 
izquierdo (12 km) se completó en el siglo xix. Las ampliaciones culmina-
ron con la construcción de los cuatro puentes clave que conectaban con 
el margen izquierdo (Serranos, del Mar, del Real y de San José) y que se 
añadían al ya existente puente de la Trinidad (Durá-Aras et alii 2020).



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 255

diendo con la celebración de la boda de Felipe III con la 
reina Margarita en la ciudad; 

	– el puente de San José, que era conocido antiguamente 
como el de la Santa Cruz; se levantó en madera en 1517 y 
se reformó el siglo siguiente (1608) frente al desaparecido 
portal Nou de la muralla para comunicar con el barrio de 
la Zaidia.

El rústico del cielo

La comedia dramatiza la vida de Francisco Pascual Sán-
chez, el Beato de Alcalá y del Niño Jesús y, como afirma el edi-
tor Jacobo Llamas [2019:617], «debió de ser escrita semanas 
después de la muerte del protagonista, el 26 de diciembre de 
1604»; según Morley y Bruerton, una referencia al embarazo 
de Margarita de Austria (vv. 2236-2238) confirmaría que la 
comedia sería anterior al 8 de abril de 1605, fecha del na-
cimiento del futuro Felipe IV. Además, hay que considerar 
que el proceso de beatificación de Francisco Pascual Sánchez 
comenzó el 29 de marzo de 1605. 

Se trata, pues, de una comedia hagiográfica sobre un per-
sonaje cronológicamente muy cercano a Lope, que 

incluyó varios episodios que reconstruyen la vida de Francis-
co: la niñez y juventud como pastor, el asesinato involuntario 
de un guardabosque en Villapalacios (Albacete); la huida a Al-
calá impuesta por el padre para evitar la condena, donde sirve 
como monaguillo en la iglesia de San Justo y San Pastor y tiene 
la primera visión; las dudas suscitadas por las tres naturalezas de 
Dios (Padre, Hijo y Espíritu Santo); el trabajo de enfermero en 
el hospital de Antezana y la capacidad para atraer limosnas; la 
mediación entre estudiantes, prostitutas y el marido de una de 
estas; la compra de un buey para el banquete de Navidad de los 



256	D . Vaccari

pobres en Alcalá; el deseo y ordenación como carmelita en Ma-
drid; el trato cercano con Felipe III y con Margarita de Austria 
en particular; la estancia en Valencia tras tomar los votos defini-
tivos en abril de 1599 para fundar un convento de arrepentidas 
y continuar con las labores mendicantes; el sometimiento del 
Diablo y el regreso a Madrid (Llamas Martínez 2021:334) 

donde el Santo muere de un dolor de costado, tal como le 
había solicitado a Dios.

Al paso de Francisco Pascual Sánchez por la ciudad del 
Turia, en la que por entonces residía la Corte y era arzobispo 
el patriarca Juan de Ribera, Lope dedica la parte central del 
acto tercero. En ella, vuelve a hablar de las bodas entre Felipe 
III y Margarita de Austria, celebradas en 1599 y que él mismo 
ya había relatado en sus Fiestas de Denia, publicadas ese mis-
mo año. Gracias a la magnitud de los festejos, dice Belardo, 
«Valencia, de Aragón corona y gloria, / ciudad hermosa y de 
grandezas llena, / hoy consagra su nombre a la memoria» (vv. 
2308-2310). Un compañero de Francisco añade que «entre 
muchas grandezas que atesora / Valencia […] / para servir 
sus reyes, acostumbra / dar una colación» (vv. 2376-2379), 
por lo que «pone en la Lonja una famosa mesa» (v. 2380). 
La Lonja de la Seda, también conocida como Lonja de los 
Mercaderes, constituye uno de los monumentos más repre-
sentativos del esplendor económico y cultural alcanzado por 
Valencia durante su Siglo de Oro. Finalizada en 1548, este 
edificio se erigió como el principal centro de transacciones 
mercantiles en una época en la que la ciudad del Turia des-
empeñaba un papel estratégico como enclave de intercambio 
comercial en el Mediterráneo. El proyecto fue impulsado en 
1469 por el Consell de la Ciutat, que encomendó su construc-
ción a Pere Compte, maestro de obras de reconocido presti-
gio en la Corona de Aragón, junto con Joan Ibarra. Las obras 
de la Sala de Contratación comenzaron en 1483 y, junto con 



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 257

la edificación de la Torre, concluyeron en 1498. La Lonja al-
bergaba también el Consulado del Mar, institución fundada 
en virtud del Privilegio Magno otorgado a Valencia por Pedro 
III el Grande en 1283, que regulaba el comercio marítimo y 
la jurisdicción mercantil. Pere Compte dirigió las obras hasta 
su fallecimiento en 1506, siendo sucedido por Joan Corbera, 
quien continuó la construcción hasta 1536. La fase final fue 
completada por Domingo Urtiaga, que concluyó el conjunto 
arquitectónico en 1548. Además de su función como centro 
de transacciones comerciales, la Lonja acogía la sede del Tri-
bunal Mercantil, constituyéndose así en un espacio clave para 
la vida económica y jurídica de la ciudad (Guía de Arquitectu-
ra de Valencia 2007; Santisteban Cazorla et alii 2015).

Más adelante, la ciudad es celebrada también como «tie-
rra de santos» (v. 2503) y «centro de santos» (v. 2516) por el 
Demonio, que cita a san Vicente Ferrer, «hierro a mis pies» 
(v. 2509), canonizado en 1455 y patrón del Reino de Valencia; 
al beato Nicolás Factor (1520-1583), «que lo es [hierro] del 
cielo» (v. 2510);36 san Luis Beltrán (1526-1581), «que cielo 
es» (v. 2511);37 además del propio Francisco Pascual Sánchez 
«que ya / de Madrid y de Alcalá / viene a este centro de san-
tos» (vv. 2513-2515)38 y de san Juan de Ribera, arzobispo de 
Valencia (1532-1611), «un Ánade, cuyo vuelo / será en el cielo 
después» (vv. 2511-2512).39 Según el Demonio, fue justamen-

36   Quizás el menos conocido de los santos varones citados por el demo-
nio, el beato Nicolás Factor, franciscano, destacó por su dedicación a los 
enfermos, incluyendo apestados y leprosos. Fue amigo de san Luis Bertrán 
y san Juan de Ribera, y reconocido como pintor y escritor. Fue beatificado 
en 1786 (Llin Cháfer 2022).
37   Beatificado en 1608, fue canonizado en 1671 (Esponera Cerdán 2022).
38   Beatificado en 1605, en 1769 se le declaró venerable (Llin Cháfer 
2022a).
39   Beatificado en 1796, fue canonizado en 1960 (Navarro Sorní 2022).



258	D . Vaccari

te gracias a la presencia de «muchos santos varones» (v. 2534) 
y a «la santa fe valenciana» (v. 2564) que la peste no flageló 
la ciudad tan duramente como en otros lugares. El propio 
Francisco afirma que el Niño Jesús defendería a Valencia de la 
peste mientras la ciudad conservase la casa de san Gregorio, 
vulgarmente dicha «de las arrepentidas» (v. 2550). 

Ahora bien: en Valencia se encontraba una de las mancebías 
más conocida y grande de toda Europa, fundada en 1321 por 
Jaime II en los arrabales de la muralla árabe.40 Quizás por esto, 
unos veinte años después, en 1345, una mujer de la Venera-
ble Orden Tercera de San Francisco fundó en la calle de San 
Vicente una Casa de Mujeres Arrepentidas, con el bienestar 
del Consell General: se trataba de una institución encaminada 
a acoger a prostitutas para intentar que recondujeran su vida 
(Vidal Gavidia 2001). Pero fue solo con la llegada de Francis-
co Pascual Sánchez a Valencia, en 1599, cuando la institución 
empezó a funcionar de verdad y se decidió construir un con-
vento anejo al que pasaran a vivir en clausura y comunidad las 
mujeres arrepentidas que desearan cambiar de vida y hacerse 
monjas. Además, se acordó que la Casa de Arrepentidas y su 
iglesia se pusieran bajo la advocación de San Gregorio. El con-
vento de San Gregorio fue abandonado en el año 1888 tras la 

40   La primera referencia documentada al burdel de Valencia —conocido 
también como Pobla de les fembres pecadrius o de les males dones— data 
de 1325, cuando el rey Jaime II dispuso que las prostitutas ejercieran su 
actividad exclusivamente en un espacio destinado a tal fin, prohibiendo su 
presencia en las calles. En uno de los arrabales fuera de la muralla islámica 
se situó la mancebía, que luego quedó incorporada al perímetro urbano 
tras la construcción de la muralla cristiana en 1356, en un área compren-
dida entre la calle de los Tintes y la futura calle del Portal Nou. El bur-
del siguió funcionando con la misma estructura y organización, de origen 
medieval, durante aproximadamente cuatro siglos, hasta su desaparición 
en el siglo xvii, y más precisamente en 1677, cuando Carlos II ordena su 
cierre definitivo (Carboneres 1876; Graullera Sanz 1990).



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 259

desamortización de Mendizábal, trasladándose las monjas al 
convento hermano de Santa Úrsula, y se convirtió en cárcel 
de mujeres, hasta su derribo definitivo en 1913 (Montoya Be-
leña 2020:218-219). Como he apuntado, Francisco del Niño 
Jesús llegó a Valencia en 1599 en un contexto crítico, marca-
do por una epidemia de peste que afectaba a Castilla y a ciu-
dades valencianas como Játiva, Denia y Alcoy. Por esto, pro-
puso a las autoridades reforzar el apoyo municipal a la Casa 
de Arrepentidas como medida para proteger la ciudad:41

Francisco	 Sepan que me ha dicho ya 
el niño Jesús, hermanos,
que la peste no entrará
en su Valencia.

Jurado 2º			          Las manos,
Francisco santo, nos da,
que lo que dices creemos.

Francisco	 Esto es mientras hacemos
la casa de arrepentidas,
porque en recoger perdidas,
gran servicio le ofrecemos.
Mas cierto que si dejamos
nuestra hermana casa así,
que en peligro nos veamos.	 (vv. 2543-2555)

Las autoridades finalmente decidieron hacer lo que Fran-
cisco les había aconsejado y esto hizo que la ciudad quedase 
milagrosamente a salvo de la peste.

41   Cuenta la historia fray José de Jesús María, en los capítulos XX-XXIII 
de su Historia de la vida y virtudes del venerable hermano Fray Francisco 
del Niño Jesús, Uclés, 1624.



260	D . Vaccari

Conclusiones

El examen de las que he denominado las “otras” comedias 
valencianas del primer Lope evidencia la decisiva impronta 
que su estancia en la ciudad del Turia dejó en su producción 
dramática. Más allá del tríptico canónico integrado por El 
Grao de Valencia, Los locos de Valencia y La viuda valenciana, 
las piezas analizadas —La viuda, casada y doncella, La pobreza 
estimada, Los Ramírez de Arellano y El rústico del cielo— re-
velan una incorporación sistemática de referentes topográfi-
cos, monumentales, históricos y culturales que trascienden la 
mera función escenográfica para convertirse en componentes 
estructurales de la acción dramática.

La recreación de la geografía urbana, las murallas, los 
puentes, las calles emblemáticas, las festividades, las devocio-
nes locales, las prácticas lúdicas y las tensiones derivadas de la 
amenaza corsaria, así como la representación de un contexto 
social marcado por la convivencia de cristianos y moriscos, 
ponen de manifiesto un conocimiento directo de la realidad 
valenciana. Dichos elementos, filtrados por la memoria perso-
nal y las exigencias de la ficción teatral, contribuyen a dotar a 
las obras de un acusado realismo y de un marcado color local, 
favoreciendo así la identificación del público que quizás pudo 
verlas en los corrales de la ciudad.42

42   No tenemos constancia de representaciones valencianas tempranas de 
las comedias aquí analizadas (DICAT). Aun así, hay que poner de relieve 
una vez más la intensa actividad teatral de la ciudad levantina, incluso 
antes de la existencia de locales estables. Ya en 1566, la denominación de 
la calle Comedias refleja la temprana vinculación de ciertas zonas de la 
ciudad con las representaciones escénicas, probablemente por la actividad 
desarrollada en el Hostal del Gamell. En los años 80 del siglo xvi funcio-
naba el espacio teatral denominado Els Santets —situado junto a la capilla 
de la Adoración de los Reyes (cuyas imágenes, conocidas como Els San-
tets, daban nombre al edificio), en la actual Plaza de San Vicente Ferrer, 



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 261

En este sentido, Valencia se erige no solo en espacio de am-
bientación, sino en auténtico catalizador creativo, cuya presen-
cia en estas comedias confirma su papel como laboratorio para 
la configuración de la comedia nueva. La ciudad se integra así 
en la poética lopesca como un referente dramático de primer 
orden, cuya huella perdura en la construcción de su imaginario 
literario y en la consolidación de un modelo teatral que combina 
la tradición, la innovación y la impronta de la experiencia vivida.

Bibliografía

Arciniega García, Luis, «Defensas a la antigua y a la moderna en 
el Reino de Valencia durante el siglo XVI», Espacio, Tiempo y 
Forma, Serie VII, H.a del Arte, 12 (1999), pp. 61-94.

Arellano, Ignacio, Mata, Carlos, Vida y obra de Lope de Vega, 
Homo Legens, Madrid, 2011.

ArteLope = Base de datos y Argumentos del Teatro de Lope de Vega, 
dir. Joan Oleza, Universitat de València, València; https://arte-
lope.uv.es/

propiedad de Ana Camps— o la sala capitular de la cofradía de San Felipe 
Neri, en la misma plaza que la Casa dels Santets, en la que es hoy Capilla 
del Milagro y de Santo Tomás. Sin embargo, fue la fundación de la Casa 
de Comèdies de l’Olivera en 1584 la que marcó un punto de inflexión. 
Impulsada por el Hospital General —que había recibido de Felipe II el 
monopolio de las representaciones teatrales en la ciudad y el Reino para 
financiar parte de su actividad asistencial—, este espacio se concibió ini-
cialmente como un edificio híbrido entre coliseo y corral. Tras un incendio 
en 1619, fue reconstruido siguiendo el modelo del teatro all’italiana. Du-
rante los siglos xvi y xvii, la Olivera se convirtió en el principal foco teatral 
valenciano, recibiendo compañías itinerantes. Lope de Vega, quien, como 
se ha apuntado, residió en la ciudad entre 1588 y 1590, seguramente fuera 
un espectador atento y asiduo frecuentador de estos espacios teatrales. 
Véase, por ejemplo, Mouyen [1991] o Sirera [1986].

https://arte-lope.uv.es/
https://arte-lope.uv.es/
https://arte-lope.uv.es/


262	D . Vaccari

Autoridades = Real Academia Española, Diccionario de Autori-
dades, Real Academia Española, Madrid; https://apps2.rae.es/
DA.html

Benlloch, Marco, Ramírez Blanco, Javier Jesús, Ferrandis Mon-
tesinos, Manuel José, «Estudio, diagnosis, limpieza y consolida-
ción de las torres del Portal de Quart, Valencia», Loggia: Arqui-
tectura y restauración, 22-23 (2010), pp. 78-91.

Beuter, Pedro Antonio, Primera Parte de la crónica general de toda 
España, y especialmente del reyno de Valencia, Valencia, 1546. 

Bono, Salvatore, Corsari nel Mediterraneo. Cristiani e musulmani fra 
guerra, schiavitù e commercio, Arnoldo Mondadori, Milano, 1993.

Boronat y Barrachina, Pascual, Los moriscos españoles y su ex-
pulsión. Estudio histórico-crítico, Impr. Francisco Vives i Mora, 
València, 1901.

Braudel, Fernand, El Mediterráneo y el mundo mediterráneo en la 
época de Felipe II. Tomo segundo, Fondo de Cultura Económica, 
México, 2015.

Bravo Garrigues, Antoni, El juego de pilota valenciana, Museo del 
Juego, Vigo, 2011. 

Bustamante García, Agustín, «El asedio de Malta de 1565. Visión de 
la guerra desde la corte», en Centros de poder italianos en la monar-
quía hispánica (siglos xv-xviii), eds. José Martínez Millán, Manuel 
Rivero Rodríguez, Polifemo-Fundación Lázaro Galdiano-Univer-
sidad Rey Juan Carlos, Madrid, 2010, vol. 1, pp. 227-246.

Camamis, George, Estudios sobre el cautiverio en el Siglo de Oro, 
Gredos, Madrid, 1977.

Cañas Murillo, Jesús, «Tipología de los personajes en el primer 
Lope de Vega: las comedias del destierro», Anuario de Estudios 
Filológicos, XIV (1991), pp. 75-95.

https://apps2.rae.es/DA.html
https://apps2.rae.es/DA.html
https://apps2.rae.es/DA.html
https://www.pilotaviu.com/documents/antoni-brabo_joc-de-pv.pdf


Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 263

Carboneres, Miguel, Picaronas y alcahuetes, o la Mancebía de Valen-
cia, Imp. de el Mercantil, Librería de Pascual Aguilar, Valencia, 
1876.

Carreño, Antonio, «Que en tantos cuerpos vive repetido». Las voces 
líricas de Lope de Vega, Cátedra, Madrid, 2020.

Cáseda Teresa, Jesús Fernando, «En tiempos de Lope de Vega: El 
memorión Luis Ramírez de Arellano», Studia Aurea, 13 (2019), 
pp. 297-317.

Castiñeiras Santos, Manuel, «San Jorge, un santo transcultural del 
Mediterráneo: de Capadocia a Cataluña», en Santos y reliquias: 
sonido, imagen, liturgia, textos, coords. María del Carmen Gó-
mez Muntané-Joan Francesc Mira, Editorial Alpuerto, Madrid, 
2021, pp. 45-76.

Ciscar Pallarés, Eugenio «“Algarabía” y “algemía”. Precisio-
nes sobre la lengua de los moriscos en el Reino de Valencia», 
Al-Qanṭara, 15.1 (1994), pp. 131-162.

Constán-Nava, Antonio, «La praxi lingüística de la comunitat mo-
risca valenciana: una visió de conjunt», Caplletra, 77 (Tardor 
2024), pp. 39-64.

Diago Hernando, Máximo, «Un noble entre tres reinos en la Espa-
ña del siglo xiv: Juan Ramírez de Arellano», Príncipe De Viana, 
230 (2003), pp. 523-556; https://revistas.navarra.es/index.php/
PV/article/view/2363

DICAT = Ferrer Valls, Teresa et alii, Diccionario biográfico de acto-
res del teatro clásico español, Universitat de València, Valencia; 
https://dicat.uv.es/

Durá-Aras, M. Montiel, Gielen, Eric, Palencia-Jiménez, José Ser-
gio, «Evolución de los puentes del antiguo cauce del Río Turia: 
orígenes y efectos sobre el desarrollo de la ciudad», en IV Congre-
so ISUF-H: Metrópolis en recomposición: prospectivas proyectuales 
en el Siglo xxi: Forma urbis y territorios metropolitanos, Barcelona, 
28-30 Septiembre 2020, DUOT, UPC, Barcelona, 2020, pp. 1-20.

https://revistas.navarra.es/index.php/PV/article/view/2363
https://revistas.navarra.es/index.php/PV/article/view/2363
https://dicat.uv.es
https://dicat.uv.es
https://revistas.navarra.es/index.php/
https://dicat.uv.es/


264	D . Vaccari

Eisenberg, Daniel, «Cervantes, autor de la Topografía e historia ge-
neral de Argel publicada por Diego de Haedo», Cervantes: Bu-
lletin of the Cervantes Society of America, 16.1 (1996), pp. 32-53.

Epalza, Míkel de, Los moriscos antes y después de la expulsión, MA-
PFRE, Madrid, 1992.

Esponera Cerdán, Alfonso, San Luis Bertrán, 2022; https://histo-
ria-hispanica.rah.es/biografias/27854-san-luis-bertran

Fernández Rodríguez, Daniel, «Nuevos datos acerca de los reper-
torios teatrales en el primer catálogo de El peregrino en su pa-
tria», Studia Aurea. Revista de Literatura Española y Teoría Lite-
raria del Renacimiento y Siglo de Oro, VIII (2014), pp. 277-314.

Fernández Rodríguez, Daniel, Las comedias bizantinas de Lope 
de Vega: caracterización genérica, tradición y trascendencia, tesis 
doctoral, Universitat Autònoma de Barcelona, Barcelona, 2016.

Fernández Rodríguez, Daniel, Entre corsarios y cautivos: las come-
dias bizantinas de Lope de Vega, su tradición y su legado, Ibe-
roamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt, 2019.

Fernández Rodríguez, Daniel, «Valencia, Rodrigo Osorio, hacia 
1589: público, autor y fecha para El Grao de Valencia, de Lope 
de Vega», Anuario Lope de Vega. Texto, literatura, cultura, XX-
VIII (2022), pp. 367-400.

Ferrer Valls, Teresa, «Lope de Vega y la dramatización de la mate-
ria genealógica (II): lecturas de la historia», en La teatralización 
de la historia del Siglo de Oro Español. Actas del III Coloquio del 
Aula-Biblioteca Mira de Amescua, celebrado en Granada, del 5 al 
7 de noviembre de 1999 y cuatro estudios clásicos sobre el tema, 
eds. Roberto Castilla Pérez-Miguel González Dengra, Universi-
dad de Granada, Granada, 2001, pp. 13-51.

Fichter ,William L., «New Aids for dating the Undated Autographs 
of Lope de Vega’s Plays», Hispanic Review, IX (1941), pp. 79-90.

Friedman, Ellen G., «North African Piracy on the Coasts of Spain 
in the Seventeenth Century: A New Perspective on the Expul-

https://historia-hispanica.rah.es/biografias/27854-san-luis-bertran
https://histo-ria-hispanica.rah.es/biografias/27854-san-luis-bertran
https://histo-ria-hispanica.rah.es/biografias/27854-san-luis-bertran
https://histo-ria-hispanica.rah.es/biografias/27854-san-luis-bertran


Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 265

sion of the Moriscos», The International History Review, 1.1 
(Jan. 1979), pp. 1-16.

Friedman, Ellen G., Spanish Captives in North Africa in the Early Mo-
dern Age, The University of Wisconsin Press, Wisconsin, 1983.

Furió, Antoni, Història del País Valencià, Edicions Alfons el Mag-
nànim, Valencia, 1995.

García Cárcel, Ricardo, «La psicosis del turco en la España del 
Siglo de Oro», en Los imperios orientales en el teatro del Siglo de 
Oro. Actas de las XVI Jornadas de teatro clásico. Almagro, julio 
de 1993, eds. Felipe B. Pedraza Jiménez-Rafael González Cañal, 
Universidad de Castilla-La Macha, Almagro, 1994, pp. 23-24.

Gómez Bayarri, José Vicente, «El juego de la pelota valenciana en tiem-
pos de Juan Luís Vives» Serie histórica, 26 (2004), pp. 135-158.

Gómez, Jesús, Individuo y sociedad en las comedias (1580-1604) de 
Lope de Vega, Universidad Autónoma de Madrid, Madrid, 2000.

Goñi Gaztambide, José, «La polémica sobre el bautismo de los 
moriscos a principios del siglo xvi», Anuario de estudios de la 
Iglesia, 16 (2007), pp. 209-215.

Gracián de la Madre de Dios, Fray Jerónimo, El Tratado de la 
redención de cautivos en que se cuentan las grandes miserias que 
padecen los cristianos que están en poder de infieles, y cuán santa 
obra sea la de su rescate, Madrid, 1603.

Graullera Sanz, Vicente, «Los hostaleros del burdel de Valencia», 
Revista d’historia medieval, 1 (1990), pp. 201-216.

Guía de Arquitectura de Valencia, CTAV, Valencia, 2007.

Guía de Arquitectura de Valencia, CTAV, Valencia, 2010.

Guinot Rodríguez, Enric, «L’Horta de València: la fi d’un patri-
moni històric», Revista L’Espill, 20 (2005), pp. 162-175.

Guinot Rodríguez, Enric, El paisaje de la huerta de Valencia: ele-
mentos de interpretación de su morfología espacial de origen me-



266	D . Vaccari

dieval, en Historia de la ciudad. V: Tradición y progreso, CTAV, 
Valencia, 2008, pp. 115-129.

Haedo, Fray Diego de, Topografía e historia general de Argel, La 
Sociedad de Bibliófilos Españoles, Madrid, 1927-1929.

Iborra Bernad, Federico, «El Alcázar musulmán de Valencia: una 
hipótesis funcional», FORTMED2020. Defensive Architecture of 
the Mediterraneanm, X (2020), pp. 71-78.

Iborra Bernad, Federico, Martí Oltra, Javier, «Aproximación his-
tórica y topográfica al Alcázar islámico de Valencia», en Història 
de la ciutat VIII. Relat urbà de València, Ayuntamiento de Valen-
cia, Valencia, 2019, pp. 41-60.

Iriso Ariz, Silvia, «Estudio de la colección Gálvez: fiabilidad y sen-
tido de los apógrafos de Lope de Vega», Anuario Lope de Vega, 
3 (1997), pp. 99-143.

Jesús María, José de, Historia de la vida y virtudes del venerable 
hermano Fray Francisco del Niño Jesús, Uclés, 1624.

La orden de Santa María de la Merced (1218-1992), Instituto históri-
co de la Orden de la Merced, Roma, 1997.

Labarta Gómez, Ana, «La cultura de los moriscos valencianos», 
Sharq al-Andalus. Estudios Árabes, 20 (2011-2013), pp. 223-247.

Llamas Martínez, Jacobo, «Prólogo» a El rústico del cielo, en Lope 
de Vega, El rústico del cielo, ed. J. Llamas, en Comedias de Lope 
de Vega. Parte XVIII, coords. A. Sánchez Jiménez y A.J. Sáez, 
Gredos, Madrid, 2019, vol. II, pp. 617-794.

Llamas Martínez, Jacobo, «El rústico del cielo, de Lope de Vega, 
la biografía dramatizada de Francisco Pascual Sánchez, el beato 
de Alcalá y del Niño Jesús», Anuario Lope de Vega. Texto, litera-
tura, cultura, XXVII (2021), pp. 330-376. 

Llin Cháfer, Arturo, Beato Nicolás Factor Estaña, 2022; https://
historia-hispanica.rah.es/biografias/16120-beato-nicolas-fac-
tor-estana. 

https://ddd.uab.cat/pub/anulopveg/anulopveg/anulopveg_a2021v27/anulopveg_a2021v27p330.pdf
https://ddd.uab.cat/pub/anulopveg/anulopveg/anulopveg_a2021v27/anulopveg_a2021v27p330.pdf
https://ddd.uab.cat/pub/anulopveg/anulopveg/anulopveg_a2021v27/anulopveg_a2021v27p330.pdf
https://historia-hispanica.rah.es/biografias/16120-beato-nicolas-factor-estana
https://historia-hispanica.rah.es/biografias/16120-beato-nicolas-fac-tor-estana
https://historia-hispanica.rah.es/biografias/16120-beato-nicolas-fac-tor-estana
https://historia-hispanica.rah.es/biografias/16120-beato-nicolas-fac-tor-estana
https://historia-hispanica.rah.es/biografias/16120-beato-nicolas-fac-tor-estana


Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 267

Llin Cháfer, Arturo, Francisco Pascual Sánchez, 2022a; https://
historia-hispanica.rah.es/biografias/34371-francisco-pas-
cual-sanchez

Llopis Bauset, Frederic, El joc de pilota valenciana, Carena, València, 
1999.

Llorente, Teodoro, Valencia, Estab. tip. editorial de D. Cortezo, 
Barcelona, 1887.

López González, Concepción, Romaní López, Conxeta, «La Puerta de 
la Xarea de la muralla árabe de Valencia», FORTMED2024. Defen-
sive Architecture of the Mediterranean, XVII (2024), pp. 405-412.

Mancelli, Antonio, Nobilis ac regia civitas Valentie in Hispania, 
1608, reproducción facsímil, Societat Bibliogràfica Valenciana 
Jerònima Galés, Valencia, 2017; https://www.ign.es/web/cata-
logo-cartoteca/resources/html/031303.html

Marín Cepeda, Patricia, «Cuatro personajes en busca de autor para 
la Topografía e historia general de Argel: Haedo (arzobispo de 
Sicilia), Haedo (abad de Frómista), Sosa y Cervantes», en «Hos 
ego versículos feci…». Estudios de atribución y plagio, Iberoame-
ricana-Vervuert, Madrid-Frankfurt, 2010, pp. 103-140.

Martínez Moreno, Fernando, «Historia y evolución de las especies 
de naranjo en España y en Sevilla», en Desarrollo e innovación 
del sector citrícola de Cantilla, Ra-Ma, S.A., Editorial y Publica-
ciones, Madrid, 2020, pp. 33-50.

Martínez Ruiz, Enrique, «La defensa de las costas mediterráneas», 
en La expulsión de los moriscos y la actividad de los corsarios nor-
teafricanos: XLI Jornadas de Historia Marítima, ciclo de conferen-
cias-octubre 2010, cuadernos monográficos, 61 (2011), pp. 47-70.

Martínez Talón, Talía, Estudio y puesta en valor del tramo de mu-
ralla islámica de la Plaza del Ángel de Valencia, trabajo final de 
Máster en conservación y restauración de bienes culturales, Va-
lencia, 2014.

https://historia-hispanica.rah.es/biografias/34371-francisco-pascual-sanchez
https://www.ign.es/web/catalogo-cartoteca/resources/html/031303.html
https://historia-hispanica.rah.es/biografias/34371-francisco-pas-cual-sanchez
https://historia-hispanica.rah.es/biografias/34371-francisco-pas-cual-sanchez
https://historia-hispanica.rah.es/biografias/34371-francisco-pas-cual-sanchez
https://historia-hispanica.rah.es/biografias/34371-francisco-pas-cual-sanchez
https://www.ign.es/web/cata-logo-cartoteca/resources/html/031303.html
https://www.ign.es/web/cata-logo-cartoteca/resources/html/031303.html
https://www.ign.es/web/cata-logo-cartoteca/resources/html/031303.html


268	D . Vaccari

Massanet Rodríguez, Rafael, «San Pedro Nolasco y la Orden de la 
Merced, asunto literario en la obra de Alonso Remón», Cartha-
ginensia, XLI.79 (2025), pp. 97-117.

Montoya Beleña, Santiago, «Las clausuras femeninas desapareci-
das en Valencia: lo que va de ayer a hoy», en La Clausura feme-
nina en España e Hispanoamérica: historia y tradición viva, Real 
Centro Universitario Escorial-María Cristina, San Lorenzo de El 
Escorial, 2020, pp. 205-240.

Morley, S. Griswold, Bruerton, Courtney, Cronología de las come-
dias de Lope de Vega, Gredos, Madrid, 1968.

Mouyen, Jean, «El corral de la Olivera de Valencia y su público en 
la segunda mitad del xvii», en Comedias y comediantes. Estudios 
sobre el teatro clásico español, Universitat de València, València, 
1991, p.p 407-432.

Navarro Sorní, Miguel, San Juan de Ribera, 2022; https://histo-
ria-hispanica.rah.es/biografias/24844-san-juan-de-ribera

Oleza, Joan, «Del primer Lope al Arte nuevo», en Lope de Vega, 
Peribáñez y el Comendador de Ocaña, edición, prólogo y notas 
de Donald McGrady y estudio preliminar de Joan Oleza, Críti-
ca, Barcelona, 1997, pp. I-LV.

Oleza, Joan, «La propuesta teatral del primer Lope de Vega», Cua-
dernos de Filología, III (1981), pp. 251-308 (reeditado en Teatro 
y prácticas escénicas. II: La Comedia, Tamesis, Londres, 1986, 
pp. 251-308).

Ortiz Bordallo, M Concepción, «Contribución al estudio del 
léxico del Siglo de Oro español», Langues et Littératures, 8 
(1989/1990), pp. 107-139.

Pérez Bernabeu, Vicent et alii, Unitat didàctica. La pilota valencia-
na, Generalitat Valenciana Conselleria d’Educació, Investigació, 
Cultura i Esport, València, 2018.

Pérez Burgos, José Manuel, Nueva Tabarca, patrimonio integral en 
el horizonte marítimo, tesis doctoral, Universidad de Alicante, 

https://historia-hispanica.rah.es/biografias/24844-san-juan-de-ribera
https://rua.ua.es/bitstream/10045/73330/1/tesis_jose_manuel_perez_burgos.pdf
https://rua.ua.es/bitstream/10045/73330/1/tesis_jose_manuel_perez_burgos.pdf
https://histo-ria-hispanica.rah.es/biografias/24844-san-juan-de-ribera
https://histo-ria-hispanica.rah.es/biografias/24844-san-juan-de-ribera
https://histo-ria-hispanica.rah.es/biografias/24844-san-juan-de-ribera


Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 269

Alicante, 2016; https://rua.ua.es/bitstream/10045/73330/1/te-
sis_jose_manuel_perez_burgos.pdf

Pérez Burgos, José Manuel, «La ilustrada utopía de una ínsula for-
tificada», Boletín del Museo Arqueológico Nacional, 36 (2017), 
pp. 353-372.

Pérez Carazo, Pedro, Juan Ramírez de Arellano, 2022; https://histo-
ria-hispanica.rah.es/biografias/37249-juan-ramirez-de-arellano

Puig Montada, Josep, «Los moriscos, su expulsión y la situación de 
Valencia», en Diálogo e Historia. Actas del III Encuentro Interna-
cional del Diálogo de Civilizaciones, Centro Mohamed VI para el 
Diálogo de Civilizaciones, Santiago de Chile, 2010, pp. 197-214.

Remón, Alonso, Las Fiestas solemnes, y grandiosas que hizo la sa-
grada religión de N. Señora de la Merced, en este Convento de 
Madrid, a su glorioso Patriarca, y primero fundador san Pedro No-
lasco este año de 1629, Imprenta del Reyno, Madrid, 1630.

Rennert, Hugo A., Castro, Américo, Vida de Lope de Vega: 1562-
1635, Imprenta Hernando, Madrid, 1919.

Santisteban Cazorla, María Petra, Rodríguez Pasamontes, Jesús, 
Pastor Villa, Rosa, «La Lonja de la seda de Valencia», en Actas 
del II Congreso Internacional de Buenas Prácticas en Patrimonio 
Mundial: Personas y Comunidades, Universidad Complutense de 
Madrid, Servicio de Publicaciones, Madrid, 2015, pp. 560-572.

Seijo Alonso, Francisco G., Torres de vigía y defensa contra los pi-
ratas berberiscos en la costa del reino de Valencia, Alicante, 1978.

Serra Desfilis, Amadeo, «Ingeniería y construcción en las murallas de 
Valencia en el siglo xiv», en Actas del Quinto Congreso Nacional de 
Historia de la Construcción, Burgos, 7-9 junio, I. Juan de Herrera, 
SEdHC, CICCP, CEHOPU, Madrid, 2007, pp. 883-894.

Sirera, Josep Lluís, «La infraestructura teatral valenciana», en Tea-
tro y prácticas escénicas, II: La Comedia, Tamesis Books, Lon-
dres, 1986, pp. 26-48.

https://historia-hispanica.rah.es/biografias/37249-juan-ramirez-de-arellano
https://rua.ua.es/bitstream/10045/73330/1/te-sis_jose_manuel_perez_burgos.pdf
https://rua.ua.es/bitstream/10045/73330/1/te-sis_jose_manuel_perez_burgos.pdf
https://rua.ua.es/bitstream/10045/73330/1/te-sis_jose_manuel_perez_burgos.pdf
https://histo-ria-hispanica.rah.es/biografias/37249-juan-ramirez-de-arellano
https://histo-ria-hispanica.rah.es/biografias/37249-juan-ramirez-de-arellano
https://histo-ria-hispanica.rah.es/biografias/37249-juan-ramirez-de-arellano


270	D . Vaccari

Tomillo, Atanasio, Pérez Pastor, Cristóbal, Proceso de Lope de 
Vega por libelos contra unos cómicos, Establecimiento Tipográfi-
co de Fortanet, Madrid, 1901.

Toponímia dels Pobles Valencians. Jérica, Publicacions de l’Acadè-
mia Valenciana de la Llengua, Valencia, 2013,

Vázquez Fernández, Luis, San Pedro Nolasco, 2022; https://histo-
ria-hispanica.rah.es/biografias/35899-san-pedro-nolasco

Vega Carpio, Lope de, Poesía selecta, ed. Antonio Carreño, Cáte-
dra, Madrid, 2012.

Vega Carpio, Lope de, Fiestas de Denia al Rey Catholico Felipo III 
de este nombre, Valencia, 1599.

Vega Carpio, Lope de, Los locos de Valencia, ed. Carlos Peña 
López, Gredos/ProLope, Madrid, 2024.

Vega Carpio, Lope de, La viuda valenciana, ed. Teresa Ferrer, Cas-
talia, Madrid, 2001.

Vega Carpio, Lope de, Viuda, casada y doncella, eds. Ronna S. Feit-Do-
nald McGrady, Juan de la Cuesta, Newark, Delaware, 2006.

Vega Carpio, Lope de, Los Ramírez de Arellano, eds. Jesús Gó-
mez-Paloma Cuenca, en Comedias, XV / Lope de Vega, Turner, 
Madrid, 1998, pp. 679-768. 

Vega Carpio, Lope de, La pobreza estimada, eds. Jesús Gómez-Pa-
loma Cuenca, en Comedias, IX / Lope de Vega, Turner, Madrid, 
1994, pp. 552-655. 

Vega Carpio, Lope de, La viuda, casada y doncella, en Obras de 
Lope de Vega publicadas por la Real Academia Española [nueva 
edición]. Obra dramática, ed. Emilio Cotarelo, Imprenta de Galo 
Sáez, Madrid, 1930, tomo X, pp. 455-491. 

Vega Carpio, Lope de, El rústico del cielo, eds. Jesús Gómez-Palo-
ma Cuenca, en Comedias, XIII / Lope de Vega, Turner, Madrid, 
1997, pp. 395-465. 

https://historia-hispanica.rah.es/biografias/35899-san-pedro-nolasco
https://artelope.uv.es/biblioteca/textosAL/AL0846_LosRamirezDeArellano.php
https://artelope.uv.es/biblioteca/textosAL/AL0805_LaPobrezaEstimada.php
https://artelope.uv.es/biblioteca/textosAL/AL0857_ElRusticoDelCielo.php
https://histo-ria-hispanica.rah.es/biografias/35899-san-pedro-nolasco
https://histo-ria-hispanica.rah.es/biografias/35899-san-pedro-nolasco
https://histo-ria-hispanica.rah.es/biografias/35899-san-pedro-nolasco


Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 271

Vincent-Cassy, Cécile, «Fiestas de santos, fiestas de poetas: en torno 
a los festejos madrileños de 1629 en honor de San Pedro Nolas-
co», en Nuevos caminos del hispanismo. Actas del XVI Congreso de 
la Asociación Internacional de Hispanistas, Iberoamericana-Ver-
vuert, Madrid-Frankfurt am Main, 2010, vol. 2, p. 133.

Vidal, Francisco Juan, Lara Ortega, Salvador, Navarro Fajardo, 
Juan Carlos, Merlo Alessandro, «Fundaciones tabarkinas. Ta-
barka, Carloforte y Nueva Tabarca», Arché, 4-5 (2009-2010), 
pp. 273-278.

Vidal, Francisco Juan, «El dibujo anónimo de la antigua Tabar-
ka, Túnez», EGA. Revista de Expresión Gráfica Arquitectónica, 
17(19) (2012), pp. 90-101.

Vidal Gavidia, María Amparo, Las casas de Arrepentidas, institu-
ciones del perdón de mujeres pecadoras, Generalitat Valenciana, 
Valencia, 2001.

Villalón, Cristóbal de, Viaje de Turquía [1919], edición y prólogo 
de Antonio G. Solalinde, Espasa-Calpe, Madrid, 1965.

Vincent, Bernard, «Reflexión documentada sobre el uso del árabe 
y de las lenguas románicas en la españa de los moriscos (ss. xvi-
xvii)», Sharq Al-Andalus, 10-11 (1993-1994), pp. 732-748.

Weber de Kurlat, Frida, «Lope-Lope y Lope-preLope. Formación 
del sub-código propio de la comedia de Lope y su época», Segis-
mundo, XXIII-XXIV (1976), pp. 111-131.

Wilder, Thornton, «Nuevos instrumentos para fechar las come-
dias tempranas de Lope de Vega», en Lope en 1604, Universitat 
Autònoma de Barcelona-ProLope-Milenio, Bellaterra-Lleida, 
2004, pp. 189-196.

Zabala, Arturo, «El decorado verbal y otras observaciones en y 
sobre las comedias valencianas de Lope de Vega», en Comedias 
y comediantes. Estudios sobre el teatro clásico español, Universi-
tat de València, Departament de Filologia Espanyola, Valencia, 
1991, pp. 143-164.



272	D . Vaccari

Figura 1: Antonio Mancelli, Nobilis ac regia civitas Valentie in Hispania, 16081

1   Véase https://www.ign.es/web/catalogo-cartoteca/resources/html/031303.
html. Consulta del del 25 de junio de 2025.

https://www.ign.es/web/catalogo-cartoteca/resources/html/031303.html
https://www.ign.es/web/catalogo-cartoteca/resources/html/031303.html


Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 273

Figura 2: Situación aproximada de las murallas cristiana, árabe y romana 
de la ciudad de Valencia en el callejero actual. En color amarillo, la mura-
lla romana; en rojo, la muralla árabe; en azul la muralla cristiana; en negro, 
los tramos observables en la actualidad.2

2   Véase https://es.wikipedia.org/wiki/Muralla_%C3%A1rabe_de_Valen-
cia#/media/Archivo:Murallas_de_Valencia.png. Consulta del 25 de junio 
de 2025.

https://es.wikipedia.org/wiki/Muralla_%C3%A1rabe_de_Valen-cia#/media/Archivo:Murallas_de_Valencia.png
https://es.wikipedia.org/wiki/Muralla_%C3%A1rabe_de_Valen-cia#/media/Archivo:Murallas_de_Valencia.png
https://es.wikipedia.org/wiki/Muralla_%C3%A1rabe_de_Valen-cia#/media/Archivo:Murallas_de_Valencia.png


274	D . Vaccari

Figura 3: La construcción del nuevo recinto amurallado de Valencia en 
el siglo XIV según el grabado del frontispicio de la Primera Parte de la 
cronica general de toda España, y especialmente del reyno de Valencia de 
Pedro Antonio Beuter (Valencia, 1546) (Serra Desfilis 2007:889).

Figura 4: Dibujo anónimo de Tabarka (Túnez), sin fecha (Vidal 2012:90)



Las (otras) comedias valencianas del primer Lope	 275

Figura 5: Representación del alcázar en el primitivo escudo municipal de 
Valencia. Archivo Histórico Municipal de Valencia, tercer libro de Valls y 
Portals (Iborra Bernad-Martí Oltra 2019:47)



9 788893 926775

ISBN 978-88-9392-677-5


	_Hlk188945483
	_Hlk188945549
	_Hlk188945588
	_Hlk188946458
	_Hlk188946479
	_Hlk187757509
	_Hlk193987709
	_Hlk193384653
	_Hlk192869561
	_Hlk192869863
	_Hlk192870568
	_Hlk201829834
	3
	_Hlk206101380
	_Hlk206105011
	_Hlk206121621
	_Hlk206112053
	_Hlk206114374
	_Hlk206104061
	_Hlk206087808
	_Hlk206088542
	_Hlk206111767
	_Hlk206119097
	_Hlk206115972
	_Hlk206125728
	_Hlk206106261
	_Hlk206094664
	_Hlk206117629
	_Hlk206115530
	_Hlk206123063
	_Hlk206005423
	_Hlk206091692
	_Hlk206117368
	_Hlk206122650
	_Hlk206124225
	_Hlk206127559
	Luigi Giuliani y Marcella Trambaioli 
	Introducción

	Delia Gavela
	El engaño visual en la conformación cultural quinientista: el ejemplo de la viuda valenciana y otras comedias del Primer Lope*

	Luciana Gentilli
	El galán escarmentado lopeveguesco: «un saco en que cabe todo»

	Gaston Gilabert
	La escenificación de la maravilla a través de la métrica en Los celos de Rodamonte de Lope de Vega

	Emma González Mesas
	Lope en gondomar: sobre el modelo pastoril en tres comedias del fondo

	Gonzalo Pontón
	La conquista de la identidad (naturaleza del protagonista en las comedias tempranas de Lope de Vega)

	Milagros Torres
	Lope o la alegría en el tablado: eros, carnaval y primeros tanteos espectaculares en la comedia el molino

	Marcella Trambaioli
	La gestualidad de la actriz en el teatro lopesco, es decir: «la que tiene con deshonra el oficio de agradar»

	Debora Vaccari 
	Las (otras) comedias valencianas del Primer Lope


