CUM-SCIENTIA | Gollana i filosofia teoretica

Aldo Stella

Riflessioni teoretiche

Morlacchi Editore U.P



CUM-SGIENTIA | Gollana i filosofia teoretica
1.

Morlacchi Editore U.P.



La Collana della Rivista «Cum-Scientia» propone Monografie ¢ Quader-
ni. Le Monografie ospitano lavori che approfondiscono e sviluppano temi
di rilevanza squisitamente teoretica. Tali temi muovono bensi da punti di
vista diversi, onde allargare gli orizzonti filosofici, senza tuttavia smarrire il
senso e il valore di quella intenzione di verita che costituisce I'essenza stessa
della coscienza e della ricerca che in virtti di essa si esprime. I Quaderni,
invece, ospitano lavori che riflettono criticamente su di uno specifico tema
oppure su di una specifica Opera e sono volti a delineare un confronto tra
la concezione filosofica espressa dalla Rivista e altre concezioni filosofiche. I
contributi che verranno inviati saranno sottoposti a doppio referaggio ano-
nimo garantito da studiosi che, pur riconoscendo nella teoresi la comune
matrice, non appartengono ad un’unica scuola di pensiero, ma si aprono
a prospettive filosofiche di vario orientamento. In tal modo, la Collana si
propone come punto di incontro e di approfondimento di molteplici visio-
ni filosofiche, cio¢ come un’autentica agora di confronto e dialogo, affinché
possa emergere il senso di unita che pervade la ricerca.

Direttore

Aldo Stella

Comitato Scientifico

Andreas Arndt (Humboldt-Universitit Berlin); Francesco Bellino (Universita di
Bari); Stephen Brock (PUSC Pontificia Universita Santa Croce); Mattia Cardenas
(Universita Ca’ Foscari, Venezia); Ricardo F. Crespo (IAE Business School Buenos
Aires); Paul Gilbert (PUG Pontificia Universita Gregoriana); John Maloney
(University of Exeter UK); Massimiliano Marianelli (Universitd di Perugia);
Roberto Perini (Universita di Perugia); Carlo Scilironi (Universitd di Padova);
Davide Spanio (Universitd Ca’ Foscari, Venezia); Jean-Marc Trigeaud (Université
de Bordeaux); Carmelo Vigna (Universita di Venezia)

1 volumi sono sottoposti a peer review.



Aldo Stella

Riflessioni teoretiche

Morlacchi Editore U.P.



Prima edizione: 2023

ISBN/EAN (print): 978-88-9392-462-7
DOI: 10.57610/CS1VOLI1

OPEN ACCESS a m

The online digital edition is published in Open Access on series.morlacchilibri.com
Content license: except where otherwise noted, the present work is released under Cre-
ative Commons Attribution 4.0 International license (CC BY 4.0: http://creativecom-
mons.org/licenses/by/4.0/legalcode). This license allows you to share any part of the
work by any means and format, modify it for any purpose, including commercial, as
long as appropriate credit is given to the author, any changes made to the work are in-
dicated and a URL link is provided to the license.

© 2023 Author
Published by Morlacchi Editore
Pzza Morlacchi, 7/9, 06123 Perugia, Italy

www.morlacchilibri.com

Finito di stampare nel mese di ottobre 2023 presso la tipografia Logo stl, Borgoricco (PD).


http://creativecom-mons.org/licenses/by/4.0/legalcode
http://creativecom-mons.org/licenses/by/4.0/legalcode
http://creativecom-mons.org/licenses/by/4.0/legalcode
http://www.morlacchilibri.com

INDICE

Introduzione 9
PrimA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 13
1. Definizione preliminare di “verita” 13
2. Dalla verita determinata alla verita autentica 16
3. Lassolutezza della verita 19
4. Verita e relazione 24
S. Valore e funzione dell assoluto 33
6. L'insemantizzabilita dell assoluto 38
7. Funzione e intenzione 40
SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (II parte) 45
1. Verita e fondamento 45
2. Legittimita e veritd 48
3. Separati e distinti 52
4. Coessenzialita e unita 55
S. L’uno come condizione di intelligibilita dei molti 58
6. Verita, coscienza e auto-coscienza 67
7. Il pensiero del pensiero 70
8. La concezione funzionalista e il suo limite 71
9. La concretezza dell originario (fondamento) 81
10. Lassoluto, Dio e il mondo 85
11. L’unita e la prospettiva da cui viene colta 106
12. Il sapere come verita 115
TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 119
1. La “non-verita” come “verita relativa” 119
2. Verita assoluta e verita relativa 120
3. Verita relativa come “corrispondenza” 126
4. Le ‘due” verita 130
S. La verita determinata 141

6. Fondamento e dimostrazione (legittimazione) 144



QUARTA RIFLESSIONE | Realta e relazione 163

1. Atto e costrutto 163
2. La relazione come costrutto 167
3. La presunta originarieta della relazione 173
4. La relazione e la realta 176
S. La stratificazione dell esperienza e il primo livello 181
6. 1] secondo livello 183
7. Il terzo livello 191
QUINTA RIFLESSIONE | Il concetto di relazione 201
1. Considerazioni preliminari 201
2. Il concetto di relazione 203
3. Il costrutto relazionale e la necessita di rendere dinamico tale status 207
4. Ripresa tematica: aspetto sensibile e aspetto concettuale dell’esperienza 209
S. Valore intrinseco della relazione 236
6. Il terzo livello: la relazione come atto 242
7. Per concludere 259
SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 263
1. Per introdurre 263
2. Lo spirito come intentio veritatis 268
3. Intenzione, sapere, veritd 274
4. 1l sapersi del sapere come sapersi dell’assoluto 278
S. Intenzione e relazione 285
6. Lalternativa e l'enunciato 292
7. Intenzione e dialogo 298
8. Verita e dialogo 302
SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 309
1. Introduzione 309
2. Il discorso e la cosa 311
3. L’universo empirico-formale 319
4. Il riportare la realta al discorso 322
S. Funzione e valore 355
6. L’insemantizzabilita del valore (verita) 357
7. 1l significato 360

8. Valore e funzione del significato 365



9. Relazione come intentio realitatis (veritatis)
10. La dialettica di certezza-verita e ['enunciato

OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile

1. Introduzione

2. Fatto e ragione

3. Il tema del principio nella filosofia presocratica

4. L'essere di Parmenide

S. Negazione formale e negazione trascendentale

6. Innegabile e inevitabile

7. Innegabile e inevitabile in Hegel

8. La contraddizione in Hegel

9. Relazione e contraddizione

10. Relazione estrinseca e sintesi immanente

11. Il vero dal punto di vista dell inevitabile e dal punto di vista dell innegabile
12. L'emergere dell’innegabile

13. Il senso dell espressione “punto di vista dell’innegabile”
14. Il vero come condizione trascendentale della ricerca

15. Per concludere

BIBLIOGRAFIA

370
378

387

387
389
394
398
401
405
410
413
418
422
432
438
441
448
453

457



Introduzione

n questo scritto, proponiamo alcune riflessioni su temi che giudichia-

mo teoreticamente molto rilevanti. L’obiettivo ¢ quello di illustrare,
con una certa sistematicita, la prospettiva filosofica che abbiamo cercato
di proporre in molteplici altri lavori e che si pone in continuita ideale
con quella indicata da Giovanni Romano Bacchin, in particolare, e dalla
scuola padovana di metafisica classica, piti in generale.

Afhinché il progetto rapidamente tratteggiato possa realizzarsi, rite-
niamo utile per il lettore il rinvio, soprattutto in nota, ad alcuni dei no-
stri precedenti scritti, specialmente a quelli nei quali le tematiche - che
verranno di volta in volta trattate — hanno trovato la loro primitiva espo-
sizione, sovente pil esplicita e compiuta di quella comparente in questo
lavoro, nel quale si cerchera di ricapitolare i temi e di fornire loro una
concatenazione logica che consenta il configurarsi di un quadro concet-
tuale il piti possibile coerente e conseguente.

Precisamente con l'obiettivo di fornire un tale quadro, il discorso che
svolgeremo non sara una progressione lineare che tratta temi e conclude
la trattazione di un tema per passare a quello successivo. Poiché i temi
sono intrinsecamente vincolati, il discorso procede, ma anche retrocede
sul gia detto per approfondirlo ulteriormente.

Si comprende, in tal modo, la ragione dell’uso della parola “riflessio-
ne”. Con questa espressione intendiamo riferirci non soltanto al fatto che
ci facciamo guidare dal pensiero riflessivo e critico, ma altresi al fatto che
“riflessione” ¢, essenzialmente, “ripiegamento’, ossia ritorno su sé stessi,
sul gia detto, onde poterlo ripensare nuovamente per approfondirlo in
modo adeguato.

Le questioni fondamentali, pertanto, non verranno esaurite median-
te un’unica trattazione, conchiusa in sé stessa, ma ritorneranno in piu

cuM SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1



10 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

occasioni, quando si rendera necessario richiamarle perché lo richiede
'argomento e quando si riterra importante tornare sull argomento stesso,
perché la chiarificazione del concetto mediante il linguaggio non puo
mai venire considerata esaustiva.

Non desti meraviglia, inoltre, il numero piuttosto scarso di riferimen-
ti alle opere di altri filosofi e, in generale, un uso non troppo insistito
delle note. Si conservera, tuttavia, traccia del confronto, che ha accom-
pagnato la nostra ricerca, con il pensiero dei giganti della filosofia, in
particolare con Hegel e Severino.

Nello studio presente, tale confronto costituisce quello che potrem-
mo definire il “sottofondo della ricerca”, in modo tale che cio che compa-
re in primo piano ¢ 'esposizione della prospettiva teoretica che abbiamo
maturato proprio in forza di tale confronto.

Diciamo subito che, anche in questo caso, la ricerca ha come suo mo-
tivo ispiratore I'intenzione di veritd, la quale costituisce il fondamento
non soltanto di ogni teoria, ma anche di ogni discorso e di ogni enun-
ciato che si riferiscano alla realtd, intesa come realta oggettiva, e che, in
qualche modo, tale realta intendano riferire.

Cio offre occasione di contrapporre |'intenzione, che ¢ un tendere
alla veritd, cio¢ appunto alla realta oggettiva, alla pretesa, che opina di
poter inglobare la verita assoluta (la realth oggettiva).

Ci ¢ sembrato importante riproporre le ragioni della zeoresi pura, per
il fatto che, non soltanto nella cultura contemporanea, ma anche negli
studi filosofici che oggi vengono in genere proposti, essa viene sempre
pil spesso dimenticata, per porre al centro interessi epistemologici o fi-
lologici o storiografici, piuttosto che genuinamente teoretici.

E cosi, da un lato, lo spirito rappresenta il grande assente dalla cultura
contemporanea ¢, dall’altro, la necessita di intendere la verita come asso-
[uta ¢ stata sovente ignorata e, talvolta, addirittura negata, per lasciare il
campo a ricerche di settore, che si accontentano di verita relative perché
ritengono il tema della verita assoluta ormai desueto e non pitt degno di
effettiva attenzione.

Gli interessi dei filosofi contemporanei, infatti, sono in gran parte ri-
volti alla scienza empirica e sperimentale, come se essa potesse costituirsi



Introduzione 11

a prescindere da un’impostazione rigorosamente teoretica, per sua natura
rivolta alla verita in quanto tale, cioe alla verita assoluta.

Sia chiaro: riconoscere senso e valore dell assoluto non comporta, a no-
stro giudizio, negare le verita relative, ma riconoscere il livello sul quale
esse si pongono. Cio che intendiamo sostenere ¢ che, soltanto in virtl
della verita assoluta, le verita relative possono venire colte nella loro rela-
tivita e, quindi, nel loro limite.

Ebbene, ¢ precisamente tale coglimento che restituisce alla coscienza
la sua centralita, laddove il riduzionismo, che tende oggi ad affermarsi,
frequentemente si radicalizza o in quella concezione che viene definita
“monismo funzionalistico’, la quale riduce la mente ad un insieme di al-
goritmi, o in quell’altra concezione, che viene definita “monismo mate-
rialistico’, per il suo pretendere di affermare il primato della dimensione
biologica, cosi che sostanzialmente la mente viene risolta nel cervello.

In entrambe queste concezioni, la coscienza finisce per venire progres-
sivamente marginalizzata fino al punto di venire obliata e, spesso, addi-
rittura rinnegata.

A tale riduzionismo abbiamo dedicato vari scritti critici ai quali rin-
viamo, giacché nel presente lavoro non lo prenderemo in considerazio-
ne, poiché non lo riteniamo teoreticamente sostenibile. Esso, dunque,
risulta irrilevante per il punto di vista che a noi interessa prendere in
considerazione.

Ci concentreremo, invece, sui temi che giudichiamo teoreticamente
piu significativi e fondanti. Il tema dell’ originario, che coincide con il
tema del concreto, ¢ indubbiamente centrale. Per trattarlo adeguatamen-
te, sara necessario sottoporre a critica non soltanto le concezioni che
pretendono esplicitamente di negarne il valore, ma anche le concezioni
che credono bensi di valorizzarlo, ma, descrivendolo come una struttura,
finiscono di fatto per ridurlo ad una relazione.

Cio che abbiamo sostenuto con forza, e che intendiamo qui ribadire, ¢
quanto segue: se la relazione viene intesa in senso ordinario, cio¢ come una
sintesi, essa configura un costrutto contraddittorio e non soltanto aporetico.

Proprio per questa ragione, l'originario non ¢ riducibile ad una strut-
tura, che ha una priorita solo formale. Di contro, ['originario non puo



12 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

non valere come fondamento, il quale non pud non essere condizione
incondizionata.

La condizione incondizionata esercita un’influenza unilaterale sui
suoi condizionati, perché li condiziona senza venire condizionata da essi,
come invece accade per i termini della relazione.

La condizione incondizionata, inoltre, ¢ autonoma e autosufficiente,
dunque ¢ assoluta. Essa non pud non emergere, pertanto, oltre il sistema
che fonda, onde costituirne I’effettivo fondamento.

Essa, infine, non pud venire determinata, dal momento che, se venisse
determinata, scadrebbe a condizionato. N¢, quindi, puo venire sezantiz-
zata, perché trascende 'universo del discorso (linguaggio).

A nostro giudizio, affermare il primato della relazione, come viene
fatto assai spesso, anche se con diverse argomentazioni, significa confon-
dere il livello trascendentale, in cui si impone I'innegabile, con il livello
empirico-formale, che vale come I’ inevitabile.

Se il livello empirico-formale si costituisce poggiando proprio sul co-
strutto relazionale, trascendentale invece & | intenzione di verita (intentio
veritatis) che dalla verita ¢ evocata e nella veritd intende compiersi, affin-
ché solo la verita assoluta veramente, cio¢ innegabilmente, sia.

Un’ultima considerazione, in sede introduttiva. La filosofia, negli ulti-
mi tempi, ¢ stata suddivisa in molteplici filoni di ricerca e la tendenza alla
sua parcellizzazione sembra inarrestabile, in ossequio alla frantumazione
che caratterizza il conoscere scientifico, nel quale il metodo analitico ha
comportato la progressiva scomposizione dell’oggetto del conoscere ¢ la
conseguente iperspecializzazione delle conoscenze e delle competenze.

Se dovessimo definire la filosofia teoretica, quindi, ci sembra che po-
tremmo usare questa espressione: filosofia della “filosofia’, per il suo co-
stituire I'essenza stessa del filosofare e cioe la consapevole ricerca della
verita, ma della verita assoluta, mediante un pensiero che, seppure con-
dizionato da aspetti formali, tuttavia tende all’incondizionato e ad esso
aspira, onde coincidere idealmente con quell’assoluto che lo ha evocato e
strutturalmente lo costituisce e lo orienta.

A.S.

Perugia, Universita



PRrRiMA RIFLESSIONE
Sulla verita assoluta (1 parte)

1. Definizione preliminare di “verita”

Deﬁnire che cosa sia “veritd” ¢ una delle questioni fondamentali per
uno scritto di filosofia. Il presente scritto, in effetti, cerchera di de-
finire se puo venire definita la verita e, inoltre, in quale ambito la sua
definizione risulta inevitabile.

Iniziamo ricordando che sono state fornite numerose definizio-
ni e, spesso, si ¢ affermato che la verita ¢ un valore che compete ad un
enunciato.

Aristotele, per primo, ha sostenuto che vero e falso sono i due valori di
verita che possono essere assegnati ad un enunciato dichiarativo.

L’enunciato sarebbe “vero” se cid che dichiara corrisponde allo stato
delle cose cui si riferisce; “falso” in caso contrario. Da allora si parla di
concezione corvispondentista della verita o, in termini scolastici, di adae-
quatio rei et intellectus.

L’obiezione che viene rivolta a questa concezione ¢ la seguente: per
stabilire la corrispondenza (adaequatio), bisognerebbe collocarsi in uno
stato che valga come ulteriore tanto rispetto all’enunciato (in cuisi risolve
Uintellectus) quanto rispetto all’esperienza/realta (rez). Ma quale sarebbe
questo status?

Non si puo rispondere che sarebbe il “soggetto”, precisamente per la
ragione che, quando si usa espressione “inzellectus”, come abbiamo rapi-
damente indicato, il soggetto viene identificato e risolto nell’enunciato
in cui I'intelletto si esprime.

Si dovrebbe introdurre, pertanto, un “giudice” che vada oltre il sog-
getto empirico, il quale ¢ vincolato all’esperienza e dunque, proprio in

cuM SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1



14 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

quanto tale, non ¢ in grado di porsi ad un livello ulteriore rispetto a quel-
lo in cui si pone la sua relazione con lesperienza stessa.

Di tale relazione, infatti, egli costituisce un termine e, quindi, gli ¢
impossibile oggettivarla per giudicarla.

Solo un soggetto trascendentale potrebbe stabilire I'eventuale corri-
spondenza, in modo tale che la veriza, rappresentata dalla corrisponden-
za, si subordinerebbe alla veriza rappresentata dal gindizio trascendentale.

Per testare la consistenza dell’ipotesi proposta, e cioe dell’ipotesi che
laccertamento della verita della corrispondenza configuri il “compito” del
soggetto trascendentale, rileviamo per prima cosa un aspetto che a no-
stro giudizio ¢ cruciale.

Da quanto ¢ stato detto, emergono due concetti di verita. Per il primo,
“verita” & corrispondmzﬂ tra un enunciato e uno stato di cose; per il se-
condo, verita ¢ accertamento dell’effettiva corrispondenza indicata, cio¢
della verita della corrispondenza.

Notiamo quanto segue: chi propone un’idea corrispondentista di
veritd non dichiara di riferirsi ad un soggetto trascendentale, nonostante
che solo un soggetto trascendentale possa emergere effettivamente oltre
il soggetto empirico nonché oltre la relazione che vincola quest’ultimo
al campo della sua esperienza.

Se non che, qualora ci si riferisca soltanto al soggetto empirico — e
questo accade ordinariamente —, allora non si pud non riconoscere che
'accertamento messo in atto da quest’ultimo non riesce ad evitare il
progressus in indefinitum, perché il primo accertamento ne richiede un
secondo, un terzo, e cosl via.

Nessun accertamento operato da un soggetto empirico, infatti, riesce
effettivamente ad oggettivare la relazione empirica, giacché non emerge
verticalmente su di essa, ma continua a disporsi orizzontalmente, cosi che
risulta un accertamento intrinsecamente insufliciente.

Che ¢ come dire: nessun accertamento prodotto da un soggetto em-
pirico pud venire considerato definitivo (autentico), cosi che ognuno
lascia aperto lo spazio per I'ulteriore (di qui il progressus), stante che, ap-
punto, il livello della corrispondenza non viene effettivamente superato
dal livello dell’accertamento.



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 15

Eppure, la verita della corrispondenza non pud non appartenere ad
un livello inferiore rispetto alla verita dell’accertamento, giacché I'oggetto
dell’accertamento ¢ precisamente la corrispondenza.

Del resto, anche I’accertamento dovrebbe valere come un accertamen-
to legittimo, ossia come un accertamento effettivamente fondato. Quando,
allora, si potra ritenere fondato I’accertamento?

Si potrebbe ipotizzare di stratificare I'accertamento su molteplici li-
velli, fino a pervenire, almeno “idealmente™, ad un accertamento che,
accertando sé stesso (legittimando sé), accerti (legittimi) ogni altro da s¢,
inclusa la verita della corrispondenza.

Se non che, non ¢ possibile trattare soltanto il tema dell accertamento,
assunto cio¢ come se potesse venire considerato autonomamente: come
per sé stante.

Quanto abbiamo detto in precedenza, infatti, testimonia che non si
puo evitare di vincolare il discorso sull‘accertamento al discorso sul soggetto,
dal momento che “accertare” ¢ un’attivita compiuta da un soggetto.

Si impone, pertanto, il seguente esito: il soggetto dell’accertamento,
nonostante la teoria corrispondentista non lo preveda, non pud non
essere il soggetto trascendentale, appunto perché solo quest’ultimo puo
emergere oltre la relazione che vincola il soggetto empirico alla “sua”
esperienza.

La domanda che pero si impone, in questo caso, ¢ la seguente: puo
venire attribuita al soggetto trascendentale la funzione dell’accertare uno
stato empirico?

La questione che si apre, infatti, concerne la sua emergen-
za. Quest’ultima puod venire considerata effettiva, se il soggetto

1. L’uso qui dell’avverbio “idealmente” ci consente di precisare un punto che va ben oltre
quanto viene detto in questo primo paragrafo. Tale avverbio, infatti, riveste un significa-
to molto importante nel presente lavoro e anticiparne il valore pud essere utile per com-
prendere il senso stesso della nostra proposta teoretica. Come emergera progressivamente,
usando tale avverbio si intende compiere un autentico “salto prospettico”. Pur collocandosi
nell’ordine della finitezza, si intende cogliere il finito a muovere dall’infinito, il relativo a
muovere dall’assoluto. La consapevolezza del fatto che si tratta di un’aspirazione ideale,
cio¢ di un’intenzione che pud trovare una realizzazione soltanto ideale, ci ha indotto ad
usare I’avverbio indicato tutte le volte che ci siamo proposti il “salto prospettico” suddetto.
Nell’Ottava Riflessione, trattando il tema della distinzione teoretica di innegabile e inevi-
tabile, approfondiremo I’argomento.



16 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

trascendentale deve valere quale termine della relazione che intercorre
tra s¢ e la corrispondenza stessa?

E inoltre: il valore del soggetto trascendentale puo venire risolto nella
funzione da esso svolta?

2. Dalla verita determinata alla verita autentica

Il soggetto trascendentale coincide, come si evincera dal prosieguo
del lavoro, con I’ atto di coscienza che coglie il limite del soggetto empiri-
co proprio perché lo trascende.

Cio chessirichiede al soggetto trascendentale, qualora lo si pensi come
I accertatore, ¢ di formulare giudizi sulla relazione empirica e questo non
puo non comportare il configurarsi di una nuova relazione, quella che
ha per termini, da un lato, la relazione empirica e, dall’altro, il soggetto
trascendentale.

In tal modo, pero, il soggetto trascendentale viene incluso in una re-
lazione e ﬁm'sce cost per venire ipostatizzato, cessando necessariamente di
emergere oltre il soggetto empirico.

Qualora, poi, si affermasse che il soggetto trascendentale ¢ “legittimo”
(e “legittimante”) perché oggettiva la relazione empirica e su di essa puod
esprimere un giudizio (valutazione, accertamento), allora non soltanto s
attribuirebbe un attivita ad esso, laddove solo I a#t0 lo pud connotare (per
questo lo si identifica con ['atto di coscienza: tale aspetto verra approfon-
dito nel corso della trattazione), ma altresi si affermerebbe qualcosa di
molto significativo in ordine alla verita: /z verita risulterebbe tale perché
vincolata ad uno stato di cose, cioe perché i relazione ad altro da sé.

Da quanto detto, non si pud non concludere che, da un lato, la defini-
zione corrispondentista di verita assume la verita come relazione, dando
per scontata la verita della relazione; dall’altro, essa postula come suo
fondamento la verita dell accertamento, che perd non puo essere raggiun-
ta né da un soggetto empirico né da un soggetto trascendentale.

E tuttavia, anche se la verita dell’accertamento di fatto potesse venire
ottenuta, si tratterebbe di una verita effettiva, autentica? Una verita che



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 17

attenga all’universo fattuale — concernendo, appunto, stati di cose — ¢,
cio¢, una verita teoretica?

Il modello corrispondentista di verita, che ¢ uno dei modelli piu fre-
quentemente proposti, ci offre I'occasione - riflettendo sul suo limite
intrinseco — di mettere in evidenza il tratto distintivo fondamentale che
non pud non connotare la veritd, se di una verita autentica si intende
parlare.

Ebbene, cio che costituisce il punto di arrivo del discorso fin qui svol-
to ¢ che una verita, che si vincoli a “qualcosa” di diverso da sé e valga
come “verita di questo qualcosa’, non puo venire considerata lz verita in
quanto tale, cioe la verita teoreticamente intesa.

A nostro giudizio, insomma, la verita determinata non puo non veni-
re distinta dalla verita autentica, perché per essere autentica la verita non
puo essere vincolata, dipendente, subordinata.

Se la verita dipendesse, infatti, dipenderebbe da qualcosa di diverso da
s¢, cioe dalla non-verita.

La verita dell’accertamento, per tornare ad una verita che paradigma-
ticamente configura una verita determinata, risulta vincolata in moltepli-
ci sensi.

Innanzi tutto, nel senso che implica #n processo di accertamento in or-
dine a qualcosa e cosi dipende da cio rispetto a cui si progetta 'accerta-
mento medesimo.

In secondo luogo, vale come il risultato di tale processo e cosi dipende
dalle tappe che costituiscono il processo stesso, a cominciare dalla prima
che costituisce I’assunto.

In terzo luogo, 'accertamento si traduce in un giudizio e, poiché
tanto |'accertamento quanto il giudizio si dispongono su cio che viene
accertato ( giudicato), consegue che la verita viene intesa di nuovo come
relazione.

Di qui la nuova domanda: la relazione pud venire assunta come veri-
ta, se non si ¢ prima assunta come vera, cio¢ come originaria, la molteplici-
ta, stante che la relazione non puo non poggiare sulla dualita dei termini
relati nonché su di un zesso che dovrebbe vincolarli, valendo come “terzo
termine”?



18 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Infine, non si puo non considerare quello che ¢ 'aspetto fondamen-
tale. La verita, per valere come “accertamento’, dovrebbe essere in grado
di accertare sé stessa, ossia di stabilire la propria verita.

In questo caso, tuttavia, non si potrebbe non riconoscere che, nell’ac-
certare la propria veritd, la verita si disporrebbe su sé medesima.

Con questa conseguenza: per un verso, la verita si ridurrebbe ad un
fatto, proprio nella misura in cui valesse come “cid che viene accertato”;
per altro verso, nella misura in cui valesse come “la condizione accertan-
te”, essa verrebbe intesa come un’attivitd, la quale per sua natura compor-
ta la relazione a cio su cui si esercita.

In tal modo, la verita si distinguerebbe 77 sé in una verita accertante
ed in una verita accertata, cosi che si finirebbe per imporre alla verita una
differenza intrinseca, che non potrebbe non opporla a s¢ medesima.

Orbene, il discorso che siamo andati svolgendo mette capo a due im-
portanti conclusioni, che esponiamo per ricapitolare il gia detto e defini-
re il punto di movenza della ricerca successiva.

La prima: la teoria corrispondentista della verita postula un soggerzo
accertante, che non pu(‘) essere un soggetto empirico, il qualc non oggettiva
la relazione che intrattiene con I'esperienza dal momento che vale come
suo momento, ma non pud essere neppure un soggezto trascendentale.

Se quest’ultimo viene inteso come oggestivante la relazione empirica,
allora esso viene comunque risucchiato nella relazione alla relazione em-
pirica, si che la sua emergenza non pud non risultare fittizia.

Autentica emergenza, infatti, ¢ solo quella di cio che si sottrae al vin-
colo decretato dalla relazione, cosi che non ¢ di certo quella disegnata
dall’ attivita.

Semmai, per indicare 'autentica emergenza, si puo fare riferimen-
to all’atto, il quale coglie il limite proprio perché lo ha oltrepassato
(trasceso)>

La seconda: la teoria corrispondentista della verita non puo non im-
plicare la riduzione della verita ad accertamento e cio significa attribuire

2. Sul senso dell’emergenza dell’atto si tornera a piti riprese nel corso della presente trat-
tazione e si cercherd anche di indicare la ragione per la quale I'atto ¢ il frascendersi stesso
dell’attivitd, stante che ¢ il trascendersi della relazione che struttura I’attivith medesima.



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 19

ancora alla veritd valenza relazionale. Tanto la corrispondenza quanto
I'accertamento, infatti, sono relazioni.

Qualora, pero, la verita venisse intesa in senso relazionale, allora essa
non potrebbe non postulare la differenza, dal momento che la relazione,
come detto, poggia sulla dualiza.

Con questo approdo: se ladifferenza ¢ intesa come “esterna” alla verita,
allora la verita si trova a postulare I’ a/tro da sé, dunque la non-verita, alla
quale finisce inevitabilmente per vincolarsi e, quindi, per subordinarsi.

Se, invece, la differenza ¢ intesa come “interna” alla veritd, allora la
verita si distingue, in sé, da sé stessa e risulta essere, al tempo stesso, verita
e non-veritd, contraddittoriamente.

Come uscire, allora, dall’aporia che si configura nella duplice impos-
sibilitd, quella di assumere per vero cio che non é in grado di legittimarsi
¢ quella di assumere /a legittimazione come una relazione della verita con
s¢ stessa?

3. Lassolutezza della verita

Ripartiamo da questo punto: non si puo richiedere alla verita di ac-
certare la propria verita perché, in tal modo, non soltanto ci si disporreb-
be fuori dalla verita — e, tuttavia, si pretenderebbe di imporre una norma
alla verita stessa —, ma altresi si postulerebbe che la verita necessiti di
un’ulteriore legittimazione, cosi che essa non sarebbe effestivamente veri-
ta, stante che di tale legittimazione abbisognerebbe.

Da cio si evince che la veritd non puo non essere indipendente da con-
dizionamenti estrinseci, cosi che essa aut ¢ di per sé legittima aut non ¢
verita affatto.

In altre parole, la verita non puo non dipendere solo da sé stessa. Questa
dipendenza, tuttavia, non puo venire intesa come un suo distinguersi in
s¢, tale da configurare un “s¢” che ¢ indipendente ¢ un “sé¢” che dipende.

Nel dire che la veritd pu6 dipendere solo da sé stessa si intende dire,
dunque, che la verita ¢ assolutamente indipendente e, proprio per questo,
¢ interamente verita.



20 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Essa, insomma, é interamente indzpmdem‘e e per questa ragione ¢ as-
soluta, o non ¢ verita affatto.

La prima definizione di verita risulta, quindi, la seguente: veriza é in-
dipendenza o, se si preferisce, liberta da condizionamenti estrinseci.

Il falso, infatti, non ¢ indipendente: esso dipende proprio da quel vero
che pretende, pero, di negare e dal quale, invece, viene negato/falsificato.

Falsum, non per niente, ¢ participio passato del verbo latino fallere e
indica “cio che ¢ stato falsificato”: il falso appartiene al passazo, nel quale
si presentava come se fosse vero.

Il vero, di contro, non lascia che il falso sia nel presente, cosi che il
vero, a rigore, smaschera (ha smascherato) la contraffazione che il falso
rappresenta.

In questo senso e per questa ragione, si puo affermare che nessuna
determinazione ¢ vera, dal momento che dipende da (¢ funzione di) ogni
altra determinazione.

Questa dipendenza verra presa in esame quando verra trattato il con-
cetto di “determinazione”. Qui, invece, si deve sottolineare con forza che
solo l'assoluto é veramente indipendente: esso, lo indica anche il suo etimo,
¢ ab-solutums, cio¢ “sciolto da vincoli, da relazioni”

Soltanto [identita dell assoluto, questo ¢ il punto, ¢ vera identita, per-
ché solo essa ¢ veramente autonoma e autosufficiente nonché una con sé
stessa.

Ogni altra identita, infatti, esibisce bensi, a livello empirico-forma-
le, autonomia e autosufficienza, ma queste ultime non sono effettive,
dal momento che il vincolo alla differenza ¢ costitutivo dell’identita
determinata.

L’identitd determinata — come vedremo nel terzo paragrafo della
SecondaRiflessione - si pone in forza del limite, chelade-termina proprio
perché la de-limita e, dunque, la riferisce ad a/tra identita determinata.

Che ¢ come dire: se la verita autentica coincide con Uidentita dell as-
soluto, e solo dell’assoluto, per contrario I’identita che dipende da altro
da sé ¢ identita condizionata, cosi che costituisce un’identita relativa o
sistemico-formale, 'unica identita che la forma riconosce.

Non si tratta in nessun caso, pertanto, di un’autentica verita, nel senso
che la verita non puo assumere la forma di un’identita determinata, cosi



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 21

che la stessa “definizione” di veritd — anche la definizione che la indica
come “assoluta” — dovra venire attentamente ripensata, poiché I’essere
della verita non puo non emanciparsi dalla stessa definizione che pretende
di inglobaria.

La verita determinata, arigore, ¢ soltanto una verita condizionata, sia nel
senso che si pone a condizione che si pongano altre identita determinate
sia nel senso che si pone a condizione di presupporre almeno tre categorie,
per loro natura esclusivamente formali: identita’, differenza e relazione.

Tali categorie, infatti, strutturano un qualunque sistema, poiché esse
consentono di costituire un insieme di elementi fra di loro univocamente
vincolati e ciascuno identico a sé medesimo, si da valere come differente da
ogni altro.

In ordine ad un tale sistema — ¢ solo in ordine ad esso — si pone la ve-
rita relativa e si pone o perché coerente con altre verita piti basali oppure
perché configura una di queste verita basali, che sono gli assiomi (pre-
messe, assunti, presupposti) del sistema che la accoglie, appunto, come
“verita relativa’.

Di contro, I'assoluto ¢ funzione solo di sé stesso, cio¢ dipende solo da sé
stesso, senza che cio significhi che esso si sdoppia in un assoluto soggetto
(indipendente) ¢ in un assoluto oggetto (dipendente).

Quando si dice che I'assoluto dipende solo da sé stesso si dice, gio-
va ripeterlo, che I'assoluto non dipende da altro, nemmeno da sé assunto
come altro a sé stesso.

Poiché I'assoluto ¢ assolutamente indipendente, esso ¢ assolutamente
vero, cosi che si evince che la verita autentica ¢ sinonimo, appunto, di
autosufficienza: la verita coincide con il valore che consiste nel non neces-
sitare di altro per essere.

Soltanto I'assoluto, quindi, ¢ vero e solo esso pud veramente venire
definito “fondamento”

3. %ando si parla di “identitd” dell’assoluto, pertanto, non si intende una cazegoria for-
male, giacché la medesimezza dell’assoluto non si pone mediante il riferimento (relazione)
alla differenza, come vale per I'identitd determinata, ma autonomamente, iz s¢ stessa ¢ per
sé stessa (xaf’ atd). Solo quella dell’assoluto, quindi, ¢ identita autentica, perché & un’effet-
tiva unita con sé medesima.



22 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’assoluto ¢ # fondamento non soltanto perché non abbisogna d’altro
per essere, ma anche perché smaschera la presunta sufficienza del determi-
nato (fondaro).

Esso, pertanto, non ¢ fondamento nel senso che pone i fondati (le
molteplici determinazioni), cio¢ non ha valore tetico, ma ha valore abla-
tivo, nel senso che roglie la loro pretesa di valere come autonomi e autosuf-

ficienti: voglie, ciog, la loro presunta immediatezza.

L’assoluto, inoltre, ¢ innegabile — cosi come lo ¢ la verita, che ¢ tutt’u-
no con lassoluto — proprio per la ragione che, essendo assoluto, ¢ fuori
dalla portata della negazione oltre a costituirne il fondamento.

Precisamente per la ragione che I'assoluto costituisce il fondamento
anche della negazione, esso consente di cogliere il limite di quest’ultima,
cosi che non ¢ la negazione che nega il fondamento, ma ¢ il fondamen-
to che consente 'emergere del limite di intelligibilita della negazione
medesima.

Quest’ultima, intesa come la funzione logica del negare, e cioé come
negazione formale, non pud non disporsi su qualcosa di determinato,
onde essere determinata essa stessa, evitando cosi di valere come negazio-
ne “vuota” o “astratta’ (negazione di nulla).

Il concetto di “negazione” ¢ vincolato al concetto di “fondamento’,
sia perché il fondamento (I’assoluto) risulta innegabile, sia perché la ne-
gazione pretende di esercitarsi proprio sul fondamento, onde saggiarne la
consistenza.

Per approfondire il tema, che ¢ cruciale, facciamo notare che il con-
cetto di “innegabilitd”, il quale ritornera spesso nel presente scritto, coin-
cide con il concetto di “veritd’, ma solo se adeguatamente inteso.

Per spiegare la precisazione, facciamo riferimento all’innegabilita del
principio di non contraddizione, che da pil parti ¢ sostenuta con forza.
A nostro giudizio, invece, tale innegabilita domanda di venire discussa.

L’#\eyyos, inteso come negazione della negazione del principio di
non contraddizione, non perviene effettivamente all’innegabilitd del
principio stesso, stante il fatto che questo dipende dalla negazione e ad
essa si subordina (il tema verra ripreso e approfondito nel secondo para-
grafo delle Terza Riflessione nonché nella seconda annotazione al para-
grafo 6 della medesima Riflessione).



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 23

Il principio di non contraddizione, insomma, viene detto bensi “in-
negabile”, ma non lo ¢ veramente. La sua innegabilita, a ben guardare, ¢
solo fittizia e va intesa zel senso per il quale anche ogni determinazione,
se pensata da un certo punto di vista, risulta tale.

Se sottoposta alla funzione logica del negare, infatti, ogni determina-
zione sembra essere innegabile: senza I’ essere di cid che dovrebbe venire
negato, non si determinerebbe la funzione del negare, si che il negato
non viene mai qﬁm’mmmte negato.

Lo status ora indicato riveste una notevole importanza, da un punto
di vista speculativo. Esso, quindi, domanda di venire bene interpretato.

Lungi dall’indicare I’innegabilita del determinato, come inizialmen-
te sembrerebbe, esso, a rigore, evidenzia [’inefficacia della negazione for-
male, ¢ questo ci sembra un approdo estremamente importante perché
dimostra che anche la “potenza” della negazione, alla luce della verita
dell’assoluto, viene radicalmente ridimensionata®.

Cio che emerge dal discorso svolto ¢ che tra negazione formale e ne-
gato si instaura un circolo, che ¢ un vero e proprio diallele: 'una rinvia
all’altro, e viceversa (viziosamente), si che la negazione formale configu-
ra la contraddizione del richiedere ci6 che pretende di negare.

Se dalla negazione I’attenzione si sposta sulla determinazione, allora
non si puo non rilevare che ogni determinazione — e questo va aggiunto
per precisare adeguatamente il tema della negazione — ¢ essa stessa una
negazione, nel senso che si pone in quanto zega ogni altra determinazio-
ne e da ogni altra determinazione viene negata.

Usando una formula pili icastica, si potrebbe dire che essa si pone de-
terminatamente 77 forza della negazione che consente di determinarla.

La negazione formale, per essere piti chiari, zon cancella la determi-
nazione, ma anzi la pone empiricamente, perché consente di determinar-
la (limitarla), ancorché non la ponga come innegabile, ma, al contrario,
come insuﬁcimte a sé stessa, perché necessitante di 2/tro per essere.

4. “L’immane potenza del negativo’, di cui parla Hegel nella Fenomenologia dello spirito
(GW.E. Hegel, Die Phinomenolagie des Geistes (1807), in Simtliche Werke, dritte Auflage
der Jubilaumsausgabe, Bd. 2, hrsg. von H. Glockner, Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad
Cannstatt 1964; trad. it. di E. De Negri, Fenomenologia dello spirito, Vol. I, La Nuova Italia,
Firenze 1976, sec. rist. della sec. ediz. (1960), p. 26f si risolve, dunque, nella sua immane
debolezza.



24 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

In quanto necessitante di altro, U'identita determinata poggia sulla
differenza, in modo tale che I’altro la costituisce strutturalmente, intrin-
secamente, ed essa si trova, da un lato, a cercare di esc/udere (negare) la
differenza (che la nega) per costituirsi come identitd; dall’altro, a zegare
questa stessa esclusione per potersi determinare effettivamente.

Con questo esito: la determinazione, non essendo la verita, non ¢ ve-
ramente intelligibile (autosufficiente), come il sistema empirico-formale
la presenta, e quindi zon pué non (necessariamente) tendere all’autosuth-
cienza, che trova solo nella verita in cui in-tende togliersi.

Di questa “intenzione” ci occuperemo pill avanti e a piu riprese — in
particolare, nel secondo paragrafo della Sesta Riflessione — per la sua rile-
vanza teoretica. Del suo valore ideale, invece, cominceremo a parlare gia
nella seconda annotazione al prossimo paragrafo.

ui, per fornire una prima conclusione al discorso che abbiamo inizia-
to sul tema del “finito” (“determinato”), che ¢ tema di estrema importanza,
diremo che I'identita determinata, poggiando sulla differenza, fa della dif-
ferenza la sua stessa essenza, cosi che essa non soltanto non ¢ sufficiente a
sé stessa (come ¢ emerso poco sopra), ma pilt radicalmente, avendo come
propria essenza I'altro da sé, non puo non valere come la negazione di sé
medesima, dunque come il proprio negarsi.

4. Verita e relazione

Una verita che dipenda solo da sé stessa, pertanto, configura /a verita
assoluta. Se dipendesse da altro da s¢, dipenderebbe dalla non-verita (sa-
rebbe funzione della non-veritd), contraddittoriamente.

Per converso, solo [z verita assoluta & veriti autentica. Essa vale come

fondamento — dicevamo — proprio perché ¢ in grado di fondare sé stessa,
ossia perché ¢ in grado di autolegittimarsi, ma questa autolegittimazione
non ¢ una funzione che la verita esercita su sé stessa.

E, piuttosto, la sua assolutezza che la svincola da ogni relazione: tanto
da quella estrinseca, che le imporrebbe la necessita di riferirsi ad altro;

5. Anche su questo tema torneremo sovente, perché centrale nell’economia del presente
discorso.



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 25

quanto da quella intrinseca, che imporrebbe la differenza al suo interno,
cosi che la non-verita — che configural’a/tro dalla verita — verrebbe intro-
dotta nella verita stessa.

La legittimazione dell’assoluto non ¢, quindi, esito di un qualche in-
tervento esterno all’assoluto o che I'assoluto compie su sé stesso: I'as-
soluto ¢ di per sé legittimo, proprio perché sufficiente a sé stesso e perché
interamente sé stesso, cioe non diviso, in sé, in un sé legittimante e in un sé
legittimato (il discorso verra ripreso, in particolare, nel paragrafo 2 della
Seconda Riflessione).

In quanto assoluta, inoltre, la verita non soltanto ¢ innegabile, come
detto nel precedente paragrafo, ma altresi ¢ indicibile, cioe ¢ inafferrabile
(indeterminabile, insemantizzabile), perché ¢ anche fuori dalla portata
del discorso e del linguaggio. Dire la sua indicibilita equivale a dire che
essa non pud venire detta senza venire contraddetta.

Poiché, pero, essa non puo venire contraddetta, proprio per la ragione
che emerge oltre il dire non potendo venire ridotta a determinazione — la
quale configura cio che il dire ¢ in grado di riferire —, se ne ricava, allora,
che la volonta di determinarla (dirla) si rivela una insensata pretesa® ¢ la
scelta di non determinarla (non dirla) si rivela non gia la rinuncia a ricer-
carla, quanto piuttosto I’ intenzione divolgersi ad essa, lasciandosi da essa
guidare ¢ inverare, senza pretendere di imporle una determinatezza che
ne negherebbe I’assolutezza, cio¢ il valore.

Che ¢ come dire: la verita non ¢, a rigore, cio di cui si parla, ma cio
in virtsy di cui si intende parlare. Si intende parlare della verita in virti
della verita stessa, senza incorrere nell’errore di scambiare I'intenzione
per la pretesa e 'oggetto del dire per la condizione trascendentale del
dire stesso.

Dimenticare che /a veritd non puo venire ridotta ad oggetto del dire,
insomma, significa capovolgere I’intenzione del dire nella pretesa del dire
stesso, che ¢ appunto quella di inglobare la verita nella trama del discorso,
ancorché essa sia richiesta come emergente onde valere quale fondamento
del discorso medesimo.

6. Il senso per il quale non si pud evizare di dire di essa, anche per dire che non ¢ dicibile,
emergera progressivamente, allorché si trattera il tema della differenza teoretica di innega-
bile e inevitabile.



26 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

La stessa definizione della verit autentica, pertanto, ¢ la traduzione ine-
vitabile del suo innegabile trascendere ogni dipendenza e, quindi, ogni de-
terminazione, si che la verita 7oz puo non emergere anche oltre la sua stessa
definizione.

Annotazione prima

L’assoluto non puo venire confuso con la fotalitd, se per “totalitd” si intende
I’insieme di tutte le determinazioni. Un conto, infatti, ¢ il “tutto” inteso come
“intero”; altro conto ¢ il “tutto” inteso come “insieme” e che viene sovente defi-
nito “totalitd”, intendendo il “tutto-di-parti”.

Per chiarire la differenza indicata, prendiamo le mosse da questo punto: la tota-
litd intesa come “insieme”, va notato prima ﬁzcie, non comprende soltanto tutte
le cose (determinazioni), ma anche tutte le relazioni che sussistono tra tutte le
cose, almeno se la relazione viene intesa come medio, ossia in forma di ipostasi.
La totalita configura, quindi, un’infinita quantitativa, ossia numerica, tant’e
che sarebbe pili corretto definirla “indefinitivita”.

Anche la totalita, pertanto, risulta non determinabile, ma non per la ragione
che, essendo assoluta, non puo venire limitata, ma perché, essendo “indefinita”
— giacché non si ¢ mai in grado di affermare di avere colto tutte le possibili de-
terminazioni —, essa costituisce una quantz’td incrementabile e cid non la rende
mai determinabile in forma definitiva.

Aggiungiamo che, qualora appunto la relazione venga intesa come medio, come
ci ha insegnato Platone nel Parmenide’, allora si dovranno considerare come
elementi del tutto anche le relazioni tra le relazioni, in modo tale che le deter-
minazioni si moltiplicheranno ulteriormente.

La conseguenza non puo che essere questa: I’intero domanda di venire inteso
come infinito, ossia come assoluto.

Al pari dell’assoluto (infinito), infatti, esso non puo non escludere ogni rela-
zione estrinseca, che lo dividerebbe in un intero 7z sé e in un intero per altro,
nonché ogni relazione intrinseca, che lo dividerebbe in parti: gli elementi che
finirebbero per costituirlo.

Intero e assoluto, pertanto, si rivelano un medesimo: assolutamente intero il
primo e interamente assoluto il secondo.

Se, invece, si negasse che intero e assoluto sono un medesimo, allora si dovreb-
be indicare la differenza che sussiste tra di essi, differenza che I’assoluto non

7. Riprenderemo il tema nel paragrafo 2 della Quinta Riflessione.



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 27

pud non negare — stante che non ammette un a/fro da s¢ — ¢ che nemmeno
’intero puo accettare.

Dove dovrebbe porsi, infatti, tale differenza? Non #a I'intero e Iassoluto,
come abbiamo appena visto, ma nemmeno zell intero, perché cid6 comporte-
rebbe ancora la distinzione dell’intero in un “in s¢” e in un “per altro”, la quale
negherebbe proprio I’intero, riducendolo alla sintesi di due componenti diverse
fraloro.

La distinzione di intero e assoluto posta nell’intero, inoltre, farebbe dell’as-
soluto un momento dell’intero e cid non potrebbe non configurare una
contraddizione.

Del resto, coloro che intendono I'intero nel senso della sintesi di elementi, eb-
bene costoro eo ipso lo riducono a composto ¢, cio¢, riducono 'assoluto ad u in-
sieme di parti relative (proprio in quanto parti che si riferiscono reciprocamen-
te), si che Iassoluto finisce, contraddittoriamente, per dipendere dal relativo.
E, da capo, qualora costoro pretendano di negare I'identita di intero e assolu-
to e assumano l’intero indipendentemente dall’assoluto, allora ¢ da chiedersi
come possano comunque considerarlo una sinzesi, se la sintesi implica necessa-
riamente la suddivisione dell’intero negli elementi che costituiscono la sintesi
stessa, cosi che I'intero sarebbe, insieme, unito ma anche diviso e anche questo
modo di considerarlo non puo non configurare una contraddizione.

Se, insomma, le parti sono conservate ciascuna nella propria identita di “parte’,
allora la loro unione ¢ solo una giustapposizione che mantiene la loro differen-
za, si che anche la divisione viene mantenuta. Precisamente per questa ragione,
Uintero non pud valere come sintesi cosi come 'assoluto non pud non essere
interamente uno con sé stesso.

Annotazione seconda

Nel paragrafo 3 si ¢ detto che Iassoluto ¢ fondamento. Rileviamo che molto
spesso, anche in ambito filosofico, i termini “fondamento” e “principio” vengo-
no assunti come sinonimi.

A nostro giudizio, essi possono bensi venire assunti come sinonimi, ma a con-
dizione di precisare bene il significato che si intende assegnare all’espressione
“principio”.

Se, infatti, per “principio” si intende il “primo elemento” di una serie o il “pun-
to di movenza” di una procedura, allora esso non puo non venire distinto dal
“fondamento”.

Per svolgere la funzione dell’“inizio” o del “cominciamento’, cio¢ dell’aprire
una serie o del valere come assunto di un sistema o di una procedura, infatti,



28 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

il principio non puo non essere determinato e, in quanto tale, non gli si puo
attribuire valore assoluto, ma solo relativo: relativo alla serie che esso apre o al
processo che da esso ¢ innescato.

Di contro, il “fondamento’, per essere autentico fondamento — lo abbiamo gia
visto, ma giova ripeterlo —, deve fondare sé stesso, dunque deve essere auzono-
mo e autosufficiente, cio¢ deve essere assoluto, giacché soltanto I'assoluto zon
dipende da altro (non é funzione di altro da sé).

Il determinato, invece, si pone perché si oppone, cosi che la differenza viene in-
sopprimibilmente implicata, anche se viene implicata per venire esclusa.
Precisamente per questa ragione, il fondamento non svolge una funzione, alme-
no se “colto” a muovere dalla sua assolutezza, cio¢ dal suo valore, che consiste
proprio nel valere quale esclusione in atto di ogni altro dal fondamento stesso.
Nel presente scritto, noi useremo “principio” e “fondamento” come sinonimi,
a meno che non venga esplicitamente indicato che al principio viene attribu-
ito il significato di “iniziale” e quindi, in questo caso, lo si intende in senso
determinato.

Per precisare ulteriormente il discorso in ordine all’assolutezza del fondamen-
to (principio) e al suo coglimento, intendiamo sottolineare un aspetto che giu-
dichiamo della massima importanza: un tale “coglimento” non pu6 non avere
valore soltanto ideale, giacché fattualmente si pud cogliere I'assoluto (I’ infinito)
solo a muovere dal relativo (finito), negandolo dunque come assoluto.

Il punto da rimarcare con forza, tuttavia, ¢ che I'intenzione oltrepassa il punto
di vista precisamente per la ragione che si intende cogliere 'assoluto andando
oltre il relativo.

Per cercare di chiarire il tema dell’intenzione, che ¢ centrale nella nostra ricerca
e per questo motivo verra trattato in molteplici occasioni, iniziamo con il riflet-
tere sul “so di non-sapere” socratico.

A nostro giudizio, tale costrutto ¢ fondamentale, perché indical’ emergenza del
sapere sul non-sapere. Soltanto in virtt del sapere autentico, cio¢ di quel sapere
che coincide con la presenza del fondamento a sé stesso e per questo vale come
“trascendentale’, ¢ possibile infatti cogliere il limite di ogni sapere che ha conte-
nuti determinati e che per questo vale come un sapere solo “formale”

Il sapere formale, inoltre, se viene pensato alla luce del sapere antentico, non pud
non risultare un sapere non effettivo, dunque un non-sapere, stante / zrriduci-
bile distanza che pone tra sapere e saputo.

Ebbene, cosi come il vero sapere mette in evidenza il limite del non-sapere, al-
trettanto I’assoluto, che coincide con il sapere autentico perché coincide con la
verita (si veda il paragrafo 12 della Seconda Riflessione), consente di cogliere il
limite del relativo.



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 29

Se ne ricava che l'assoluto, o il sapere che ¢ tutt’uno con l'assoluto, ¢ la condi-
zione incondizionata, ossia la condizione inoggettivabile di ogni oggettivazione.
L’assoluto, quindi, non puo venire determinato, ma ¢ 7 virti dell’assoluto che
viene determinato il determinato ed ¢ sempre in virtu dell’assoluto che la co-
scienza puo cogliere il /imite della propria dimensione empirica ed emergere
come coscienza trascendentale.

Se I’emergenza della coscienza trascendentale oltre 'universo empirico-forma-
le configura /a verticale, ossia [’innegabile esigenza di fondamento, di contro
I’universo che domanda di venire fondato costituisce la dimensione orizzontale,
che non ¢ innegabile ma soltanto inevitabile: il soggetto che ricerca la verita (il
cercante) si colloca proprio in tale universo, cosi che da esso 7oz puo prescinde-
re, ancorché di esso la coscienza riesca a cogliere il limite.

Se la coscienza coglie il limite del sistema (universo), cio significa che zon ¢
totalmente ed esclusivamente immersa nel sistema (universo) stesso.

Si dira, allora, che il soggetto, per il suo collocarsi nel sistema, ¢ “empirico” e la
stessa coscienza ¢ empirica, nella misura in cui ha un contenuto determinato.
Per contrario, si intende #/ soggetto “trascendentale” (e /z coscienza “trascen-
dentale”) quando si parla del suo andare oltre il limite che segna il finito.
Ancorché segnato dal limite, tuttavia, # finito non é sostituibile, proprio perché
I'innegabile non si colloca iz continuiti con I’inevitabile, si che essi non sono
Sfungibili.

Se I'innegabile sostituisse I’inevitabile, allora andrebbe ad occupare lo “spazio
concettuale” che compete all’inevitabile e, dunque, decadrebbe ad inevitabile
esso stesso. In questo senso, 'universo dei determinati, non essendo sostituibi-
le, ¢ imprescindibile, ma non per questo ¢ intelligibile.

Qualora fosse intelligibile, infatti, non si configurerebbe come la domanda stes-
sa di intelligibilita: il farto ¢ la richiesta di una ragione autentica che possa legit-
timarlo. Non di meno, ancorché il fatto non sia di per sé intelligibile, tuttavia
puo venire sostituito solo da un altro fatto.

Tornando all’assoluto, rileviamo che, poiché di fatto esso pud venire pensato
— ammesso, ma assolutamente non concesso, che esso possa venire ridotto ad
“oggetto” di pensiero — solo a muovere dall’universo dei determinati — che co-
stituisce Iinevitabile proprio perché include inevitabilmente il cercante —, ad
esso viene comungque attribuita una funzione, dal momento che viene costretto
entro la relazione con cid che pretende di determinarlo.

Da un certo punto di vista, pertanto, si impone la consapevolezza che il valore
dell’assoluto impedisce innegabilmente di ridutlo a funzione, proprio perché
la funzione lo riferisce ad a/tro da sé¢; da un altro punto di vista, invece, non si



30 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

puo non riconoscere che, muovendo dal relativo, si finisce inevitabilmente per
attribuire all’assoluto proprio quella funzione che contraddice il suo valore.
Ordinariamente, la funzione che viene attribuita al fondamento assoluto &
quella di legittimare (fondare) i dati (le determinazioni) che costituiscono 'u-
niverso empirico-formale. Se non che, in questo modo ’assoluto si troverebbe
alegittimare il finito, il quale invece ¢ insufficiente a sé stesso e, quindi, zon puo
essere legittimo né puo venire legittimato.

L’unica funzione che pud venire attribuita all’assoluto, se di “funzione” non
si puo evitare di parlare — e cio per la ragione che lo si pensa a muovere dal-
la presupposizione del determinato —, ¢ quella de-assolutizzante, cio¢ critica
dell apparenza.

Che ¢ come dire: nella misura in cui i dati (le determinazioni, il finito) ven-
gono assunti come inevitabili, la funzione del fondamento assoluto non puo
non essere quella del togliere la loro pretesa di valere come se fossero autonomi e
autosufficienti, cioé comze se essi stessi fossero assoluti.

Quanto detto mette in evidenza un nodo cruciale: seppure il cercante si col-
lochi inevitabilmente nell’ordine della finitezza, la sua intenzione autentica ¢
proprio quella di riferirsi all’assoluto, ma non dal punto di vista del finito, bensi
dal punto di vista dell’assoluto stesso, perché solo cosi si supera innegabilmente
il limite rappresentato dal “punto di vista”

Stiamo parlando dell’“intenzione diveritd’, la quale intende quella verita che sisa
essere inoggettivabile e, pertanto, irraggiungibile. La domanda che ci poniamo
¢ la seguente: che cosa attesta questo “intendere”, se la verita ¢ inoggettivabile?
Per cercare di rispondere prendiamo avvio da questa precisazione: |'intenzione
non puo venire ridotta ad uno stato soggettivo, cio¢ al progezto di un soggetto
che pretenda di pervenire alla verita, conservandosi perd nella sua identita di
soggetto e, quindi, nella sua sr7iducibile distanza da essa.

Di contro, I'intentio veritatis, lungi dal valere quale stato soggettivo, costituisce
Iessenza stessa della coscienza, la sua dimensione trascendentale, che si esprime
come trascendimento in atto del finito, dunque di ogni stato soggettivo nonché
del soggetto in quanto tale.

L’intentio veritatis havalore fondamentale perché indica l'intenzione di perdersi
nella verita proprio per togliere ogni distanza da essa.

In tal modo, non soltanto la verita costituisce cid che evoca e orienta I’inten-
zione, dunque opera in essa ¢ mediante essa, ma inoltre il soggetto empirico
subisce un’intrinseca trasformazione in virt dell’ intentio veritatis: il soggetto
empirico si invera in senso trascendentale precisamente perché si essenzializza in
quell’ azto che ¢ Uintenzione stessa.



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 31

Siamo cosi tornati al punto che ¢ stato gia evidenziato e che ¢ decisivo: I'in-
tenzione di verita si caratterizza non soltanto per il suo tendere alla verita, ma
soprattutto per il suo intendere di togliersi in essa per essere uno con essa.
L’intenzione diventa intenzione di veritd, insomma, quando ¢ totalmente pro-
tesa alla veritd, fino ad intendere di perdersi in essa per salvarsi veramente, che
significa intendere di porsi dalla prospettiva della verita stessa.

Orbene, allorché si parla dell’assoluto, comze se ci si potesse identificare con esso,
si fa valere proprio questa intenzione che spinge il cercante oltre sé stesso, verso
quella verita assoluta che permane fattualmente irraggiungibile, ma che ideal-
mente & presente e operante nell’intenzione che alla verita si volge perché dalla
verita ¢ evocata.

Che ¢ come dire: 'intenzione di porsi dal punto di vista dell’assoluto puo avere
valore soltanto ideale, perché fattualmente si permane sempre al di qua di esso.
E tuttavia, se non si intendesse coincidere con il punto di vista della stessa ve-
ritd, allora in primo luogo si rinuncerebbe alla vera ricerca, che non pud non
essere ricerca della verita perché orientata dalla verita, e in secondo luogo non
si potrebbe spiegare il coglimento del limite del finito.

Il finito viene colto nel suo limite perché tale limite ¢ stato oltrepassato e,
nell’oltrepassarlo, ci si é consegnati alla verita, che vale come il superamento di
ogni “punto di vista”, incluso quello che impropriamente le viene attribuito.
Un’ultima considerazione va riservata al sistema empirico-formale. Tale siste-
ma, da un lato, richiede il fondamento come emergente, perché solo se assoluto
esso ¢ autentico fondamento.

D’altro lato, pero, il sistema pretende di inglobare in sé quel medesimo fonda-
mento che richiede come emergente, perché vorrebbe ridurlo ad un proprio
elemento, onde poterlo determinare e dire.

Se non che, qualora il fondamento venisse inglobato, cesserebbe per cio stesso
di essere assoluto e, di conseguenza, cesserebbe di valere come fondamento.
Con questo approdo: il sistema dei determinati, non potendo includere in sé il
fondamento, ossia non potendo utilizzarlo in funzione fondativa, non pud non
(necessariamente, cioe innegabilmente) ripiegare su sé stesso, mediandosi, ossia
oltrepassando la propria parvente immediatezza.

Tuttavia, poiché il sistema fa valere la propria inevitabile pretesa di conservar-
si, e di conservarsi come se fosse immediato, esso non puo evitare di sostitui-
re la legittimazione autentica con la presupposizione, che costituisce una falsa
legittimazione.

Il sistema, sotto la spinta della sua pretesa di conservarsi, ¢ costretto insomma
a sostituire il fondamento, che vale come il prerequisito — cio¢ come ciod che
¢ richiesto quale condizione & parte ante, cio¢ come il principio di cui non v'é



32 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

principiato (che da esso consegua) —, con il presupposto, il quale a rigore si pone
perché presuppone cio che lo presuppone.

Senza il “posto” che lo presuppone, infatti, esso non si configurerebbe come
“presupposto’, cosi che tra posto e presupposto si instaura un circolo che non
puod non essere vizioso e, pertanto, non pud di certo costituire un’autentica
legittimazione (fondazione).

Non di meno, solo il presupposto pud venire utilizzato (strumentalizzato) dal
sistema come se potesse svolgere la fiunzione del legittimare (fondare) il sistema
stesso.

Se non che, il presupposto non puo legittimare il sistema non soltanto perché
del sistema abbisogna per valere come “suo” presupposto, ma altresi per il fatto
che assume il posto (il sistema) cosi come questo si presenta, senza discuterlo.
Di contro, il fondamento ¢ effettivo proprio per la ragione che impone a cio
che ¢ insufficiente a sé stesso di trasformarsi intrinsecamente, si che esso non
legittima il finito nella forma in cui questo si presenta, ma lo spinge ad andare
oltre tale forma onde realizzarsi come tensione all’infinito.

Il fondamento, si potrebbe anche dire per sintetizzare, impone al sistemna dei
determinati di trascendersi, proprio in quanto anch’esso risulta segnato dalla
medesima fizitudine che caratterizza ogni singolo determinato.

Annotazione terza

L’assoluto, dunque, non soltanto ¢ innegabile, ma ¢ anche indeterminabile e
cio per la ragione che non solo ¢ fuori della portata della negazione, ma, piu
radicalmente, ¢ fuori della portata della relazione e, quindi, del discorso, il quale
pretende di riferire (referre) l'assoluto riferendolo a qualcosa di diverso dall’as-
soluto stesso, ossia a quel sistema di riferimento che ¢, appunto, il discorso.
Coloro che pensano di averlo determinato come “indeterminabile” (e di avere
determinato, pertanto, come “indeterminabile” anche la verita) non si avve-
dono di non avere determinato I'assoluto (la veritd), ma solo /impossibilita di
determinarlo.

Cio6 che assume forma determinata, insomma, ¢ la consapevolezza che determi-
nare I’assoluto configura la piu stridente delle contraddizioni: de-terminare,
infatti, significa de-limitare, ossia circoscrivere con un limite, e ’assoluto ¢ tale
precisamente per la ragione che ¢ sciolto da limiti.

L’idea di assoluto, pertanto, non ¢ un’idea determinata, che possa collocarsi ac-
canto alle altre idee, ma costituisce il valore ideale che implicitamente connota
ogni idea autentica. Tale valore consiste nell’intendere I'unita nella e oltre la
molteplicitd, un’unita nella quale la molteplicita venga meno a sé stessa.



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 33

Solo con I’idea di assoluto, quindi, il valore trova effettiva esplicitazione, per-
ché solo I'assoluto costituisce la vera unita. Ebbene, in tale unitd — e questo
costituisce il nodo della questione — il valore ideale dell’assoluto é tutt 'uno con
il suo essere reale, cio¢ con la vera realta: la realta oggettiva.

Mediante Iidea, potremmo anche aggiungere, si esprime I intenzione di coglie-
re (vedere: 18¢a deriva dal verbo greco dpdw, che significa “vedo”) I'unita che
fonda ogni molteplicitd, nel senso che Iidea vede il comune che assimila enti
diversi, cioe 'unita che raccoglie una molteplicita di esemplari fino al punto
ideale di neutralizzare le loro differenze e di ricondurli tutti a quell’ unica idea.
Ebbene, I'idea di assoluto esprime in massimo grado e in forma eminente que-
sta intenzione, perché I’assoluto ¢ quell’idea di unita o, se si preferisce, quell’ #-
nita ideale in cuila molteplicita come tale viene neutralizzata e si risolve nell -
nita che é ['assoluto stesso.

Si potrebbe dire anche cosi: I’idea di assoluto esprime in forma esemplare il
compimento di quell’ aspirazione all’unita che connota ogni idea particolare,
cosi che nell’idea di assoluto si risolvono in una unitd ideale le molteplici idee
determinate.

Tale idea, come abbiamo indicato poco sopra, esprime, da un lato, 'azzo del
togliersi di ogni idea determinata e, dall’altro, la necessita di un ulteriore togli-
mento: il togliersi dell’idea stessa di assoluto, la quale zon puo essere distinta
dall’assoluto ma deve essere tutt 'uno con esso, appunto nel senso che nell’asso-
luto “ideale” e “reale” non possono non essere un medesimo.

L’assoluto, infatti, costituisce I'unitd vera e definitiva in cui essere ¢ pensare,
reale ¢ ideale, e in generale ogni dualita si supera e la stessa contrapposizione di
determinato/indeterminato viene meno a sé stessa.

S. Valore e funzione dell assoluto

Per chiarire quanto ¢ stato detto nell’annotazione seconda compa-
rente nel precedente paragrafo, nella quale si ¢ introdotto il discorso sul
“valore” e sulla “funzione” dell’assoluto, riprendiamo da questo punto:
se ci si intende riferire all’assoluto, non si pué non riconoscerne il valore.

L’assoluto ¢ il valore che non pud venire ridotto a funzione, per la ra-
gione che la funzione lo disporrebbe in relazione ad altro da sé, laddove
il valore configura proprio la negazione di questo a/zro.

Il valore dell’assoluto, pertanto, non pué non (innegabilmente, necessa-
riamente) sottrarsi alla riduzione a funzione. Questo costituisce il nodo



34 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

teoretico dell’annotazione indicata, per lo meno se si esamina la questio-
ne intendendo porsi dal punto di vista dell assoluto medesimo.

Ora, riteniamo importante apportare una precisazione al discorso
svolto, affinché risulti chiara la ragione per la quale zon si puo evitare di
parlare di funzione dell assoluto.

Se, infatti, intenzione di chi si volge all’assoluto ¢ porsi dal punto di
vista dell’assoluto stesso, tuttavia non si pud non rilevare che, nel riferirsi
all’assoluto, di fatto si postula come essente proprio quell’a/tro da esso che
I’assoluto non pud non escludere, ma che il riferimento (la relazione) non
puo non implicare.

Che ¢ come dire: I'intenzione di coincidere con I'assoluto ¢ innegabi-
le; il fatto di “riferirsi” ad esso a muovere dall’altro da esso ¢ inevitabile, si
che l'universo empirico-fattuale risulta innegabilmente inevitabile.

L’inevitabile, quindi, indica I'impossibilita stessa di prescindere dai
farti (dalle determinazioni), una volta che si presupponga il porsi di quel
soggetto empirico che ¢ tale proprio perché ¢ frontale e reciproco ad essi.

Innegabile, invece, ¢ la necessita che tale soggetto empirico e il campo
del suo disporsi vadano oltre la loro esistenza determinata, poiché I'e-
sistente (I’ente, la determinazione) non pud non intendere di essere ve-
ramente; dunque, non pud non intendere di pervenire a quel vero, che ¢
Pessere stesso (’assoluto): I’ intenzione, infatti, & la sua autentica essenza
ontologica.

L’aspetto che ora ci interessa indagare ¢ il seguente: una volta che 'or-
dine empirico-formale sia stato presupposto, ¢ cio abbiamo detto essere
inevitabile, come si esercita su di esso Uinfluenza (il condizionamento, il
potere) della condizione incondizionata, cio¢ dell’assoluto?

La prima cosa da sottolineare ¢ che 'ordine empirico-formale presende
di instaurare una relazione con il fondamento, in modo tale da inglobarlo e
da fargli svolgere la funzione del legittimare (fondare) I'ordine stesso.

Se non che, il fondamento, cio¢ Iassoluto, 7on pué non (necessaria-
mente) sottrarsi a questo vincolo, cosi che la funzione svolta dalla cond;-
zione incondizionata non puo venire confusa con quella che gli richiede
il sistema.

Nel caso dell’assoluto, ci sembra preferibile parlare di “funzione in-
diretta’, poiché essa non ¢ svolta, appunto, nel senso che [assoluto entra



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 35

in relazione con cid su cui svolge la sua funzione, dal momento che, al
contrario, esso svolge la sua funzione precisamente per il suo zon entrare
in relazione con altro da sé.

L’assoluto svolge, infatti, la sua funzione in conseguenza del suo essere
¢io che ¢é, cioe del suo valore, che lo sottrae ad ogni vincolo. E tale funzio-
ne esprime /effetto che 'assoluto ha sul relativo (condizionato), una volta
che il relativo sia stato presupposto.

Orbene, come abbiamo detto, tale “effetto” non puo venire inteso nel
senso della funzione del fondare, stante che il fondamento assoluto non
legittima affatto I'universo dei determinati.

Al contrario, |’ “effetto” deve venire inteso nel senso dello smaschera-
mento: I'assoluto, si potrebbe anche dire, svolge la funzione del fonda-
re non nel senso che pone le determinazioni, ma nel senso che, invece,
nega la loro effettiva posizione, dal momento che si tratta di una mera
presupposizione.

Precisamente per questa ragione, parliamo di funzione de-assolutiz-
zante o relativizzante o critica.

Essa ¢ tale perché lascia emergere il limite intrinseco del determinato,
il quale si presenta si come autonomo e autosufhiciente, dunque come
assoluto, ma in effetti ¢ intrinsecamente vincolato alla differenza, che di-
venta la sua stessa condizione di possibilita.

A quanto abbiamo detto si deve aggiungere anche un’altra precisa-
zione. Se si pretendesse che I'assoluto svolga la funzione che il finito gli
richiede, e che consisterebbe nel legittimare il determinato cost come que-
sto si presenta, allora ci si troverebbe nella seguente situazione: I’assoluto
verrebbe incluso in quella presunta relazione legittimante che non soltanto
lo vincolerebbe al finito, ma inoltre decreterebbe la sua stessa finitezza.

In tal modo, I’assoluto verrebbe negato nella sua assolutezza e, dun-
que, nel suo valore, cosi che perderebbe eo ipso la sua funzione autentica-
mente legittimante, che ¢ la funzione de-assolutizzante®, volta a ricondur-
re il finito alla sua vera natura.

Che ¢ come dire: solo la condizione incondizionata ¢ effettivamente
fondante. Ma tale condizione, proprio perché incondizionata, 7oz puo

8. Riprenderemo il tema della funzione dell’assoluto nel paragrafo 7 della presente
Riflessione nonché nel paragrafo 11 della Seconda Riflessione.



36 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

venire posta, precisamente per la ragione che, se venisse posta, verrebbe
determinata e cesserebbe di valere come condizione incondizionata, cio¢
assoluta.

Essa, dicevamo, condiziona senza entrare in relazione con il condizio-
nato, perché tale relazione decreterebbe la sua negazione.

Con il seguente approdo, che ¢ di primaria importanza: ¢ in virtu
dell’essere incondizionato (il vero essere) che il condizionato cessa di pre-
tendere di valere come assoluto, cio¢ come vero essere.

Ogni sistema della teoria, a sua volta, non puo non venire considerato
come solo relativamente legittimo, perché risulta tale soltanto in relazione
ad assunti o ad altri sistemi che fungono da premesse.

Cio, tuttavia, non puo portare alla conclusione della relativita del tut-
to — all’affermazione “tutto ¢ relativo” — perché I'assoluto ¢, é innegabile
ed ¢, anzi, il solo ad essere innegabile, cio¢ autenticamente vero.

Proprio per il suo essere assoluto esso vale — lo ripetiamo — come la
de-assolutizzazione in atto di cio che si presenta come se fosse assoluto —
le immediatezze empirico-formali — senza esserlo.

%ando abbiamo parlato di “funzione indiretta” svolta dall’assoluto,
intendevamo precisamente questo: poiché esso non entra in relazione
con il determinato, inchioda quest’ultimo al suo limite ontologico in vir-
ti del suo semplice essere, che ¢ autonomo e autosufhciente.

In forma icastica: é i/ suo essere assoluto che impone al relativo (determi-
nato) di negarsi nella sua pretesa assolutezza.

Cio premesso, risulta opportuno prendere in considerazione la cosa
anche a muovere da un altro aspetto. L’assoluto ¢ la condizione incondi-
zionata in virtl di cui la coscienza, ispirata (illuminata, informata, con-
dizionata) dall’assoluto medesimo, perviene a sapere la reale natura del
determinato, ossia ne riconosce il limite di intelligibilita.

Proprio perché in grado di cogliere il limite del finito, e quindi di
de-assolutizzarlo, la coscienza di cui si sta parlando non ¢ la coscienza em-
pirica, la quale ¢ frontale e reciproca al finito, ma la coscienza trascenden-
tale, la quale emerge innegabilmente oltre la coscienza empirica, e il finito
che le ¢ frontale, precisamente per la ragione che tanto della coscienza
empirica quanto del finito essa coglie il limite e /o coglie perché l'assoluto
le consente di coglierlo.



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 37

Che ¢ come dire: se la coscienza coglie il limite del finito, allora cio
non puo non dimostrare che essa trascende la sua dimensione empirica,
che la rende finita, e puo farlo perché si lascia inverare dall assoluto, unica
condizione che consente di rilevare il relativo come relativo perché indu-
ce 'emergere della coscienza come a#to: 'atto di coscienza.

L’assoluto, potremmo quindi aggiungere, svolge una funzione indiret-
ta per una ragione ulteriore, rispetto a quella individuata in precedenza:
per la ragione che é in forza della mediazione della coscienza trascenden-
tale (cio¢ dell’ atto di coscienza), ispirata dall’assoluto stesso, che si emerge
oltre il relativo e cio consente di riconoscere la sua pretesa di presentarsi
come se fosse assoluto.

Tale pretesa, smascherata dall’atto che trascende il finito, diventa poi
inevitabilmente contenuto della coscienza empirica, e per questa ragio-
ne puo venire detta, ma il contenuto non puo venire confuso con cid in
virtty di cui (l'atto condizionato dall’incondizionato) si pone in quanto
contenuto determinato’.

Sia la funzione siala mediazione, dunque, sono il modo finito, cio¢ ine-
vitabile, di indicare I’assoluto, che invece ¢ innegabile: /innegabile stesso.

Funzione ¢ mediazione costituiscono, pertanto, il fungere ¢ ['ope-
rare dell’innegabile nell’inevitabile, nonostante che, dal punto di vista
dell’innegabile, quest’ultimo non entri in rapporto con I’inevitabile né si
sottragga ad esso, stante che per [’innegabile c'é solo Iinnegabile.

In questo senso, la condizione incondizionata condiziona senza veni-
re condizionata da cid che condiziona e il fondamento (I’innegabile, la
stessa condizione incondizionata) ¢ richiesto (dall’inevitabile) come i7 sé
essente, cioe come indipendente dalla stessa richiesta, e precisamente per
questa ragione esso ¢ richiesto come assoluto.

9. L’atto di coscienza, se colto a muovere dall inevitabile, presenta una duplice natura: una
natura che lo vincola a cio su cui emerge e una natura che lo proietta verso ci6 che lo evoca
(condiziona) e che costituisce cid in cui esso innegabilmente intende compiersi. Si tornera
spesso su questo nodo, in particolare nei paragrafi 12 e 13 dell’Ottava Riflessione.



38 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche
6. L’insemantizzabilita dell assoluto

Il discorso fin qui svolto ¢ teso a dimostrare che ’assoluto non puo
venire determinato, quindi non pud nemmeno venire detto. Eppure, lo
si ¢ nominato piu volte e si ¢ detto di esso. Non si ¢ caduti, forse, in una
contraddizione?

A nostro giudizio non si tratta di una contraddizione teoretica, ma di
una contraddizione formale'’: essa, cio¢, attiene soltanto al linguaggio.

Dunque, non riguarda l'intenzione che lo struttura come linguaggio e
che, per sua natura, ¢ intentio veritatis.

Il linguaggio, infatti, intende dire cid che effettivamente ¢, ossia inten-
de riferire la realtd nel suo essere autentico e non intende affatto costruire
I'oggetto del proprio dire.

Se non che, esso, nel riferirsi alla realta (al vero essere), finisce per rife-
rire la realta al proprio modo di riferirla, cioe finisce per ridurre l'essere a
semantema. E questo costituisce I'autentica contraddizione.

Non si puo non ribadire, tuttavia, che Iintenzione che costituisce il
dire non ¢ quella di ridurre la realta a discorso, ma, al contrario, di con-
formare il discorso alla realta.

Il problema si pone per la ragione che, per conformarsi alla vera real-
td, cioe alla realta oggettiva, che ¢ la realta dell’essere, cio¢ dell’assoluto, il
discorso dovrebbe perdere i suoi tratti caratterizzanti.

Dovrebbe, quindi, abbandonare la pretesa — che ¢ la negazione stessa
dell’intenzione — di includere I’assoluto nella relazione che ¢ il dire —
dire, infatti, & “riferire” (che ¢ da refero, da cui relatus) —, perché cio si-
gnifica ridurre 'assoluto a termine, per sua natura relativo e determinato.

Abbandonare la pretesa significa riconoscere il lmite del dire (si
approfondira il tema nella Settima Riflessione), cio¢ la sua intrinseca
contraddittorieta.

Esso, infatti, intende bensi fondarsi sulla realtd, per evitare di scadere
in uno sproloquio, ma poi pretende di inglobare il fondamento (la real-
td), modellandolo in forza del proprio modo di riferire.

10. Si veda quanto scritto su questo punto anche nel paragrafo 6 della Sesta Riflessione,
nell’annotazione seconda al paragrafo 4 della Settima Riflessione e nel paragrafo 13
dell’Ottava Riflessione.



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 39

Avere coscienza di questa contraddizione non puo comportare la 7:-
nuncia al dire né, ovviamente, la rinuncia all’assoluto.

Non si puo rinunciare all’assoluto proprio perché, semmai, ¢ I’assolu-
to che “rinuncia” all’altro da sé, nel senso che non lo contempla affatto,
anzi costituisce la 7agione del venir meno di tale “altro”.

Non si puo rinunciare al dire perché non si da un’alternativa ad esso,
si che il dire si rivela inevitabile. 1l silenzio, infatti, ¢ esso stesso una forma
di linguaggio, perché ¢ passibile di molteplici interpretazioni, e inoltre
acquista senso solo nel sistema che ¢ il linguaggio medesimo, all’interno
del quale vale come “pausa” del dire.

Quest’ultimo, ancorché inevitabile, non ¢ pero innegabile, cio¢ neces-
sario, vero, perché necessario ¢ solo I’assoluto: solo [assoluto non necessita
di altro per essere.

L’assoluto, pertanto, ¢ la condizione incondizionata che consente di
cogliere il Zimite di tutto ciod che ¢ altro da esso, in modo tale che Ialtro
dall’assoluto (il finito) ¢ anche altro dall’essere, dunque ¢ non-essere.

Il non-essere (il finito), se pensato dalla prospettiva dell’essere (assolu-
to, innegabile), non ¢ e non potrd mai essere.

A rigore, il finito zon é mai stato, ancorché si presenti come esistente
nell’universo dell’inevitabile.

Se non che, [essere non é l'esistere. Quest’ultimo, infatti, si configura
sempre come co-esistere, ossia come compresenza di una molteplicita di
esistenti, necessariamente determinati.

Una volta che il finito sia stato presupposto — questo ¢ emerso dal
tema della funzione svolta dall’assoluto — non si puo evitare di pensare
I’assoluto dalla prospettiva del finito.

In questo modo, I'assoluto, tramite la mediazione della coscienza da
esso ispirata, non soltanto risulta la condizione che consente di rilevare
il limite del finito, ma altresi di evidenziarne la struttura ontologica, che
coincide con il suo stesso zogliersi.

Quanto detto sta a dimostrare che, se da un certo punto di vista non
si puo non intendere 'assoluto come indeterminabile, nella misura in cui,
appunto, si intende far valere appieno il suo intrinseco valore, da un altro
punto di vista, invece, zon si puo evitare di determinarlo, per la ragione che
risulta inevitabile pensarlo e, dunque, coglierlo dal punto di vista del finito.



40 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Si potrebbe dire che 'assoluto viene pensato, inevitabilmente, come
cio che emerge, innegabilmente, oltre ogni oggetto di pensiero, si che
viene pensato (determinato) come impensabile (indeterminabile), coszi-
tuendo la condizione stessa del pensare.

Se lo si determina come indeterminabile, allora a ben vedere cid che
viene determinato non ¢ propriamente I’assoluto, ma /insensatezza teo-
retica della sua determinazione.

La formula “determinato come indeterminabile”, insomma, non puo
venire considerata solo per la prima parte, affermando che I’assoluto con
questa formula ¢ stato determinato, ma domanda di venire considerata
anche per la seconda parte, la quale afferma che 'unico modo per deter-
minare 'assoluto ¢ dichiararlo indeterminabile, cio¢ emergente oltre ogni
determinazione, irriducibile a determinazione, cosi che cio che viene “de-
terminato” ¢, a rigore, proprio la sua “indeterminabilitd”.

Quando si usa la parola “assoluto”, pertanto, non si pud non accom-
pagnarla alla consapevolezza che il significato di tale parola non ¢ assimi-
labile ad ogni altro significato.

Essa costituisce, infatti, I’indicazione della necessita del trascendimen-
to della significazione stessa, cio¢ la necessita dell’imporsi dell’infinito sul
finito, dell’assoluto sul relativo!l.

7. Funzione e intenzione

Allorché si intende indicare 'assoluto non si puo non avere la consa-
pevolezza che questa indicazione — almeno idealmente, ciot intenzional-
mente — non lo riduce ad “indicato” né I'indicazione puo venire pensata
come “relazione”.

Si intende, invece, che I’indicazione valga come azto il quale, proiet-
tandosi verso 'assoluto, nell’assoluto si tolga, afhinché solo ['assoluto sia
veramente.

L’intenzione dell’indicare e, quindi, del dire ¢ tutt’uno con la consa-
pevolezza della necessita che la dimensione inevitabile del linguaggio si

11. Siveda quanto scritto, a questo proposito, nell’annotazione al paragrafo 4 della Terza
Riflessione.



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 41

trascenda e si risolva nell innegabilita dell’essere o dell assoluto, che ¢ in-
dicibile proprio perché I'essere (assoluto) non puo venire incluso in quella
relazione che é il dire.

Non di meno, nella misura in cui ci si colloca nell’universo empiri-
co-formale, non si puo evitare che quella stessa intenzione, che pure si
volge all’assoluto e nell’assoluto intende compiersi, subisca una radu-
zione che la trasforma in funzione.

Che ¢ come dire: se si parte dal fazto che I'intenzione si pone a/ di
qua dell’assoluto stesso, allora I'universo dell’inevitabile impone che essa
venga descritta come una funzione.

Tale funzione non ¢ “indiretta’, come quella svolta dall’assoluto pen-
sato a muovere dalla presupposizione del finito, ma ¢ “diretta’, perché s
esercita direttamente sul finito come I attivita essenziale del soggetto che
ricerca e, cosl intesa, essa viene ridotta ad un progetto del soggetto.

La riduzione dell’intenzione a funzione si produce per il significato che
I'intenzione assume dal punto di vista di cio da cui essa parte e su cui si
esercita, e cioé I'universo delle determinazioni (dei fatti, della finitezza),
nonché dal punto di vista di colui che operativamente la realizza (la svol-
ge), e cioe il soggetto empirico (la coscienza empirica).

Se, invece, la funzione viene colta a muovere da cio cui essa intende
pervenire — e questo costituisce il punto di vista oz piz dell inevitabile,
ma dell’innegabile -, allora essa ¢ una funzione totalmente orientata al
valore.

In tale senso, essa puo venire definita “funzione di verita” proprio per-
ché esprime una differenza fondamentale rispetto ad ogni altra funzione
ordinaria: quest’ultima non soltanto ¢ orientata al valore, ma perviene di
fatto al valore, tant’e che arriva anche a determinarlo calcolandolo.

Di contro, la funzione orientata all’ autentico valore, cio¢ al valore as-
soluto, subisce un’intrinseca trasformazione in virts di cio cui essa tende:
poiché il valore assoluto non ¢ raggiungibile, essendo indeterminabile,
la funzione di verita, fornando su sé stessa, subisce un’intrinseca trasfor-
mazione (una intrinseca mediazione) che la promuove a intenzione e, pit
precisamente, a intentio veritatis.

In quanto tale, essa non pretende di subordinare il valore a sé stessa
determinandolo, cioe calcolandolo in forza del proprio procedere come



42 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

funzione (operazione, algoritmo), ma intende subordinarsi totalmente al
valore, cio¢ alla veritd, in modo da conformarsi interamente ad esso.

Si perviene, cosl, ad un esito che ¢ decisivo, perché capovolge il di-
scorso: non si pensa piu /’intenzione a muovere dal finito, riducendola
a funzione, ma si pensa la funzione a muovere dal suo fize (meta, desti-
nazione), cio¢ a muovere da quella verita che promuove la funzione ad
intenzione.

Si perviene, ciog, alla consapevolezza che, se la verita ¢ ricercata con
intenzione pura, cio¢ con intenzione che solo alla verita si afida e solo
nella verita confida, dunque con intenzione scevra da ogni condiziona-
mento empirico, cioé soggettivo, allora la ricerca non potra non (necessaria-
mente, innegabilmente) venire guidata dalla verita stessa e cio in ragione
del fatto che solo la verita assoluta puo evocare e orientare I’intenzione
che ad essa si volge.

Se, infatti, non fosse proprio la verita ad ispirare I’intenzione e, dun-
que, la ricerca, come si potrebbe sapere veramente che cio6 che si sa non ¢
la verita proprio per la ragione che ¢ ancora una verita determinata?

E come si potrebbe ricercare la verita, se non fosse proprio la verita a
suscitare e guidare la ricerca?

Infine, come potrebbe subire un’intrinseca trasformazione quella ri-
cerca che viene condotta dal soggetto empirico, se cio non avvenisse in
virtu della stessa verita?

La trasformazione consiste in questo: lungi dal subordinare I'esito del-
la ricerca ai modi finiti del cercante, quest’ultimo si essenzializza nella
sua intentio veritatis e, quindi, intende togliersi nella verita intenzionata,
cosi che la ricerca ordinaria viene completamente capovolta.

L’intenzione di veritd, pertanto, non varra pitt come un’a#tivitd, sup-
portata da un soggetto, secondo la descrizione che ne fornisce I'universo
empirico-formale, ma emergera come a#to, I’atto del trascendersi di ogni
finito, a cominciare dal soggetto della ricerca.

Tale atto si protende interamente verso I’ infinito e per questa ragione
vale come intenzione che nella verita intende realizzarsi perché nella veri-
ta intende togliersi.



PRIMA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (I parte) 43

In conclusione, si dira che, da un lato, I’intenzione ha la funzione di
orientare la coscienza nell’universo dei determinati e volgerla a quell’as-
soluto che di tale universo costituisce il fondamento.

Dall’altro, il fondamento, essendo assoluto, induce nella funzione un
ripiegamento su di s¢ (una mediazione intrinseca) in forza del quale essa si
trasforma in quella intenzione che non ¢ altra dalla verita, perché dalla
verita é interamente pervasa e nella verita intende interamente compiersi.

Le tematiche, che sono state annunciate in questa Prima Riflessione,
domandano di venire attentamente ripensate.






SECONDA RIFLESSIONE
Sulla verita assoluta (11 parte)

1. Verita e fondamento

icevamo (Prima Riflessione, paragrafo 3) che una verita che dipen-

de solo da sé stessa ¢ una verita assoluta. Se dipendesse da altro da
s¢, dipenderebbe dalla non-verit, cio¢ sarebbe funzione della non-verita,
e sarebbe verita contraddittoria, cio¢ una falsa verita.

Ora, sottolineiamo con forza quanto accennato nel paragrafo 4 della
Prima Riflessione: se ¢ assoluta, allora non ¢ “una” verita, ma “la” verita:
unica e assoluta. Poiché, inoltre, ¢ autonoma e autosufficiente, essa ¢ 7 s¢
legittima e, per questa ragione, vale come fondamento.

Il fondamento, infatti, puo valere come fondamento di altro da sé solo
per la ragione che ¢ in grado di fondare sé stesso. Questo auto-fondarsi
della verita, tuttavia, deve venire bene inteso ¢ il tema, che qui abbiamo
soltanto anticipato, verra ripreso nel prossimo paragrafo.

Abbiamo affermato, non di meno, che la verita fonda ogni altro da sé
ed anche questo fondare I’altro dalla verita richiede di essere adeguata-
mente chiarito.

Non lo si puo pensare, infatti, come un legittimare cio che ¢ altro dal
vero, ma soltanto nel senso che ¢ in virtti della verita che emerge /a falsa
verita esibita da tutto cio che si presenta come se fosse vero, ma che non ¢
la verita autentica.

La veritd, dunque, fonda nel senso che restituisce la determinazione
alla sua autentica natura, smascherandone le pretese ed evidenziandone
il limite di intelligibilita.

Con questo approdo: le determinazioni (le cose dell’ordinaria espe-
rienza) esistono, nel senso che mostrano una presenza nei sistemi che le

cuM SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1



46 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

presentificano (le rendono “presenti”), ma 7oz sono, cioe non si puo at-
tribuire ad esse I’ essere, che ¢ assoluto.

Se ne ricava che le determinazioni (o, a seconda delle circostanze,
alcune di esse) vengono bensi assunte come se fossero verita autentiche,
ma in effetti si tratta solo di veritd determinate, le quali sono tali perché
dipendono da cio che le determina e, quindi, sono funzione di altro da sé.

Anche se non si volesse riconoscere che una verita determinata dipen-
de dalla non-verita, tuttavia si dovrebbe riconoscere che non ¢ autonoma
e autosufficiente. Essa risulterebbe vera se, e solo se, risultasse vero cid da
cui dipende.

In questo caso, pero, si avrebbero due verita: la verita dipendente (V1)
et la verita da cui la veritd dipendente dipende (V).

A sua volta, il discorso svolto andrebbe, in questo caso, ripetuto per
la verita da cui la verita dipendente dipende. Se V, fosse verita assoluta,
allora sarebbe autentica verita e, quindi, non potrebbe dipendere da altro
né potrebbe relazionarsi ad altro.

Mentre V, dipenderebbe da V, — insomma - V, non dipenderebbe da
V., né dipenderebbe da altro. Si tratterebbe, pertanto, di una dipendenza
unilaterale, che vincolerebbe V. aV,,manonV,aV .

Ma questo accadrebbe appunto se, ¢ solo se, V, fosse verita assoluta;
se non che, V, non puo essere verita assoluta proprio perché ¢ anch’essa
determinata.

Se non fosse determinata, non verrebbe codificata come V,.E, se fosse
verita assoluta, il suo condizionare la verita determinata sarebbe un condi-
zionare trascendentale e non un condizionare empirico o ﬁm‘uﬂ[e.

Questo secondo modo di condizionare implica, infatti, una relazio-
ne tra condizionante e condizionato, come accade appunto tra due verita
relative, dunque determinate (nell’esempio, V, ¢ V); di contro, il primo
modo configura — come detto — un condizionamento unilaterale del con-
dizionante sul condizionato, ma non viceversa dal momento che non v’
relazione tra di essi.

Piti precisamente, poiché il condizionare trascendentale ¢ solo della
condizione incondizionata e poiché la condizione incondizionata coin-
cide con 'assoluto e si risolve interamente in esso, si dira, allora, che
non si tratta tanto di una “condizione”, quanto di una “ragione” o, se si



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 47

preferisce, di una “condizione” che vale come una “ragione”: Iassoluto
¢ ragione del togliersi del relativo, cosi come Uessere ¢ ragione del togliersi
del non-essere.

E tuttavia, anche questa formula, a rigore, deve venire precisata ulte-
riormente, a conferma dell’insensatezza della pretesa di ridurre la verita
ad enunciato. L’enunciato ¢ animato dall’intenzione di dire la verita, ma
I'intenzione viene negata dalla pretesa di includere la verita nell’enuncia-
to Stesso.

Poiché, non di meno, non si da alternativa al dire, e per questo esso
configura Iinevitabile, si dira, allora, che 'unica cosa che si puo fare ¢
dire e cercare poi di correggere il “detto’, per togliere idealmente il dire e
farlo coincidere idealmente (intenzionalmente) con la verita.

La correzione da apportare all’enunciato che afferma che I’assoluto ¢
ragione del togliersi del relativo ¢ la seguente: essa assume come presuppo-
sto il relativo, giacché solo se qualcosa si ¢ posto poi potra togliersi.

Se non che, cid che abbiamo cercato di indicare & che il relativo non
si pone affatto o, se si preferisce, il suo porsi si risolve senza residui nel
suo togliersi. Il suo porsi, abbiamo detto, ¢ inevitabile; il suo togliersi ¢
innegabile.

L’assoluto, quindi, ¢ ragione del non essersi mai veramente posto del
relativo (finito), cosi come lessere ¢ ragione del non essere mai stato vera-
mente del non-essere.

Con cio si intende dire che, se ci si ferma al linguaggio, anche I'in-
negabile ¢ vincolato all’inevitabile, perché il zogliersi postula il porsi del
finito e, inoltre, perché si presuppone un “intervento” (un’“attivitd”)
dell’assoluto (svolta) sul relativo, dunque una qualche relazione che vin-
colerebbe il primo al secondo, negando I'assolutezza del primo.

Per cercare di correggere anche questo errore di prospettiva, si dira che
¢ innegabile che 'essere di cio che ¢ inevitabile non ¢ un vero essere, cosi che
davvero innegabile ¢ soltanto Iassoluto che impedisce al relativo di essere
veramente, ancorché I'universo empirico-formale costituisca quell’uni-
verso, esso stesso relativo, contenente ogni relativo (contenente, dunque,
anche sé stesso, ma contraddittoriamente, come indichiamo nella anno-
tazione terza al paragrafo 5 — e nella nota 9 — della presente Riflessione).



48 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Da cio si evince che 'universo empirico-formale 7on é veramente ¢
I'apparenza del suo essere I'abbiamo nominata “esistenza”. Le cose, que-
sto vogliamo dire, esistono, cio¢ si presentano come se fossero, ma non sono
veramente.

La prospettiva indicata, dunque, ¢ la prospettiva che emerge sul finito e

q g
o coglie andando oltre di esso, cosi da rilevarne il imite intrinseco.
lo cogl dando oltre d daril | limite int

2. Legittimita e verita

Si ¢ soliti dire che il fondamento ¢ tale perché ¢ in grado di auto-fon-
darsi, ossia di auto-legittimarsi.

Il tema della legittimita del fondamento ¢ cruciale e abbiamo comin-
ciato a parlarne nella precedente Riflessione.

Ora, intendiamo riprendere il discorso e lo facciamo a muovere da
questo punto: a nostro giudizio, non si deve tanto parlare di “auto-le-
gittimazione”, perché in tal modo si chiama in causa un’astivita che il
fondamento, cio¢ [’assoluto, eserciterebbe su sé medesimo.

Di contro, il fondamento (I’assoluto, la verita) ¢ legittimo per i/ valore
intrinseco che esprime, e cioe per la ragione che solo la verita, essendo
autonoma e autosufficiente, non domanda di venire legittimata da altro
dasé.

Quando si parla di auto-legittimazione della verita, lo ribadiamo con
forza, si usa un’espressione che non puo non risultare ambigua, per-
ché introduce una riflessivita che non puo appartenere all’assoluto o al
fondamento.

Per tale riflessivita, infatti, il fondamento, dunque la verita, si sdop-
pierebbe in un momento legittimante (fondante) e in un momento che
viene legittimato (fondato).

Questo dualismo sarebbe la negazione stessa dell assolutezza della veri-
td, perché introdurrebbe la relazione in essa e decreterebbe il suo costitu-
irsi come dotata di una struttura intrinseca: il costrutto relazionale di cui
fondante e fondato sarebbero i termini (gli estremi).



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 49

Sappiamo che cosi la verita viene sovente intesa, per esempio da
Hegel' e da Severino®.

Questo modo di concepire la verita e la sua legittimazione, tuttavia,
implica in primo luogo che il fondamento, cio¢ I’ originario, non sia I'in-
tero, come invece dovrebbe essere.

La nostra opinione, infatti, ¢ la seguente: il fondamento ¢ originario
proprio perché ¢ assoluto e I’assoluto ¢ intero proprio perché ¢ sciolto da
ogni relazione, inclusa la relazione intrinseca.

Il fondamento, potremmo aggiungere, ¢ intero proprio perché, non
essendo strutturato in forza della relazione, non é diviso in parti, ma ¢
un’unita autentica.

In secondo luogo, rileviamo che concepire la verita come attivita del
legittimare sé stessa comporta questa ulteriore conseguenza: si nega de
facto che I originario sia il concreto, anche se proprio questo si vorrebbe
sostenere.

Facendo valere questa concezione della verita, che noi critichiamo,
“originario” finisce per diventare I’ astratto, proprio per la ragione che il
concreto risulterebbe dalla sinzesi dei due momenti astratti: legittimante
e legittimato (forma e contenuto).

Si tratterebbe di due momenti astratti perché I'uno si pone in forza
dell’altro; quindi, non puo venire assunto a prescindere dall’altro. E a
noi sembra illogico pensare che la sintesi di due momenti astratti possa
produrre il concreto.

In particolare, in Severino si compie la riduzione dell’originario a
struttura, dunque si assume esplicitamente come originaria la relazione,
la quale avrebbe per termini il fondamento e la sua negazione, cio¢ il po-
sitivo e il negativo: “Esso [il fondamento posto senza la sua negazione] ¢

1. Abbiamo trattato il tema in A. Stella, I/ concetto di “relazione” nella “Scienza della lo-
gica” di Hegel, Guerini Studio, Milano 1994; Id., La Prefazione alla Fenomenologia dello
spirito di Hegel. Interpretazioni critiche e approfondimenti teovetici, Aracne, Roma 2021;
Id., Struttura originaria in Severino ¢ mediazione in Hegel: una riflessione sul concetto di
relazione, in «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», CVI, 4, 2014, pp. 751-782.

2. Abbiamo trattato il tema in A. Stella, I/ concetto di “relazione” nell opera di Severino. A
partire da “La struttura originaria”, Guerini e Associati, Milano 2018; Id., “Mezafisica origi-
naria” in Severino. Precisazioni preliminari e approfondimenti tematici, Guerini e Associati,
Milano 2019; A. Stella, G. Ianulardo, Le premesse concettuali de La struttura originaria di
Emanuele Severino, in «Divus Thomas», 120, 3,2017, pp. 182-210.



50 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

invece soltanto un momento astratto del fondamento, I’intero o il concre-
to del fondamento essendo appunto la relazione posizionale tra questo
momento e la sua negazione™.

Poiché anche la negazione, priva di cio su cui si esercita come negazio-
ne, configura I’astratto, se ne ricava che I'intero, quindi il concreto, per
Severino ¢ la sintesi di due momenti astratti.

L’esito di questa posizione, certamente non auspicato da Severino,
ci pare cosl riassumibile: i momenti astratti diventano in tal modo essi
loriginario, giacché il concreto ¢ prodotto dalla loro sintesi, la quale si
pone soltanto presupponendo i termini che sintetizza.

Se siintendesse, invece, affermare che originario ¢ il concreto — e questa
ci sembra la posizione espressa Severino —, allora, a nostro avviso, cié non
potrebbe non significare che i termini sono originariamente unificati dal-
la relazione, cio¢ non si danno come preesistenti alla loro relazione (ossia
come “separati”), ma in questo caso zon si comprenderebbe pin il configu-
rarsi dell astratto.

Anche se si affermasse che Iastratto ¢ originariamente tolto, si do-
vrebbe comunque convenire che esso precede il suo toglimento. L’unica
soluzione sarebbe affermare che 'astratto ¢ da sempre tolto, cioe che I'a-
stratto non ¢ mai stato.

Senon che, questa ¢ precisamente la posizione che noi sosteniamo, dal
momento che astratto e finito per noi coincidono, ma non ¢ la posizione
di Severino, che per contrario pensa il concreto come superamento dell’a-
stratto, st che I'astratto diventa essenziale al configurarsi del concreto.

Ci sembra interessante rilevare che anche Hegel vincola il vero (con-
creto) al falso (astratto), giacché egli stesso afferma che la verita ¢ la rela-
zione del vero al falso, come emerge in molteplici passi delle sue opere e,
in modo quanto mai esplicito, nella Prefazione alla Fenomenologia dello
spirito, proprio nelle pagine iniziali (anticipiamo che il tema verra da noi
adeguatamente ripreso e approfondito nelle annotazioni quarta, quinta
e sesta del paragrafo 4 della Settima Riflessione)*.

3. E.Severino, La struttura originaria, Adelphi, Milano 19817 pp. 111-112.

4. Scrive Hegel: “Quanto piti rigidamente I'opinione concepisce il vero e il falso come
entitd contrapposte, tanto pill poi, in rapporto a un diverso sistema filosofico, si aspetta
unicamente o approvazione o riprovazione, ¢ soltanto o 'una o I'altra sa vedere in una pre-
sa di posizione rispetto a quel diverso sistema stesso. Non tanto ['opinione riesce a farsi un



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 51

Vero ¢ falso, pill precisamente, sarebbero coessenziali, cosi che il vero
in tanto si porrebbe in quanto si vincolerebbe al falso’, il quale, proprio
in quanto coessenziale al vero, finirebbe per capovolgersi nel vero e, allo
stesso modo, il vero finirebbe per capovolgersi nel falso. Questo acca-
drebbe secondo la prospettiva hegeliana.

Il punto ¢ che, in questa concezione (di Hegel, ma anche di Severino)
della verita, cio¢ del positivo, quest’ultimo si vincolerebbe al negativo,
cosi che non potrebbe evitare di dipendere da esso.

Inoltre, si deve aggiungere un’ulteriore conseguenza. Proprio per la
ragione che i due momenti (vero e falso) vengono considerati coessen-
ziali, essi non possono a rigore venire separati e, secondo noi, nemmeno
distinti.

La soluzione che viene offerta al tema del rapporto tra vero e falso, ma
in genere al rapporto tra termini che risultano I'uno ragione dell’altro
(abbiamo scelto di parlare di Hegel e Severino perché esprimono para-
digmaticamente questa posizione), dichiara astratti i termini in quanto
separati, concreti in quanto distinti nella relazione che li vincola.

Riflettendo su questa soluzione, rileviamo che per essa si darebbe un
vero che puo essere astratto, in quanto separato dal falso, e un falso che
puo diventare concreto, se posto in relazione al vero.

Spostando il discorso sul rapporto identita/differenza, la posizione
che critichiamo sostiene che, se I'identita (A) viene separata dalla diffe-
renza (non-A), allora si configura I’astratto; di contro, se identita e diffe-
renza vengono prese #zsieme, e cio¢ sono vincolate da un nesso intrinseco,
allora esse costituirebbero il concreto.

Se non che, e questo ¢ 'aspetto decisivo sul quale intendiamo richia-
mare I’attenzione del lettore, i due momenti, e cio¢ identit e differenza
— ma anche vero e falso, positivo e negativo, soggetto e oggetto, legitti-
mante e legittimato, forma e contenuto e cosi via —, non possono essere
pensati come coessenziali e, al tempo stesso, come distinti.

concetto della diversita dei sistemi filosofici, quanto piuttosto nella diversita scorge piti la
contraddizione che non il progressivo sviluppo della veritd” (G.W.E. Hegel, Fenomenologia
dello spirito, trad. it. cit., Vol. I, p. 2).

5. Scrive ancora Hegel: “altrettanto il falso, non piti come falso, ¢ un momento della verita”

(ivi, p. 32).



52 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Precisamente sulla conciliazione della coessenzialita dei termini e del-
laloro distinzione si regge la concezione del concreto come relazione, cioe
come unificazione.

Orbene, ci6 che opponiamo a questa concezione ¢ proprio il fat-
to che essa vale come conciliazione di due momenti che sono tra di loro
inconciliabili.

La distinzione implica, infatti, 'érriducibilita dell’un termine all’al-
tro; la coessenzialitd, invece, implica che [uno sia lessenza dell altro, e
viceversa, cosi che essi risultano soltanto apparentemente due, perché in
effetti costituiscono un’unica realta.

Il nodo da sciogliere, insomma, ¢ il seguente: la relazione ¢ un’unifi-
cazione, nella quale si pretende bensi che i termini permangano due, ma
che siano non di meno cosi reciprocamente vincolati che I'uno puo porsi
solo in forza dell’altro.

Ci chiediamo: se 'un termine si pone solo in forza dell’altro, come
possono essi venire mantenuti distinti? E ancora: se I'uno ¢ I'essenza
dell’altro, come si pud differenziare (tenere distinto) un termine dalla
sua essenza?

Se, esemplificando, non-A ¢ essenziale ad A, come si pud pensare che
tra di essi viga quella differenza che sussiste nella relazione che li congiunge
(unifica)?

Non ¢ piti logico pensare, di contro, che A e non-A sono due sezioni
astratte di un’unica e medesima realta?

La tematica indicata ¢ di notevolissima rilevanza speculativa e mette
capo alla differenza teoretica di unita e unificazione, sulla quale si dovra,
pertanto, attentamente riflettere.

3. Separati e distinti

Per pensare adeguatamente la differenza indicata, prendiamo avvio dal-
la contrapposizione di separazione e distinzione, la quale costituisce il centro
teoretico della concezione che valorizza la relazione, cioe ["unificazione.

Ebbene, questa contrapposizione costituisce un tema sul quale hanno
alungo discettato illustri pensatori, come per esempio Croce e Gentile.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 53

Dal nostro punto di vista, si potrebbe essenzializzare la tematica di-
cendo che, se tra separatezza e distinzione ci fosse separatezza, allora la
separatezza ingloberebbe la distinzione come proprio momento; vice-
versa, se ci fosse distinzione, allora sarebbe quest’ultima che inglobereb-
be la separatezza.

Nel primo caso, finirebbero per valere come “separati” anche i termini
che in precedenza venivano definiti “distinti”; nel secondo, finirebbero
per valere come “distinti” anche quei termini che in precedenza veniva-
no definiti “separati’, con che sarebbe la dualita stessa di separatezza e
distinzione che verrebbe radicalmente messa in discussione, per il conti-
nuo capovolgersi dell'una nell’altra.

Da un lato, infatti, i distinti, per essere definiti tali, dovrebbero conser-
vare, ciascuno, un’identita che in qualche modo non potrebbe non essere
autonoma. Proprio per questa ragione, la distinzione si capovolgerebbe in
separatezza.

Dall’altro i separati, per essere definiti tali, non potrebbero non es-
sere termini di una relazione che li assimilerebbe e, dunque, li vincole-
rebbe. Proprio per questa ragione, la separatezza si capovolgerebbe in
distinzione.

Non di meno, ¢ precisamente sull’ assunto dell’irriducibile differenza
che si presume sussista tra separati e distinti che i sostenitori della concre-
tezza della sintesi fanno poggiare la loro tesi. La sintesi, infatti, trasfor-
merebbe in distinti i separati.

Rileviamo, innanzi tutto, che tale concretezza si otterrebbe median-
te la somma di due momenti astratti, giacché tali vengono giudicati i
separati.

Inoltre, non si pud non rilevare che la concretezza della sintesi non
puo venire identificata con la concretezza dell’intero, il quale non puo
venire diviso nei momenti che costituiscono la sintesi.

Rifletteremo piti avanti sul concetto di relazione (Quarta e Quinta
Riflessione), cercando di mostrarne il limite di intelligibilita. Qui ci ac-
contentiamo di ribadire che si pretende che il concreto origini dalla sin-
tesi di due momenti astratti.

L’argomento che viene sostenuto per avvalorare questa tesi puo venire
Cosl riassunto e ricapitolato: 1 termini sono astratti se separati; se, invece,



54 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

vengono vincolati, allora essi costituiscono il concreto, pur mantenendosi di-
stinti in esso.

La ragione che viene offerta ¢ questa: i termini non sono autonomi e
autosufhicienti, ma I'uno ¢ essenziale al costituirsi dell’altro, cosi che per
superare la loro insufficienza devono venire congiunti.

Daun certo punto di vista, non si pud non concordare con questa tesi.
Come abbiamo gia cercato di indicare nella Prima Riflessione (paragrafo
3), se si parla dell’identitd determinata (A), allora non si pud non rilevare
che essa si pone in forza del Zimite, il quale si costituisce di due facce indi-
sgiungibili: una che guarda verso il limitato, ossia verso I’identico (A), e
una che guarda verso il limitante, ossia verso la differenza (non-A).

Cio implica, appunto, chel’identita e la differenza non possono venire
pensate come se fossero autonome e autosufficienti, dal momento che'u-
na rinvia all’altra, reciprocamente, scambievolmente e necessariamente.

Il punto che va messo bene in evidenza ¢ che, nonostante ogni identi-
ta determinata si ponga solo in forza della differenza, tuttavia I'universo
empirico-formale non puo non prescindere da questa consapevolezza.

Esso, infatti, ¢ costretto a postulare che I’identitd possa venire assunta
precisamente come se si trattasse di un’identitd autonoma, perché solo
in quanto tale I’identitd pud valere come un “assunto’, ossia come un
“presupposto’.

Che ¢ come dire: qualora I’identita determinata non venisse assunta
come autonoma, essa non potrebbe costituire il punto di partenza di un
qualunque processo o di una qualunque operazione, valendone come la
“premessa” (“presupposto”), cosi che nessun processo (o nessuna opera-
zione) potrebbe costituirsi.

Affinché vi sia un procedimento, insomma, I’identico deve poter essere
considerato a prescindere dal diverso, ma cid non pud non contraddire
lo statuto ontologico effettivo dell’identico, il quale si pone solo perché
poggia sul diverso.

Proprio per questa ragione si afferma che i teyrmini sono coessenziali. La
domanda che ci siamo gia posti e che qui riproponiamo ¢ la seguente: ¢
teoreticamente corretto affermare che i termini sono coessenziali e, in-
sieme, anche distinti, onde configurare il costrutto relazionale?



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 55
4. Coessenzialita e unita

I sostenitori della concretezza della sintesi ritengono che i due punti di
vista sull’identitd, che abbiamo indicato, possano venire conciliati, perché
¢ richiesta tanto 'autonomia dell’identita quanto la sua dipendenza.

Nell’ambito empirico-formale, infatti, si abbisogna tanto dell’auto-
nomia dell’identita quanto del suo intrinseco rapportarsi alla differen-
za: 'autonomia ¢ essenziale per mantenere la differenza tra le identita;
il rinvio reciproco ¢ essenziale per considerare in relazione le identita
medesime.

Come avviene la conciliazione dei due aspetti indicati, che pure pri-
ma facie sembrano inconciliabili? Appunto, mediante la presunta diffe-
renza che sussisterebbe tra i separati e i distinti.

Le identita, assunte come autonome, sarebbero separate; considerate
in relazione reciproca, invece, varrebbero come distinte.

Abbiamo gia criticato questa soluzione, perché le identita non sono
mai veramente separate, dal momento che si determinano contrapponen-
dosi reciprocamente, e non sono mai soltanto distinte, perché nella rela-
zione esse mantengono quella differenza dell’una dall’altra che consente
di considerare e di codificare 'una a prescindere dall'altra: A, infatti, non
¢ non-A.

Per questo porsi dell’uno prescindendo dall’altro, A e non-A non pos-
sono non valere come separati. Per il porsi dell’'uno contrapponendosi
all’altro, essi risultano vincolati e il vincolo si ritiene che trasformi i sepa-
rati in semplici distinti.

Cio chesi richiede, pertanto, ¢ che da un certo punto di vista i termini
della relazione esibiscano una certa autonomia e una certa indipendenza:
se non la esibissero, non potrebbero in alcun modo venire distinti (né,
tanto meno, separati, una volta posti fuori dalla relazione).

Da un altro punto di vista, invece, si richiede che i termini della re-
lazione si riferiscano reciprocamente: solo cosi, infatti, la loro identita si
configura mediante il nesso che li vincola, in modo tale che una cerza
dipendenza ¢ postulata anch’essa.

Si tratta, dunque, di due istanze teoreticamente antitetiche, I’ indipen-
denza e la dipendenza dei termini della relazione, ma che, non di meno,



56 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

domandano di trovare una conciliazione pratico-operativa, perché questo
¢ cio che richiede I'universo empirico-formale.

E precisamente in forza di tale conciliazione, infatti, che si ritiene di
poter pensare il fondamento, il quale altro non sarebbe che il costrusto
relazionale.

Prendere insieme i termini astratti, cio¢ le identita separate, genere-
rebbe insomma il concreto, il quale consisterebbe appunto nell’ unificazio-
ne (relazione) di due termini distinti.

A nostro giudizio, allorché si parla dell’ unificazione dei distinti non
puo non riproporsi il problema sopra evidenziato. Da un lato si sottoli-
nea, infatti, che I'un termine si distingue dall’altro, proprio perché non
puo venire confuso con 'altro; da un altro lato, perd, non si pud non
riconoscere che i termini si distinguono solo all’interno del loro riferirsi
reciproco, in modo tale che I'uno si pone soltanto perché si riferisce all’al-
tro, ossia soltanto perché poggia sull’altro.

Precisamente per questa ragione, i termini devono venire considerati,
al tempo stesso, distinti ¢ coessenziali, cosi che la domanda investe questa
nuova conciliazione: i termini possono valere sia come distinti sia come
coessenziali®?

La stessa domanda puo venire formulata anche in questo modo: come
possono essere considerati “distinti” due termini che vengono dichiarati
“coessenziali”?

Abbiamo introdotto il tema alla fine del paragrafo precedente e ri-
teniamo, pertanto, di doverlo riprendere e approfondire per la sua
importanza.

Dicevamo che, a nostro parere, la coessenzialita non puo non togliere la
distinzione. Per cercare di chiarire ulteriormente la nostra affermazione,
torniamo al punto di vista di coloro che, invece, sostengono la concilia-
bilita di coessenzialita e distinzione.

6. %ando Severino spiega in quale senso vadano intesi i termini astratti, cosi scrive: “i
momenti astratti della reciprocita in quanto astrattamente concepiti, in quanto cio¢ 'uno
non sia visto come appartenente all’essenza dell’altro” (E. Severino, La struttura originaria,
cit., p. 149). Dal passo si evince chiaramente che concreti sono i termini coessenziali, tali
cio¢ che I'uno non ¢ senza l'altro: [’uno, appartenendo all’essenza dell’altro, ne costituisce
Uessenza stessa. Del resto, ¢ da rilevare che, quando Severino parla di “determinazione re-
ciproca” (ivi, p. 148), egli intende precisamente termini che si determinano 'uno in forza
dell’altro, dunque intende propriamente termini coessenziali.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 57

Costoro, poiché parlano di termini coessenziali, sono pronti a rico-
noscere che I'un termine costituisce I’esseznza stessa dell’altro, ma pre-
tendono di concludere dicendo che, proprio per questa ragione, se ven-
gono separati, essi sono astratti; di contro, se vengono intrinsecamente
congiunti, €ssi costituiscono il concreto.

Cio che noi opponiamo a tale concezione ¢ quanto segue: se il concre-
to viene inteso come insieme, cio¢ come sintesi, cio¢ in senso relazionale,
i termini non possono non permanere due, perché la relazione poggia
sulla dualita dei termini relati.

I due termini sezbrano valere come “distinti’, perché 'uno non ¢ I'al-
tro, ma iz effetti laloro differenza, essenziale al mantenimento della dua-
lita, quindi della sintesi, viene negata dall’essere ["'uno “essenza” dell altro.

Precisamente per questa ragione, risulta insufficiente affermare che i
due termini non sono autonomi e autosufficienti.

Piti radicalmente, si dira che I’altro, costituendo I’essenza dell’uno,
non pud non costituirlo intrinsecamente, cosi che né 'uno né I'altro pos-
sono, a rigore, venire considerati “in s¢”.

Con questo approdo: il definirli “uno” ez “altro” contraddice il fatto
che essi sono cosi inestricabilmente congiunti, cioe cosi uniti, che in effetti
SONO una cosa unica, un’ unitd, € non un insieme.

Se fossero due termini, allora I’identita di ciascuno dovrebbe porsi 2
prescindere da quella dell’altro.

In effetti, la considerazione formale assume ciascuna identita deter-
minata come se esibisse autonomia e autosufficienza, le quali non di meno
sono negate dalla necessita di ciascuna identita di essere in forza del rife-
rimento all’altra, cosi che ['altra diventa 'essenza dell una.

Tale necessitd, insomma, impone la presenza dell’altro termine nell 'u-
no, in modo tale che essi vengono meno come due e siimpone la concretez-
za della vera unita.

L’ordine empirico-formale, tuttavia, non riconosce che solo 'unita
esprime un’autentica concretezza e pretende, viceversa, di considerare la
concretezza in senso relazionale, si che non pud evitare di conciliare “di-
stinzione” e “coessenzialitd”.

In tal modo, perod, non puod sottrarsi a questa alternativa: ax# I’iden-
titd di un distinto ¢ effettiva, ma allora esso deve poter venire assunto a



58 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

prescindere dall’altro distinto, cosi che a ben guardare risulta separaro
da esso; aut non ¢ un’identita effettiva, ma allora ¢ da chiedersi come
ognuno possa evitare di venire confuso con Ialtro.

Attenzione: non si puo rispondere “perché I'uno non ¢ I'altro”, dal mo-
mento che questa risposta configurerebbe una petitio principii. Che I'uno
non sia l’altro ¢ proprio cio che si deve dimostrare, se si riconosce che I'uno
¢ Uessenza dell’altro, ossia se [essere autentico dell'uno é proprio l'altro.

A nostro giudizio, insomma, due coessenziali sono due inseparabili,
anche se la definizione di “inseparabili™ rischia di mettere fuori strada.

Essa, infatti, ¢ declinata al plurale®, quando si dovrebbe dire, invece,
Uinseparabile, perché si tratta di un’unica e medesima realtd (I"unum arque
idem).

Di contro, se si parla di “inseparabili’, allora di fatto inseparabile ¢
stato separato ¢ la dualita ¢ I'esito di questa separazione.

Proprio per questa ragione, affermiamo che I'originario, dunque
il concreto, dunque il vero, ¢ I'unita, che ¢ Iinseparabile stesso. L’unita,
inoltre, ¢ [originario perché costituisce la condizione di intelligibilita del
molteplice.

S. L’uno come condizione di intelligibilita dei molti

Rileviamo che la condizione di intelligibilita non puo venire confusa
con la condizione di possibilita. Su questo nodo teoretico intendiamo ora
svolgere una riflessione, incentrandola proprio sul rapporto che sussiste-
rebbe tral'uno e i molti.

7. Ci riferiamo, per esempio, a questo passo di Hegel: “Quj si puo solo allegar questo, che
non v’ha nulla, nulla né in cielo né nella natura né nello spirito né dovunque si voglia, che
non contenga tanto I’immediatezza quanto la mediazione, cosicché queste due determina-
zioni si mostrano come inseparate e inseparabili (ungetrennt und untrennbar), e quell’oppo-
sizione come inesistente” [G.W.E. Hegel, Wissenschaft der Logik (1812-1816), in Simtliche
Werke, dritte Auflage der Jubiliumsausgabe, Bd. 4 ¢ 5, hrsg. Von H. Glockner, Frommann-
Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1964-1965; trad. it di A. Moni, (rev. e introd. di C.
Cesa), Scienza della logica, Vol. 1, Laterza, Roma-Bari 1974°, p. 52]. QITI Hegel si riferisce ai
termini della coppia rappresentata da immediatezza e mediazione, ma il discorso puo valere
per I'identita e la differenza e, pitt in generale, per ogni coppia di opposti, ossia per ogni de-
terminazione che si pone opponendosi/relazionandosi ad ogni altra determinazione.

8. Siriprendera il tema nell’annotazione terza al paragrafo 4 della Quinta Riflessione.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 59

Se I'unita viene pensata come la condizione di possibilita del moltepli-
ce, allora si presume che dall’'uno derivino i molti. La questione, pero,
diventa quella di come intendere tale derivazione.

Una forma potrebbe consistere nel postulare la divisione all’interno
dell’uno stesso. In questo caso, tuttavia, |'uno non sarebbe veramente uno.

Per evitare di pensare I'uno come originariamente diviso in sé, e cio¢
tale da non essere mai veramente “uno’, si potrebbe ipotizzare che la divi-
sione subentri successivamente al suo essersi costituito come uno.

In questo caso, si dovrebbe spiegare se si tratta di una divisione pro-
dotta da un intervento esterno all’'uno, che agisce su di esso, oppure se, al
contrario, si presume che ad un certo punto della sua storia 'uno inizi a
dividersi in sé stesso.

Se si trattasse di un intervento esterno all’'uno, intervento volto a di-
viderlo, allora I'uno non sarebbe “uno” e “unico”, cio¢ non sarebbe “as-
soluto”, “originario’, perché accanto ad esso opererebbe cio6 che interviene
su di esso, cosi che si avrebbe a che fare originariamente con una dualita.

Qualora, non di meno, valesse come originaria la dualita, e non I"uni-
ta, allora il problema della derivazione dall’uno risulterebbe insussisten-
te: la dualitd non deriverebbe affatto.

La questione, perd, non sarebbe ancora risolta. Non potrebbe non
sorgere, infatti, la domanda: la dualitd puo valere effettivamente come
Ioriginario?

Poich¢ la dualita altro non ¢ che la reiterazione dell’unita, consegue
che assumere la dualita come originaria configura un errore prospettico:
soltanto I'unita puo essere veramente originaria, perché solo I'unita puo
valere come la condizione & parte ante, ancorché la considerazione for-
male non necessariamente lo riconosca.

Facciamo notare, a questo proposito, che coloro che affermano /ori-
ginarietd della relazione, come per esempio Severino, di fatto affermano
la dualita come originaria.

A fronte delle incongruenze che si generano nell’affermare I'origina-
rieta della dualita, potrebbe sembrare una soluzione affermare /origina-
rieta della differenza.



60 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Se non che, se si scegliesse di assumere come originaria la diffe-
renza, non potrebbe non imporsi la seguente domanda: da cosa si
differenzierebbe?

Ammettiamo che, per aggirare il problema, si risponda che la diffe-
renza sia in s¢ differenza, cio¢ configuri appunto una relazione in cui i
termini siano “i differenti”.

Ebbene, a nostro giudizio nell’assumere come originaria la relazione, si
farebbe valere come originario il circolo della presupposizione, quel circolo
che si produce per il fatto che la relazione, intesa come costrutto mono-dia-
dico, cio¢ come formata da due termini estremi e da un nesso che li vinco-
la, si costituisce in modo tale che il nesso presuppone i termini e i termini,
aloro volta, presuppongono il nesso, all’infinito.

Viste le difficolta logico-concettuali che comporta ipotizzare un in-
tervento esterno all’uno, si potrebbe ipotizzare un intervento intrinseco
all’'uno stesso.

Si potrebbe dire che I'uno, ad un certo punto, si fa altro a sé stes-
so, originando il “due”. In questo caso, pero, ci si trova di fronte ad una
duplice dualita presente nell’'uno: la dualita che sussiste tra 'uno prima
della divisione e I'uno dopo la divisione, stante il fatto che certamente
non sarebbe lo stesso uno, e# la dualita che ¢é costituita dall’'uno che attiva
la divisione e dall’uno che la subisce.

Infine, se 'uno, originando il due, si risolvesse in cio che origina, allo-
ra il fondamento (l’originario, I’assoluto) verrebbe meno a sé stesso e si
perderebbe la condizione incondizionata che consente di cogliere i con-
dizionati come condizionati.

La conclusione dell’argomentazione ¢ che 'uno non puo valere come
condizione di possibilita dei molti, perché la derivazione dall’uno risulta
inintelligibile.

Come spiegare, allora, la genesi della molteplicita? A noi sembra che
la risposta possa venire trovata solo individuando il punto da cui ¢ partita
la ricerca.

Quest’ultima muove precisamente dalla presupposizione della molte-
plicitd, cosi che, una volta che i molti (le determinazioni) sono stati pre-
supposti, non ha piu alcun senso ricercarne la condizione di possibilita,
stante che é la presupposizione stessa che vale come condizione di possibilita
dell’universo empirico-formale.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 61

Poiché, non di meno, presupporre non significa legittimare il presup-
posto, si dovra riconoscere, allora, che quella che viene assunta come con-
dizione di possibilita, non pud venire confusa con I’ autentica condizione
di intelligibilita dei molti.

Ed ¢ proprio allorché si giunge a questo punto che si impone una nuo-
va considerazione, che ha valore fondamentale ¢ che riassume quanto
detto in precedenza.

Poiché ciascuna identita determinata si pone poggiando sulla diffe-
renza da essa, non si pud non affermare che la molteplicita, ossia ['u-
niverso empirico-formale, 7oz é affatto intelligibile, in modo tale che la
condizione di intelligibilita, lungi dal valere come condizione di possibili-
ta del molteplice, emerge come la condizione che impone al molteplice di
trascendersi.

La cosiddetta “via discendente” ¢, pertanto, essa stessa inintelligibile,
si che 'unica via che puo venire percorsa sezbra essere quella “ascenden-
te”, cio¢ la via che dal molteplice, che ¢ inintelligibile, risale all’'uno, che
invece costituisce /intelligibile stesso.

Se non che, la via ascendente muove, a rigore, dalla medesima presup-
posizione da cui muove la via discendente: entrambe assumono 7 molti
come indiscutibili.

Essa, insomma, configura il modo di pervenire all’uno dando per scon-
tato il mondo in cui vige la molteplicita e nel quale ci si colloca per parlare
dell’uno stesso.

Si impone, quindi, la seguente precisazione, che ¢ della massima im-
portanza: una volta che s presuppone il molteplice, allora pervenire all’u-
nita assume effettivamente il significato del pervenire alla condizione di
intelligibilita se, e solo se, tale condizione, lungi dal legittimare il molte-
plice, ne rileva il Zimite di intelligibilita.

Che ¢ come dire: in virtt della condizione di intelligibilita, che ¢ I'u-
no stesso, la molteplicita si rivela come I'insieme di quelle determina-
zioni che sono ciascuna insufficiente a sé stessa, cosi che non pud non
risultare altrettanto insufficiente I’insieme di dette determinazioni.

Con questo approdo: ["unita del fondamento non pone la molteplicita,
ma al contrario la toglie, cio¢ le impone di venir meno a sé stessa perché
in sé inintelligibile.



62 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’unita, questo ¢ il nodo concettuale, consente di cogliere la vera na-
tura del molteplice perché ne rivela il limite, che ¢ indice dell’inconsisten-
za ontologica del finito.

Non di meno, deve venire considerato anche un altro aspetto. Poiché
il soggetto che ricerca si pone nell’universo empirico-formale e a muove-
re da questo si volge alla verita, allora la molteplicita, ancorché inintelli-
gibile, risulta tuttavia inevitabile.

Precisamente per questa ragione, cogliere la sua inintelligibilita equi-
vale a consapere la necessita del suo zogliersi, dal momento che, appunto,
si presuppone comungue il suo essersi posta.

Un’ultima precisazione, che ha carattere terminologico. Quando si
intende una “posizione autentica’, cio¢ autenticamente intelligibile, ci si
puo riferire soltanto all’unitd, all’originario, all’assoluto.

Qui con 'espressione “posizione” non si intende, quindi, quello che
si intende quando ci si riferisce ad una qualche determinazione, e cio¢
non si intende la sua “collocazione” in un qualche sistema, ma si intende
I essere stesso.

Se non che, dire “essere” & come dire “assoluto” o “unitd’, cosi che I’e-
spressione “posizione dell’assoluto (dell’essere)” ¢ in effetti pleonastica,
perché nulla aggiunge all’assoluto (essere) medesimo.

Proprio per questa ragione, non useremo pit la parola “posizione” in
riferimento all’essere (assoluto, fondamento).

Di contro, useremo tale parola in riferimento al determinato, cosi che
di ogni posizione, per sua natura determinata, intenderemo quell’izsuf-

ficienza, cioe quell’inintelligibilita, che la caratterizza e che consiste nel
suo “porsi contrapponendosi’, il quale comporta I'op-posizione a sé di
ogni determinazione.

Dunque, il suo non essersi mai veramente posta.

Annotazione prima

Per chiarire ulteriormente la ragione per la quale i coessenziali, a nostro pare-
re, non sono distinti, cioé non sono una dualit4, ma costituiscono un’u#it4,
riprendiamo la questione gid posta sia nel paragrafo 2 sia nel paragrafo 4 della
presente Riflessione e formuliamo la seguente domanda: se I'essenza di ciascun



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 63

termine coessenziale & I’a/tro termine, allora ¢ sensato concludere che ciascuno
& distinto dalla sua essenza, dal momento che ¢ distinto dall’altro?

A noi sembra che, se si rispondesse affermativamente, I'essenza cesserebbe di
valere come il proprium della cosa, cio che propriamente la connota, cosi che si
decreterebbe la differenza tra la cosa ef la sua essenza.

Se, insomma, si affermasse che la cosa ¢ distinta dalla sua essenza, allora I’essen-
za verrebbe posta estrinsecamente rispetto alla cosa e non potrebbe costituirne
effettivamente ’essenza, la quale non pub non essere intrinseca € costitutiva.
Da ci6 consegue che, nel caso di due termini coessenziali, /z differenza va con-
siderata come intrinseca all’identita di ciascuno di essi. Solo cosi si comprende
la ragione per la quale, secondo la nostra ipotesi, identita e differenza non pos-
sono non venire considerate due sezioni astratte della medesima realtd, che ¢ la
concreta unita dell assoluto.

Si potrebbe aggiungere, per completare ulteriormente il discorso, che I'enun-
ciazione dell’essenza puo essere distinta dell’enunciazione della cosa, ma la dif-
ferenza dell’enunciazione non puo significare la differenza ontologica.

Se, infatti, Pessenza della cosa si distinguesse dalla cosa stessa — lo ripetiamo
perché il nodo rappresentato dai “termini coessenziali” ¢ centrale —, allora la
cosa si distinguerebbe da sé medesima o, come detto, da cio che di piti specifico
essa €.

L’essenza si distinguerebbe, cosi, dall’essere, come accade in tutte le concezioni
che fanno prevalere la considerazione formale sul pensiero autentico.

L’essenza, intesa in senso formale, infatti, indica il tratto distintivo identifican-
te la cosa, intesa come identitd determinata.

Ebbene, cio che intendiamo sostenere ¢ che, nel momento in cui si parla di
identita coessenziali, non si pud non andare oltre questa concezione dell’essen-
za: essenza diventa I’ altra cosa, perché laltro é fondamento ontologico dell’iden-
tico, cosi che la considerazione formale viene messa fortemente in discussione.
La cosa vede come propria essenza non il s¢, ma I’altro da sé, in modo tale che
risulta iz sé contraddittoria. In quanto tale, essa non pud non contraddirsi e que-
sto atto non pud non decretare I o/trepassamento della cosa stessa nonché della
considerazione formale che su di essa poggia.

Inoltre, I'atto del suo contraddirsi non pud non lasciare emergere la vera essen-
za della determinazione, cio¢ del finito: la vera essenza del finito ¢ il suo essersi
originariamente tolto cosi che solo l'assoluto essere é veramente.

Per questa ragione, /'essenza del finito ¢, a rigore, /assoluto essere che lo rivela
come finito, cio¢ che lo restituisce al suo essere autentico, mistificato dall apparen-
za che coincide con I’ipostasi del finito prodotta dalla considerazione formale.



64 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Annotazione S€COW€[4

Quanto detto ci consente un passo ulteriore: forma e contenuto sono coessen-
ziali e cio deve venire inteso nel senso che essi, in quanto distinti, sono il pro-
dotto dell’ operazione astraente e astratta che ¢ intervenuta sull intero (sull’ uno),
cio¢ sull’ unita concreta che ¢ stata analizzata (divisa).
Se non che, I'analisi dell’intero non pud non valere come la negazione del suo
essere integrum, che significa “intero”, ma anche “intatto”, dunque “illeso”: I'in-
tero non puo subire interventi che lo alterino e lo danneggino.
L’analisi lo altera e lo danneggia a tal punto che lo nega come intero, come
integrum. Lo divide, infatti, in parti, cosi che 'unita diventa una molteplicita.
Risulta, pertanto, del tutto insensato pensare di ricostituire I’ intero rimettendo
insieme le parti, cio¢ gli elementi (termini) ottenuti con I’analisi. Sarebbe un
rimettere insieme i “cocci’, cosi che si produrrebbe un mero composto: non si
tornerebbe di certo all’intero originario.
Coloro che intendono 'intero come “insieme” non si avvedono di confon-
dere [intero con il composto. Essi commettono tre errori teoretici di primaria
importanza.
Oltre a confondere I’intero con il composto, che ¢ il primo errore gia indicato,
opinano di riprodurre I’intero mediante la riunificazione degli astratti, ottenuti
mediante [’analisi, ¢ non si avvedono di muoversi sul terreno dell’astrazione:
due astratti, ancorché unificati, ant permangono due, e allora I'intero non ¢
stato restituito, a#t si risolvono nell’unita, ma allora cessano di essere due e
non si puo piu parlare di sintesi o di insieme o di relazione. Se dimenticano cio,
commettono il secondo errore.
Il terzo errore consiste nel considerare originaria la dualita, ossia la differenza.
Originariamente sussisterebbero le determinazioni, che solo successivamente
diventerebbero termini della relazione che li vincola.

ui l'errore non soltanto ¢ rappresentato dal fatto che si considera originaria la
dualitd, o la differenza, e di questo ci siamo occupati nel precedente paragrafo,
ma altresi dal fatto che si considerano originarie le determinazioni in quanto
valgono come autonome e autosufhicienti e solo in un secondo tempo esse entre-
rebbero in relazione.
Abbiamo cercato di dimostrare che le determinazioni si pongono perché si op-
pongono, cosi che esse sono iz relazione a muovere dal loro valere come deter-
minazioni (ossia a muovere dalla loro presupposizione, cio¢ a muovere dal loro
costituirsi come presupposti).
Ai tre errori indicati, si potrebbero aggiungere ulteriori considerazioni che, in
effetti, evidenziano altrettanti zuovi errori.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 65

Si potrebbe sottolineare che ¢ un nuovo errore assumere il concreto come se
potesse derivare dall’astratto: cio, infatti, ¢ insensato, dal momento che il con-
creto ¢ originario ed ¢ originario perché ¢ fondamento.

In secondo luogo, i/ concreto non pué valere come una sintesi, perché, se la sintesi
fosse concreta, sarebbe originaria e, se fosse originaria, allora i termini sarebbero
originariamente vincolati, dunque sarebbero originariamente coessenziali.

In questo caso (si veda la precedente annotazione), perd, essi sarebbero soltan-
to apparentemente due, perché effettivamente sono una realtd unica e assoluta.
Infine, poiché I'intero ¢ originario, dunque assoluto, non si da un a/#ro da esso,
cosi che ’intervento analitico, che eventualmente dovrebbe esercitarsi sull’in-
tero, viene a rigore negato dall assolutezza dell’intero stesso.

Tuttavia, se ci si colloca nell’universo del linguaggio, ossia nell’'universo della
distinzione di forma e contenuto, allora si dira — ricordando che di un “dire” si
tratta — che il concreto ('unitd) coincide con il zogliersi dell astratto, ossia con
Uimporsi dell’unita sulla dualita e, quindi, sulla distinzione.

Questo modo di esprimersi, pero, presenta il concreto non come esso veramen-
te ¢: lo presenta come esito del toglimento dell’astratto e non come originario.
Proprio perché originario, invece, il concreto, cioe¢ I’assoluto essere, ¢ la ragione
del non essere dell’astratto, cio¢ del non essere del non-essere.

Pili precisamente, ¢ la ragione non soltanto del zon essere del non-essere, ma
anche del suo non essere mai stato veramente.

Non essendo mai stato veramente, esso non si ¢ nemmeno mai tolto veramente.

Annotazione terza

Per riprendere quanto detto nell’annotazione prima al quarto paragrafo
della Prima Riflessione, ribadiamo che U'intero & I’ assoluto, cioé la vera tota-
lita. %est’ultima, infatti, non puo venire intesa come I'insieme di tutte le
determinazioni.

Se la totalita venisse intesa come “I’insieme di tutte le determinazioni”, cio¢ se-
condo I'interpretazione ordinaria che si fornisce di essa, si dovrebbe ricordare,
allora, che non si possono considerare solo le entita, ma anche le relazioni tra le
entit, esse stesse determinazioni, nonché le relazioni tra le relazioni e, infine, il
limite che dovrebbe inglobare tale insieme per farne una unificazione, una sinte-
si, cioe quella che viene definita, appunto, #za “totalitd”

La domanda ¢: come ¢ possibile considerare determinato tale insieme? Non ¢,
forse, incrementabile? Non possono emergere nuove entita ¢, dunque, nuove
relazioni e nuove relazioni di relazioni?



66 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Del resto, ¢ altresi da rilevare che, se I’insieme non fosse determinato, allora
non si potrebbe parlare di totalitd, ma, semmai, di “totalizzazione in corso’,
secondo la nota formula sartriana.

Con questo approdo: se la “totalitd” viene intesa in senso ordinario, come 77-
sieme determinato di tutte le determinazioni e, dunque, di tutti gli insiemi,
dal momento che ogni determinazione puo6 venire considerata, a sua volta,
come I'insieme delle determinazioni che la costituiscono (una determinazio-
ne semplice non ¢ pensabile, se non altro perché ciascuna implica tutte le altre
per porsi opponendosi ad esse), allora si assume anche la totalita come “una”
determinazione.

Se non che, come abbiamo visto, essa in effetti non pud venire determinata,
precisamente perché ¢ incrementabile e, dunque, perché a rigore non configura
una totalitd, ma una totalizzazione in corso. Si tratta, insomma, di una fozalita
indeterminata, in modo tale che viene ad imporsi una nuova domanda: quale
tipo di realta essa configura?

Si tratterebbe bensi di una realta che dovrebbe appartenere all’universo empi-
rico-formale, ma che, essendo indeterminata, varrebbe come una “determina-
zione indeterminata” e, quindi, come una palese ed esplicita contraddizione.
Ma le osservazioni non si fermano qui. Va aggiunto: anche qualora si ammet-
tesse che si possa intendere la totalita in forma determinata, ci si dovrebbe co-
munque chiedere se la totalita delle determinazioni, ossia I’insieme di tutti gli
insiemi (I’insieme che funge da contenitore di tutti gli altri), faccia parte o no
della totalith come insieme (¢ 0 non ¢ uno degli insiemi contenuti?)

Se si rispondesse che non ne fa parte, allora quello non sarebbe I'insieme di
tutti gli insiemi, perché almeno uno ne sarebbe escluso.

E tuttavia, se ne facesse parte, appunto in quanto #za determinazione anch’es-
sa, ossia in quanto #zo degli insiemi, allora dovrebbe valere, ad un tempo, sia
come futto sia come parte: scadrebbe, cio¢, a parte di sé stessa e cid non potreb-
be non configurare una evidente antinomia’.

Precisamente per le ragioni addotte, I'zztero non puo venire considerato come
un nsieme, ma come |’ assoluto stesso.

L’assoluto, inoltre, risulta scevro non solo da relazioni estrinseche, che lo vinco-
lerebbero ad altro da sé, ma anche da relazioni intrinseche, che lo dividerebbero
in parti, negando la sua interezza che coincide con la sua assolutezza, dunque
con il suo valere quale fondamento.

9. Le “classi riflessive”, come ¢ noto, costituiscono parte integrante della nozione di “classe del-
le classi” (o “insieme degli insiemi”); esse danno luogo ad antinomie, tra le quali una delle pitt
famose ¢ quella che Russell stesso ha posto in luce nel 1903, in una lettera indirizzata a Frege, e
che noi abbiamo qui riproposto, parlando della tozalita intesa come insieme di tusti gli insiemi.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 67

Cio che ci proponiamo ora ¢ indicare in quale senso il fondamento, cio¢ la
verita, va inteso come 4 ¢ Zegz'ttimo.

6. Verita, coscienza e auto-coscienza

Nel dichiarare che la verita é indicibile (paragrafo 4 della Prima
Riflessione), non si pud non evidenziare che si produce un’inevitabile con-
traddizione formale: si usa la parola verita per negare che la veritd possa
venire detta.

Il tema ¢ teoreticamente molto rilevante e lo approfondiremo nel pa-
ragrafo 6 della Sesta Riflessione, nell’annotazione seconda al paragrafo 4
della Settima Riflessione e nel paragrafo 13 dell’Ottava Riflessione.

Qui potremmo ribadire che tale contraddizione puo venire considerata
lesplicitazione della contraddizione che ¢ il “dire” e che sussiste tralinten-
zione, che ¢ quella di dire lo stato effettivo della realtd, cio¢ la verita, e la pre-
tesa di riferire la realta (la veritd) a quel sistema di riferimento che ¢ il dire.

Non di meno, ¢’¢ un aspetto ulteriore che merita di venire considera-
to ¢ approfondito. Cio che ¢ stato detto ¢ stato prima pensato, cio¢ lo si
¢ potuto dire perché configura un contenuto di coscienza.

Sorge, allora, la seguente domanda: se si ¢ negato il 7apporto tra il dire
e la verita, perché tale rapporto riduce la verita a semantema, si nega al-
trettanto il 7apporto tra la coscienza e la verita?

La risposta, a nostro giudizio, non puo non essere affermativa.

Innanzi tutto, per la ragione che la verita non puo venire ridotta a con-
tenuto determinato. In secondo luogo, per la ragione che, se venisse intesa
come termine della relazione, scadrebbe ancora a determinazione.

Infine, per la ragione che la relazione configura un costrutto contrad-
dittorio, per lo meno se intesa come nesso che vincola due estremi.

Della contraddittorieta della relazione ci occuperemo piti avanti. Qui
vogliamo insistere sul rapporto tra verita e coscienza per mostrare che
esso non puo sussistere per un duplice ordine di ragioni.

Tale rapporto, infatti, non soltanto impone alla verita di venire ridot-
ta a determinazione, e cid non pud non significare la negazione stessa
della verita assoluta, ma altresi impone alla coscienza di venire ridotta a



68 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

coscienza empirica, si che essa vale come progetto di inscrivere la verita al
proprio interno, riducendola a proprio contenuto.

La negazione della verita coincide, quindi, con la riduzione della co-
scienza ad attivita (dunque a relazione), che pretende di esercitarsi sulla
(relazionarsi alla) verita stessa, riducendola a proprio momento.

D’altra parte, se la coscienza viene colta non pit come coscienza em-
pirica, ma come coscienza trascendentale, cio¢ come atto di coscienza (dun-
que non pilt come aztivitd), allora cid che si esclude ¢ proprio la relazione
con la verita, perché tale coscienza non ¢ un termine che possa relazio-
narsi alla verita né puo valere come una relazione che inglobi la verita, per
la ragione che l'atto di coscienza intende volgersi totalmente alla verita e,
pertanto, coincide con I intentio veritatis e si risolve interamente in essa.

L’intentio veritatis, questo ¢ il nodo cruciale, lungi dal valere come
rapporto con la verita, vale invece come intenzione di togliere ogni distan-
za (differenza) dalla verita stessa, onde perdersi totalmente in essa per
essere uno con essa ed essere cosi “vera” intenzione.

Per motivare adeguatamente la conclusione cui siamo pervenuti, tut-
tavia, riteniamo opportuno svolgere un’ulteriore argomentazione, che
prenda le mosse dall’assunto ordinario per il quale la coscienza si esprime
nella dualita di una forma e di un contenuto.

La coscienza, infatti, viene ordinariamente considerata un insieme di
stati coscienti che inglobano contenuti determinati.

Ebbene, proprio perché giunti a questo punto dell’indagine deve ve-
nire riproposto quanto detto in precedenza: se la coscienza viene intesa
in questo modo, allora essa, essendo distinta dal contenuto, non puo6 non
configurare una forma astratta.

Il punto di vista che abbiamo cercato di criticare ¢ proprio quello
secondo il quale la coscienza diventerebbe concreta nella sintesi con il
contenuto.

Come puo, ci chiediamo nuovamente, generare il concreto la sintesi di
due momenti astratti? Se, infatti, ¢ astratta la coscienza empirica priva di un
contenuto, altrettanto ¢ astratto il contenuto in quanto non venga saputo
come tale. Contenuto di che cosa, se la coscienza non fosse?

Coloro che sostengono che la sintesi di forma e contenuto genera il
concreto, non di meno, fanno valere anche un altro assunto: precisamente



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 69

in ragione del fatto che la coscienza si costituisce come dualita di forma
e contenuto, essa diventa auto-coscienza solo nel momento in cui pone sé
stessa come oggetto (contenuto) del proprio sapere.

Ordinariamente, infatti, coscienza e sapere vengono pensati come
un’ attivita che si esercita su un contenuto determinato. In tal modo, la
coscienza (il sapere) puo avere molteplici contenuti e, soltanto se come
contenuto ha “sé stessa’, si configura I’auto-coscienza o il sapere di sé, ossia
il sapere di sapere.

Cio significa, in primo luogo, che si presume che la coscienza possa es-
sere coscienza senza esserve coscienza di sé, dal momento che I’auto-coscien-
za sembra valere come una specificazione della coscienza e non come la
sua condizione originaria e fondante.

In secondo luogo, non possiamo non rilevare che, anche qualora si af-
fermasse che la “coscienza di sé” costituisce lo stato originario e fondante
ogni ulteriore stato di coscienza, tuttavia la “coscienza di sé” configure-
rebbe ancora ['attivita di una coscienza-soggetto che si disporrebbe su un
contenuto particolare, rappresentato dalla coscienza-oggetto.

Ebbene, questo schema riproduce il concreto come sintesi di due mo-
menti astratti. Il sapere, inteso come coscienza-soggetto, sarebbe infatti
ancora un momento astratto, se permanesse vuoto di contenuto, ¢ diven-
terebbe concreto solo in forza dell’incontro con il contenuto-oggetto.

Di conseguenza, la proprieta riflessiva indicherebbe che il pensiero, la
coscienza e il sapere — da questo punto di vista essi coincidono e vengo-
no interpretati come “attivitd” — hanno la facolta di assumere “sé stessi”
come proprio contenuto, cosi che precisamente in virtu di tale proprieta
il pensiero penserebbe il pensiero, la coscienza diventerebbe auto-co-
scienza e il sapere saprebbe di essere sapere.

Come abbiamo detto, a noi questo schema sembra teoreticamente in-
sostenibile. Per suffragare con ulteriori argomenti la nostra concezione, ci
proponiamo di riflettere sul pensiero del pensiero, che equivale al sapere
di sapere e all’auto-coscienza.



70 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche
7. Il pensiero del pensiero

L’espressione “pensiero del pensiero (vénaig vorjoeng)”, come ¢ noto,
viene usata da Aristotele nella Metafisica®, allorché egli indica nell“In-
telligenza” ’essenza stessa di Dio.

E, quando parla dell’intelligenza divina, egli la definisce come il pen-
siero che pensa sé stesso: “Se, dunque, Iintelligenza divina ¢ cid che ¢’e di
pit eccellente, pensa se stessa e il suo pensiero ¢ pensiero di pensiero™".

Secondo Aristotele, quindi, il pensiero di Dio deve avere un “og-
getto’, cosi che si configura come un pensiero che vale, appunto, come
un’ attivita.

Di conseguenza, la dualita di pensante e pensato, che decreta il valere
quale attivita di questo pensare, essendo propria del pensiero divino, cioe
del pensare espresso nella sua forma eminente, non puo non appartenere
al pensare in quanto tale.

Il pensiero, cioe la coscienza o il sapere, in forza del suo valere come
attivitd puo esercitarsi anche su sé stesso, come abbiamo cercato di eviden-
ziare anche in un lavoro precedente’?.

Ora, ci domandiamo: che cosa significa che il pensiero ha per oggetto
s¢ stesso? Con altre parole: che cosa significa che il pensiero pensa sé
stesso come [ oggetto pin proprio?

Significa, forse, che il pensiero, pensando sé come oggetto, poi pud pen-
sare ancora s¢ in quanto oggetto che pensa sé stesso? Significa, forse, che
il pensiero divino, e quindi il pensiero inteso nella sua forma eminente, ¢
pensiero del pensiero del pensiero? Ma cid non comporta un progressus in
indefinitum, dunque quella che Hegel definirebbe una “cattiva infinita”?

In secondo luogo, facciamo notare che, se si fa valere la differenza tra
il pensiero pensante e 'oggetto del suo pensiero, che ¢ il pensiero pensato,
allora il pensiero pensante, ancorché venga richiesto come condizione
del pensiero pensato, cio¢ come suo fondamento, tuttavia s vincola al
pensiero pensato, in modo tale che zon puo non subordinarsi ad esso.

10. Aristotele, Metaphysica, A, 9, 1074 b 34; trad. it. di G. Reale, Introduzione, traduzione
e commentario della “Metafisica” di Aristotele, Bompiani, Milano 2009 p. 576.

11. Ivi,p.577.

12. Abbiamo trattato il tema in A. Stella, I/ pensiero del pensiero, in «Cum-Scientia. Per
'unita nel dialogo>, 111, 6, 2021, pp. 77-85; DOI: 10.53136/97912599457783.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 71

Cio implica che, nella misura in cui il pensiero, cio¢ la coscienza o il
sapere, ¢ inteso come un’attivita, che ha bisogno di un supporzo soggettivo
per esercitarsi, non puo valere quale autentico fondamento, proprio perché
non é incondizionato, ma dipende dall’oggetto del suo pensare, ossia dal
pensiero pensato, nonché dal soggetto che lo supporta in quanto attivita.

In terzo luogo, si dovrebbe concludere che, senza un contenuto, il
pensiero (coscienza, sapere) sarebbe vuoto, cio¢ astratto.

L’esito della concezione del pensiero espressa da Aristotele, che non
esitiamo a definire “funzionalista’, non puo non essere la riduzione del
pensare ad un’attivita che, senza un contenuto, ¢ astratta.

Si badi: un’attivita che comunque si pone, ma si pone astrattamente.
Domandiamo: non si tratta, allora, di una posizione che astrattamente ¢
considerata tale?

8. La concezione funzionalista e il suo limite

La concezione funzionalista del pensiero, della coscienza e del sape-
re, che assume il pensare (coscienza, sapere) come attivita, ritiene che la
posizione astratta non sia astrattamente una posizione, ma che sia una
posizione concreta: posizione concreta dell astratto.

Per quale ragione? Per la ragione che tale posizione ¢ essenziale per
configurare il concreto, il quale viene pensato ancora come sinfesi. Sintesi
di due momenti astratti: il pensiero pensante ¢ il pensiero pensato.
Allorché i due momenti sono unificati, essi cessano di essere astratti e co-
stituiscono #/ concreto.

La tematica ¢ stata gia affrontarta nei precedenti paragrafi. Qui, non
di meno, essa puo venire osservata da un diverso punto prospettico: da/
punto di vista dell’auto-fondazione, che si esprime nella forma dell’au-
to-coscienza o del pensiero del pensiero o del sapere di sapere.

Precisiamo subito che, per affrontare di nuovo il tema, il discorso non
puo non prendere in considerazione due aspetti fondamentali: da un lato, si
deve riflettere sull’assunto — imposto dall’universo formale — che il pensiero
autentico debba valere come aztivita, la quale pone la differenza (dualiza,
relazione) nel pensiero stesso e fa dell’autocoscienza una “coscienza di s¢”.



72 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Dall’altro, si deve riflettere sull’effettiva originarieta di un pensiero
che, venendo considerato sintesi di sapere e saputo, riproporrebbe I o7igi-
nario nella forma della sintesi di due momenti astratti, appunto il sapere
e il saputo, in modo tale che a valere come originario sarebbe proprio il
costrutto rappresentato dalla sintesi (relazione).

I due punti sono intrinsecamente vincolati, perché ¢ precisamente
Iattivita che si pone come relazione (sintesi) di un agente e di un agito,
mantenendo dunque la loro differenza che ¢ poi la loro astrattezza (I'a-
gente, disgiunto dall’agito, ¢ astratto e lo stesso vale per 'agito).

Per tornare al tema, proponiamo ancora una domanda, che prende
avvio precisamente dal primo aspetto indicato: poiché si parla di un pen-
siero che sussiste come attivita anche se non si esercita su un contenuto
determinato — si fa valere, insomma, un pensare astratto che viene con-
siderato comunque come “pensiero” —, si deve concludere, allora, che il
pensiero ¢ pensiero anche se non implica il pensiero del pensiero?

La domanda sorge perché, se il pensiero vale come attivita, esso pren-
de coscienza di sé stesso solo nel momento in cui assume come oggetto sé
medesimo. Prima di compiere tale operazione riflessiva, ecco il punto, il
pensiero non si riconosce come pensiero, ignora di essere pensiero, da cui
la domanda: puo venire definito comunque “pensiero”?

Oppure, in alternativa, si ritiene che il pensiero sia originariamente
pensiero di sé? In questo caso, perd, come conciliare tale posizione con
quella che assume il pensiero come attivita? L’attivitd sembrerebbe vale-
re anche se non si esercita su un contenuto determinato, si che il pensiero
di sé non puo venire considerato il prerequisito dell’attivita, ma — al con-
trario — é [attivita pensante che vale come il prerequisito del pensiero che
pensa sé stesso.

La questione indicata, pertanto, puo venire considerata come la prima
conseguenza dell’assunzione del pensiero (coscienza, sapere) come atti-
vita. Diciamo subito, per comodita del lettore, che il nostro obiettivo ¢
quello di evidenziare alcune delle pizs importanti conseguenze di tale assun-
zione, in modo tale che emergano con forza le ragioni che ci inducono
ad intendere il pensiero autentico non pilt come “attivitd’, ma come “atto”.

Abbiamo indicato come prima conseguenza che il pensiero viene
considerato tale anche se non ¢ pensiero di sé¢; dunque, anche se ignora
di essere pensiero.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 73

Si potrebbe dire, per precisare meglio, che la concezione funzionali-
sta, la quale 7iduce appunto il pensiero ad attivit, intende che il pensiero
sia pensiero anche se essere pensiero non implica di per sé, cio¢ immedia-
tamente, dunque necessariamente, ’essere pensiero del pensiero.

Analogamente, la concezione funzionalista intende che la coscienza
sia coscienza anche se Iessere coscienza zon implz'm di per sé, cio¢ imme-
diatamente, dunque necessariamente, |’ auto-coscienza e il sapere sia sapere
anche se non implica necessariamente, dunque immediatamente, Uessere
sapere di sapere.

Cio deriva dal fatto che, se il pensiero vale come attivit, allora esso
viene considerato tale anche se non ¢ pensiero di qualcosa, come se la sua
astrattezza non significasse il suo venir meno come pensiero.

Il pensare, quindi, permane tale anche se vale come un’attivita poten-
ziale, ossia come un’attivita che ancora non si esercita su alcun contenuto.

Si tratta bensi di un’attivita astratta, ma pur sempre di un’attivit, per-
ché la differenza che sussiste tra pensare e pensato dice che Iattivita, per
sua costituzione intrinseca, ¢ altra dal proprio contenuto, sul quale si eser-
cita proprio perché interviene estrinsecamente rispetto ad esso.

Questa risulta, dunque, la caratteristica fondamentale dell’attivita: la
facolta di sussistere anche in forma potenziale o astratta, cosi che la concre-
tezza si realizza mediante I’incontro con Ialtro, cio¢ con il contenuto su cui
si esercita.

In questo senso, l'attivita ¢, al tempo stesso, libera da contenuti e di-
pendente da essi.

Libera, perché si mantiene come attivitd anche prescindendo da essi
ed ¢ precisamente questa liberta che le consente di esercitarsi su una mol-
teplicita di contenuti, diversi gli uni dagli altri.

Dipendente, perché solo I'incontro con il contenuto la realizza piena-
mente come attivita.

Ci chiediamo: puo I'attivita conciliare questi due tratti, che si esclu-
dono a vicenda?

Ammettendo che possa farlo, rileviamo, tuttavia, che il pensiero risul-
ta concreto quando si congiunge ad un contenuto, cio¢ quando I’attivita
effettivamente s7 esercita.

La coscienza (il pensiero, il sapere) viene rappresentata, in tal modo,
come un contenitore, che fino a quando ¢ vuoto permane allo stazo



74 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

potenziale; nel momento in cui ¢ riempito da un contenuto passa allo
stato attuale, cioe diventa una coscienza concreta.

Qui la domanda che si impone ¢ la seguente: come puo essere concre-
to quel pensiero che mantiene la differenza, dunque la distanza, tra sé e
il proprio contenuto?

Non si puo non rilevare, pertanto, che la realizzazione dell’attivita
non é mai effettiva. La ragione sta nel fatto che la differenza tra pensare
e pensato o tra coscienza e suo contenuto deve continuare a sussistere
affinché si mantenga [attivita, cosi che il pensiero non pensa mai inte-
ramente il proprio contenuto, perché quest’ultimo deve conservare una
propria alterita dal pensare.

Altrettanto, la coscienza non sard mai pienamente cosciente dei propri
contenuti, perché questi dovranno permanere comunque 4/t rispetto
ad essa. E il sapere non sapra mai veramente il proprio saputo.

La questione, non di meno, si rivela ancora piu complessa. Se il pen-
siero viene rappresentato nella forma dell’attivita, allora scoprira di es-
sere pensiero solo quando, tra i molti contenuti che potrebbe assumere,
sceglie sé stesso: nel momento in cui il pensiero pensa sé stesso, ebbene
solo allora scopre di essere un pensiero.

Scopre, non di meno, che essere un pensiero significa non essere “un
pensiero, perché significa non essere mai uno con sé stesso, ma sempre dif-
ferente in sé stesso.

Altrettanto la coscienza, solo nel momento in cui pone sé stessa come
oggetto della propria attivita, solo allora scopre di essere coscienza e cosa

»

signiﬁca essere coscienza. Scopre, cioé, che Dessere coscienza signiﬁca
Uessere altra a sé stessa, ossia il non essere mai sé stessa.

Il sapere, a sua volta, solo quando ¢ sapere di sé, perviene a sapersi, cioe
a riconoscersi nella propria intrinseca differenza da sé stesso.

Precisamente quando pensa sé stesso, dunque, il pensiero si fa altro a
sé stesso o, detto diversamente, deve porre sé stesso come oggezto del pro-
prio pensare, in modo tale che la differenza risulta costitutiva del pensare.
E lo stesso vale per la coscienza e per il sapere.

Il pensare sé stesso di quel pensare che vale come attivita, pertan-
to, non significa I'essere sé stesso da parte del pensiero. Al contrario, se
il pensiero non si fa altro a sé stesso, non puod pensare sé stesso, con la



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 75

conseguenza che esso, pensando sé stesso, non pud non cessare di essere
uno con sé stesso.

Se non che, una volta che ['unita del pensiero viene perduta, non la si
puo restituire mediante la sintesi, cio¢ mediante il costrutto relazionale.

Quanto ¢ stato detto suscita alcune domande, che mettono a fuoco
i nodi teoretici trattati. Puo il sapere essere sapere anche se non sa di
essere sapere? E, allo stesso modo, il pensiero puo essere pensiero anche
se ignora di pensare? La coscienza pud essere coscienza anche se non ¢
cosciente di sé medesima?

Se pensiero, coscienza e sapere vengono intesi come attivita, allora si
deve rispondere affermativamente a queste domande.

Per la concezione funzionalista, insomma, /a coscienza é coscienza an-
che se ignora di essere coscienza perché non ha assunto ancora sé come
proprio contenuto. E lo stesso vale per il pensiero e il sapere.

Inoltre, quando la coscienza perviene ad essere coscienza di sé, scopre
che si sottrae a sé stessa, si differenzia da sé stessa, cosi che é altra a s¢
stessa, come lo sono il pensiero e il sapere.

Per questa ragione abbiamo affermato che ’essere del sapere (pensie-
ro, coscienza) ¢ la differenza da sé medesimo, ossia il non essere mai sé stes-
50 da parte del sapere. 1l saputo, infatti, non verra mai veramente saputo e,
quindi, 7oz sara mai uno con il sapere.

Si possono trarre, allora, alcune conclusioni.

La prima: la concezione funzionalista muove dall’assunto che il pensie-
ro formale, cioe quello che si esprime come attivita, ¢ cio¢ in forza della
dualita di pensante e pensato, sia I'unica forma di pensiero (e lo stesso
vale per la coscienza e il sapere).

La seconda: la concezione funzionalista muove dall’assunto che la co-
scienza sia tale senza implicare necessariamente I auto-coscienza o, meglio,
senza richiedere quale condizione fondante [essere auto-coscienza.

Altrettanto, il sapere sarebbe sapere senza richiedere quale condizio-
ne fondante [essere sapere di sapere, ciot il sapere di essere sapere (torne-
remo su questo tema, che ¢ cruciale, nei paragrafi 11 ¢ 12 della presente
Riflessione nonché nei paragrafi 2, 3 ¢ 4 della Sesta Riflessione).

La terza: per tale concezione non si realizza mai ["unita, né del pen-
sare con il pensato né della coscienza con il suo contenuto né del sapere



76 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

con il saputo. In tal modo, pensare, coscienza e sapere zon saranno mai
autentici, perché il loro essere mantiene la differenza da sé stesso; dun-
que, 7on é mai uno con sé stesso.

I rilievi critici che muoviamo al riduzionismo della concezione funzio-
nalista, tuttavia, possono venire ulteriormente precisati.

In primo luogo, riteniamo di dover ribadire che, se il sapere (pensare,
coscienza) viene inteso come astratto, allora esso ¢ astrattamente sapere
(pensare, coscienza).

Un pensiero/coscienza/sapere che venga pensato come attivita, e che
pero sia privo di un contenuto sul quale possa esercitarsi, pertanto, non
lo giudichiamo una forma astratta, che attende di diventare concreta me-
diante I’incontro con il contenuto, ma riteniamo che non sia affatto un
pensiero/coscienza/sapere.

Un’attivita che non si esercita, insomma, ci sembra un’ attivita del tut-
to fittizia e non un’attivita allo stato potenziale.

In secondo luogo, riteniamo che non possa venire definita “coscienza”
(“sapere”) quella coscienza (sapere) che ignori sé stessa (stesso) o, in altri
termini, non pensiamo che la coscienza possa essere coscienza senza fon—
darsi sull’autocoscienza.

Da cio consegue che I’autocoscienza non puo essere considerata una

forma particolare di coscienza, come se I'avere come oggetto sé stessa sia
soltanto un precisarsi ulteriore della coscienza.

Al contrario, pensiamo che la coscienza di essere coscienza sia il forn-
damento stesso della coscienza cosi come il sapere di essere sapere sia il

fondamento stesso del sapere.

Cio dimostra che solo [assumere la coscienza e il sapere (pensare) nella

forma dell attivita genera ['equivoco per il quale I'autocoscienza e il sa-
persi del sapere valgono come momenti, per cosi dire, “secondari” e non,
invece, come il “fondamento” stesso della coscienza e del sapere.

A nostro giudizio — e questa puo venire considerata la conclusione ul-
tima del discorso —, una coscienza che ignori sé stessa deve essere definita
una zon-coscienza ¢ un sapere che non sappia di essere sapere deve venire
definito un non-sapere.

Precisamente per questa ragione, riteniamo che i sostenitori della
concezione funzionalista, che sono poi gli stessi che pensano il concreto



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 77

come sintesi di momenti astratti, si vengano a trovare nel seguente pa-
radosso: essi fanno valere I’idea di un non-sapere che, incontrando un
contenuto, diventerebbe “sapere”.

Non pud non riproporsi, cosl, la precedente domanda, anche se diver-
samente formulata: pud un non-sapere trasformarsi in sapere in virtw di
qualcosa che gli é estrinseco? Od anche: puod linconscio diventare coscienza
in virty dell’incontro con un dato?

Se di inconscio effettivamente si tratta, allora #/ dato non puo venire in
alcun modo saputo (riconosciuto) come dato. Affinché il dato venga saputo
(riconosciuto), deve incontrare il sapere, il quale, per essere tale, 7oz puo
ignorare di essere sapere.

Per evitare che il sapere possa ignorare di essere sapere, ecco il nodo
cruciale, non lo si puo' separare da sé stesso. Ma proprio questo comporta
il pensarlo come attivita, si che il sapere viene a perdere la sua intrinseca
unita per esprimersi nella dualita di sapere e saputo.

Di contro, solo pensandolo come at#o, il sapere (coscienza, pensiero) ¢
uno con sé stesso, si che é fondamento a sé stesso e, dunque, é a sé legittimo.

L’atto di coscienza (o il sapere come atto), infatti, costituisce I'essenza
del sapere, che consiste nell’ immediatezza del sapere, ossia nel suo origi-
nario e intrinseco essere sapere, senza necessitare di altro, cioe di qualcosa
che valga come contenuto del sapere medesimo.

Se necessitasse di altro, infatti, i/ sapere non sarebbe sapere affatto.
Sarebbe un “sapere che non sa”.

Che ¢ come dire: I'atto di sapere emerge sul sapere formale, dunque
sulla relazione di sapere e saputo, e in virti di questo suo emergere 7on
intende valere come una nuova forma, ma lascia che il sapere formale si
tolga perché segnato da quel limite che lo rende inintelligibile.

L’atto di sapere, pertanto, coincide con [ atto del trascendersi del con-
tenuto (di ogni contenuto, cio¢ di ogni determinato) e non puo venire
ridotto all’attivita che si pone presupponendo il contenuto.

Il discorso svolto, quindi, ha inteso dimostrare la necessita di inten-
dere il pensiero, la coscienza e il sapere non come attivita, ma come atto.
Solo I’atto, infatti, indica /“unita, e ci6 in un duplice senso: nel senso che
nell’atto la dualita dei termini che costituiscono I’attivitd viene meno e



78 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

nel senso che I'atto é proteso verso Iassoluto, dunque ¢ intenzione di essere
uno con 'uniti che esso costituisce.

Afhinché il discorso trovi adeguata precisazione, non pud non investi-
re, dunque, il tema della necessita di oltrepassare la relazione ordinaria,
che costituisce la struttura logica su cui poggia lattivita.

Per riflettere su questo tema, iniziamo con il rilevare che coloro che
intendono il concreto come sintesi di due momenti astratti non si sono
adeguatamente posti la domanda di come cio possa avvenire.

Che cosa trasformerebbe, insomma, I’astratto in concreto? La rispo-
sta sembra essere una soltanto: la relazione. In forza della relazione, si
opina che i separati si trasformino in distinti, i quali, poiché vincolati
I'uno all’altro, configurerebbero appunto il concreto.

Abbiamo espresso le nostre critiche in ordine a questo presunto pote-
re della relazione, che sarebbe in grado di trasformare due astratti in un
concreto solo perché li vincola.

Ci6 che obiettiamo ¢ che il vincolo mantiene due identita diverse, dal
momento che si pone poggiando sulla loro dualita, in modo tale che tali
identitd non hanno subito alcuna trasformazione intrinseca e, pertanto,
non possono NOn essere ancora astratte.

Se il discorso concernente la trasformazione dell’astratto in concreto
viene fatto per il sapere, coloro che sostengono il punto di vista che valo-
rizza la relazione ordinaria diranno che senza la relazione nessun sapere
si costituisce come autentico sapere, cio¢ come concreto sapere, perché
non si pone la relazione al suo contenuto.

In tal modo, /a relazione viene assunta come la condizione del sapere, il
quale sic stantibus rebus non pud non (necessariamente) cessare di essere
originario e fondante.

Originaria e fondante diventa, in tal modo, la relazione, la quale viene
assunta come il trascendentale del sapere, si che, proprio in quanto tale, il
sapere non pu(‘) non valere come sintesi, come insieme di sapere € saputo.

Se non che, come puo la relazione valere come condizione incondi-
zionata, ¢ quindi fondante (oggettivante), se, costituendosi come co-
strutto, ¢ gia stata condizionata (oggettivata)?

Come puo, infatti, la relazione evitare di venire condizionata (ogget-
tivata), se si costituisce di due termini, che valgono come dati, ¢ di un
nesso, che vale come guid medium?



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 79

Senza i termini, pertanto, essa risulta astratta; con i termini, invece,
essa viene oggettivata. Nell’'un caso come nell’altro non puo valere come
condizione incondizionata, dunque come ['originario.

La relazione, pil precisamente, non puo in nessun caso valere come
Ioriginario, dal momento che essa — lo abbiamo gia fatto notare — non
puo non presupporre i termini relati, i quali non possono non presuppor-
re il nesso, senza che né i termini né il nesso possano valere come condi-
zione prioritaria e fondante.

Qualora si intendesse risolvere il problema affermando che il costrutto
mono-diadico ¢ originario nel suo “insieme”, cio¢ come costrutto, allo-
ra non si potrebbe non ribadire che nel costrutto tanto la diade quanto
il zesso che la costituisce sono momenti astratti e considerare concreto
il loro insieme equivale a chiamare in causa un “potere concretizzante”
della relazione, che costituisce perd proprio cio che, invece, si dovrebbe
dimostrare.

La relazione, infatti, potrebbe esibire questo potere in un solo modo,
mostrando di zrasformare intrinsecamente i relati, nel senso che essi do-
vrebbero cessare di essere quello che erano prima di venire congiunti:
solo cosi la loro astrattezza verrebbe meno veramente.

Non basta dire, insomma, che i separati sono diventati distinti, giac-
ché il vincolo non puo semplicemente “connettere” cio che in preceden-
Za non era CoNnesso.

Ben pit radicalmente, il separato, diventando distinto, non puo non
(necessariamente) subire una intrinseca trasformazione della propria
identitd, si che non risulta di certo sufficiente la connessione/giustapposi-
zione dei separati.

Se non che, affinché tale trasformazione intrinseca effettivamente si
realizzi, la relazione non puo accontentarsi di sussistere tra i termini, ma
deve entrare nella costituzione intrinseca di ciascuno di essi.

In tal modo, innanzi tutto si trasformano i termini, i quali cessano
di valere come #postasi e valgono come il proprio intrinseco riferirsi ad
altro, ossia come 'atto del trascendere la propria identita formalmente
immediata.

In secondo luogo, subisce un’intrinseca trasformazione la relazione
stessa, dal momento che essa cessa di esprimersi come un’attivita e si



80 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

trasforma, appunto, in atto: | ‘atto del riferirsi di ciascun termine all’altro,
che coincide con [atto dell oltrepassarsi dei termini stessi.

Con questo approdo: se la relazione trasforma effettivamente [’astrat-
to in concreto, allora cid non pud non, recessariamente (innegabilmen-
te), significare che la dualita dei termini, che configura ' astratto, viene
tolta nell’ unita, che costituisce il concreto autentico.

Cio in ragione del fatto che il concreto emerge come quell’azzo del
trascendersi che ¢ identico per entrambi i termini e nel quale la loro diffe-
renza viene neutralizzata, cosi che si impone la loro unita.

In questo modo, Uunificazione cede il passo all’ unita, la quale ¢ vera-
mente U'originario o il concreto. E, quando si parla di “unitd’, si intende
non soltanto I'unita espressa dall’atto, che andra adeguatamente specifi-
cata, ma anche e soprattutto quell unita che l'atto intenziona e nella quale
si compie come atto essendo uno con essa, perché soltanto i/ volgersi ad
essa lo fa valere come atzo.

Di contro, qualora si insistesse nell’assumere la relazione come co-
strutto e qualora il costrutto venisse assunto come originario, non si po-
trebbe non rilevare che, poiché il costrutto connette bensi i termini, ma
senza produrre la loro intrinseca trasformazione, allora ci6 decreterebbe
necessariamente / originarieta dell astratto.

Ci domandiamo: puo I"astratto essere originario? Quel concreto, che
derivasse dall’astratto, sarebbe veramente concreto oppure concretamente
astratto? E la derivazione non sarebbe forse, essa stessa, una derivazione
del tutto astratta?

Dal momento che, come abbiamo visto, per Severino — che sostiene
Voriginarieta della relazione intesa come costrutto (struttura) — il con-
creto ¢ la sintesi dei distinti, se ne deve concludere che soltanto due sono
le possibilita che vengono offerte alla sua concezione.

Aut la sintesi ¢ originaria, ma allora i separati non sussistono in nes-
sun tempo ¢ i distinti non possono originare in nessun caso dai separati
mediante I'intervento della relazione; aut sono originari i separati, ma
allora ¢ ' astratto a valere come originario.

Se non che, un originario che non fosse concreto, dunque non valesse
come /’intero, ossia come assoluto e pertanto come irriducibile a deter-
minazione, sarebbe semplicemente “iniziale”, perché vincolato, dunque
subordinato, a cio che lo segue.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 81

E, se originario fosse subordinato, non potrebbe non essere falsa-
mente originario, proprio perché dipendente da altro, il quale esibirebbe
una priorita rispetto all’originario stesso.

Allo stesso modo, se il sapere fosse la relazione di sapere e saputo, al-
lora non potrebbe essere “vero sapere” proprio perché non potrebbe es-
sere originario e perché, valendo come relazione, manterrebbe inesora-
bilmente I'srriducibile differenza del sapere dal saputo, si che il saputo
non verrebbe mai veramente saputo ¢ il sapere non sarebbe mai uno con
sé medesimo.

Sul nodo dell’originario e del sapere intendiamo continuare a
riflettere.

9. La concretezza dell originario ((fondamento)

Per approfondire il discorso, e cercare di precisare ulteriormente il tema
della conversione dell’astratto in concreto e del presunto “potere concre-
tizzante” della relazione, torniamo all’idea, sostenuta da pit parti, di un
concreto che si costituisce mediante la sintesi di termini zon pist separati,
ma distinti.

Analizzando ancora questa posizione teoretica, si pud considerare
una nuova alternativa che concerne il tema della separatezza e della di-
stinzione e che consente di andare ancora piu a fondo nel discorso.

W primo corno dell’alternativa prevede che i distinti vengano presuppo-
sti inizialmente come separati e, in quanto tali, essi esibiscano ciascuno
una propria identita.

L’identita che viene qui presupposta ¢ quella che la forma attribuisce
a ciascuna determinazione e che viene assunta come autonoma ¢ autosuf-
ficiente: solo facendo riferimento ad una tale identita, infatti, il “separa-
to” puo costituirsi.

Non staremo a ricordare che si tratta comunque di un’identita deter-
minata, cosi che si pone solo perché rinvia intrinsecamente alla differen-
za, ¢ 'assumiamo come se fosse autenticamente autonoma.

Ebbene, posta dunque [’identita dei separati si avrebbe, nell’ipotesi
che configura il primo corno dell’alternativa, che le due identitd, pro-
prie appunto dei termini separati, solo successivamente al loro essersi



82 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

costituite separatamente 1'una dall’altra entrerebbero in relazione me-
diante un zesso che si presume sussista indipendentemente da esse e, dun-
que, astrattamente.

Precisamente grazie a tale nesso — il quale, pur essendo privo di ter-
mini, varrebbe comunque come nesso “pronto per 'uso (del collegare)’,
ancorché appunto astratto — i separati, che in quanto separati sono an-
ch’essi astratti, cessano di essere separati e diventano distinti, cosi che il
costrutto formato dai due termini distinti e dal nesso che li congiunge
diventa concreto, per la ragione — cosi almeno sentiamo argomentare —
che i termini “si completano” reciprocamente e, a loro volta, “completa-
no” il nesso.

A noi sembra, per contrario, che questo completarsi di termini e nesso
non produca affatto il concreto, quanto piuttosto una massima astrazio-
ne, stante che il costrutto ¢ la sintesi di addirittura tre momenti astratti:
il duplice momento astratto rappresentato dai due termini e il momento
astratto rappresentato dal zesso.

Qualora, non di meno, questa sia I’ipotesi che si vuole promuovere a
tesi — e cioe che il concreto derivi dalla sintesi dei separati che, nella sin-
tesi, diventano distinti —, allora si devono considerare almeno due altri
aspetti, che non sono stati sufficientemente illustrati in precedenza.

Per il “primo aspetto’, va posto in luce che, ammesso e non concesso
che abbia senso considerare concreto un costrutto formato da astratti, la
concretezza del costrutto verrebbe fatta derivare dal fatto che i termini
vengono collegati (connessi) in forza del nesso ¢ cosi diventano distinti.

La domanda che sorge, allora, ¢ questa: per quale ragione il costrutto
formato da distinti dovrebbe valere come concreto? La risposta che viene
data dai sostenitori di questa concezione ¢ la seguente: per la ragione
che i distinti, essendo reciprocamente vincolati, dipendono I"uno dall’altro
e questo produce la loro concretezza.

“Concreto’, anche etimologicamente, indica “cio che ¢ cresciuto in-
sieme”, cosi che la concretezza del costrutto sarebbe appunto legata al
fatto che i termini non sono pitt indipendenti, come lo erano i separati,
ma sono 'uno funzione dell’altro, dunque sono coessenziali.

Il concetto di “termini coessenziali” svolge, quindi, un ruolo fonda-
mentale. Su di esso abbiamo gia cominciato a riflettere; tuttavia, proprio



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 83

per la sua importanza, lo prenderemo di nuovo in esame tra breve, quan-
do rifletteremo sul secondo corno dell’alternativa.

Prima, non di meno, ci resta da trattare il “secondo aspetto” implica-
to dall’ipotesi della concretezza del costrutto prevista nel primo corno
dell’alternativa.

Se si fa valere tale ipotesi, consegue necessariamente che ad avere valore
originario risulta proprio [astratto, perché i distinti si originano a muovere
dai separati, i quali pertanto precedono il configurarsi del concreto.

In questo modo, dunque, non soltanto s nega la coincidenza di origi-
nario e concreto, ma altresi il concreto viene fatto derivare dall astratto, in
modo tale che questa derivazione non potra non venire considerata, essa
stessa, astratta come derivazione.

U secondo corno dell alternativa, invece, prevede che i distinti esistano
originariamente insieme al nesso che, sempre originariamente, li vincola.

In questo caso, non soltanto viene fatta valere la concretezza del co-
strutto, ma anche la sua originarieta, si che concreto e originario tornano
a coincidere.

Si dovrebbe, perd, riconoscere che in questa prospettiva non si da in
alcun modo [astratto, dal momento che i separati non si pongono affatto,
proprio perché i distinti non derivano da essi, essendo originari.

Poiché, tuttavia, si continua a parlare di “dialettica di astratto e con-
creto’, nonché di separati e distinti — ci riferiamo ancora a Severino -, si
dovrebbe spiegare come sia possibile conciliare I'originarieta del costrut-
to (della “struttura”) con la presenza dei separati, cio¢ dell’ aszratto, che si
pretende di mantenere affinché si possa mantenere I’idea che il concreto
vale come superamento dell astratto.

Il secondo corno dell’alternativa, lo ripetiamo per cercare di essere
pit chiari, prevede che ad avere valore concreto sia il costrutto mono-dia-
dico, ma non in quanto si sarebbe prodotto in forza della sintesi di mo-
menti astratti, bensl in quanto sussisterebbe originariamente.

Se non che, qualora questa sia la tesi, allora si dovra riconoscere che
i termini sono originariamente vincolati e solo per questa ragione il co-
Strutto ¢ originariamente concreto.

Che ¢ come dire: non esistono i dati, perché non si danno identi-
ta formalmente immediate, ma esistono soltanto i termini, i quali sono



84 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

momenti della relazione, nel senso che si pongono solo al suo interno e
cid non pud non significare che si pongono perché si riferiscono reciproca-
mente, cosi che non possono non valere come “termini coessenziali’.

Siimpone, cosi, la necessita di tornare a riflettere sul significato teore-
tico di questa espressione, perché mediante I’introduzione del concetto
di “coessenzialitd” I'intera questione trova una nuova formulazione.

Cio che intendiamo sottolineare con forza ¢ che non puo venire ac-
cettato il punto di vista di coloro che pretendono di conciliare la dualita
dei termini relati con la loro coessenzialita: questa conciliazione, a nostro
giudizio, concilia inconciliabile e per questa ragione non ¢ in questo sen-
so che va intesa la coessenzialitd (si veda quanto gia scritto nei paragrafi 2
¢ 4 della presente Riflessione).

Secondo il nostro modo di vedere, infatti, se un termine necessita
dell’altro per essere, cio¢ se ciascun distinto trova nell altro distinto la pro-
pria essenza, allora non pud non risultare insensata la conclusione che af-
ferma I’essere tanto dell’'uno quanto dell’altro distinto.

Risulta insensata per la ragione che nessuno dei due si fonda su un es-
sere (essenza) proprio, ma sull essere (essenza) rappresentato dall altro e,
quindji, ciascun termine non pud venire assunto per una propria presun-
ta immediatezza: ciascun termine si risolve nel proprio riferirsi all’altro
termine, cio¢ nel proprio mediarsi.

La conclusione corretta, che ¢ stata in effetti gia anticipata, ci sembra
la seguente: quando si fa riferimento a due termini coessenziali, allora,
ancorché vengano dichiarati “due’, essi in effetti costituiscono un’unica
¢ medesima realta, perché il vincolo tra i termini é cosi inestricabile che la
dualita viene meno e solo I'unita si impone.

Siamo cosi pervenuti ad un punto di straordinaria rilevanza specula-
tiva e lo abbiamo raggiunto battendo strade diverse, che pero mettono
capo al medesimo esito.

In virttl del concetto di “coessenziality” correttamente inteso, la re-
lazione cessa di valere come nesso che si dispone tra i termini e si rivela
come intrinseca ¢ costitutiva di ciascuno di essi, in modo tale che essi si
risolvono nell’ atto del riferirsi, che ¢ il modo autentico di intendere tanto
il termine quanto la relazione.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 85

Il termine, insomma, ¢ I’atto del suo intrinseco mediarsi e questo atto
¢ uno e medesimo per entrambi i termini. In quest’unico e medesimo atto
la differenza dei termini viene neutvalizzata e 'unita si impone.

Ma, se solo 'unita ¢ veramente, come recuperare, allora, la differen-
za? A nostro giudizio, soltanto in virth della consapevolezza dell’irridu-
cibilita dell’ innegabile all’inevitabile: 'unita ¢ innegabile, 1a differenza ¢
inevitabile.

10. L assoluto, Dio e il mondo

Fuori e oltre I’assoluto essere, ci dice la via del giorno di Parmenide,
nulla veramente &, nel senso che ¢ mero non-essere (non nel senso che ¢ 7/
“nulla’, ossia quella determinazione che ¢ 7/ “nulla”).

Affermare I’essere del non-essere, del resto, altro non significa che af-
fermare I’essere della contraddizione, fermo restando che la contraddi-
zione ¢, in effetti, non altro che il proprio contraddirsi.

Cio comporta il pervenire, anche per questa via, all’intrinseca con-
traddittorieta del finito, cio¢ del determinato.

Va rilevato, a questo proposito, che il punto di vista del finito, ancor-
ché il finito configuri la contraddizione, ¢ non di meno inevitabile (al
tema della differenza teoretica che sussiste tra innegabile e inevitabile ci
siamo gia richiamati e continueremo a farlo, anche se tratteremo espres-
samente la questione nell’Ottava Riflessione).

Affermare I'inevitabilita del finito — e del punto di vista che a muo-
vere da esso si configura — non significa negare la sua contraddittorieta,
dal momento che cio6 che si contraddice non per questo si cancella, ossia
viene meno a livello empirico-formale, giacché in tale livello solo il finito
si presenta.

Il punto ¢ estremamente delicato ed importante. Nel dire che il finito
si contraddice, intendiamo affermare che, se colto nel suo autentico es-
sere, esso si rivela come la negazione in atto di sé medesimo, ossia come
la negazione del suo presunto essere, cio¢ della sua presunta assolutezza
(autosufficienza).



86 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’identita determinata, lo abbiamo visto, si presenta come immedia-
ta: ogni determinazione (ogni A) si presenta come se fosse autonoma ed
autosufficiente ed ¢ precisamente in ragione di cio che puo venire con-
siderata e assunta, anche operativamente, a prescindere dalla differenza
(non-A), esibendo in tal modo i caratteri che, a rigore, appartengono sol-
tanto all’assoluto.

Dicevamo — ma dovremo tornare su questo punto — che cio che ¢
de-terminato ¢ de-limitato, ossia ¢ segnato da un Jimite che vincola in-
scindibilmente identita e differenza, le quali sono, dunque, coessenziali,
nel senso che la differenza entra nella costituzione intrinseca dell’identi-
ta. Proprio per questa ragione abbiamo affermato la struttura intrinseca-
mente contraddittoria dell’identita determinata, ossia del finito.

Cosa comporta questa affermazione? Essa implica che il finito, da un
certo punto di vista, si presenta come se fosse nonché come se il suo essere
fosse il vero essere: si presenta come se fosse 'essere assoluto, per esempio
alivello percettivo-sensibile nel quale ogni identita sembra porsi a prescin-
dere dalla differenza.

Da un altro punto di vista, invece, il limite che lo determina come
“finito”, e dunque lo fa essere, decreta il suo essere relativo, che ¢ un essere
subordinato, perché necessita dell’altro da sé (il non-essere) per essere.

Ne consegue che la contraddizione torna a riproporsi: 'essere relati-
vo, infatti, ¢ tale perché — lo dicevamo — necessita del non-essere per es-
sere. Il finito si esprime, pertanto, mediante la forma dell’identita deter-
minata, la quale pero poggia sulla negazione di sé, cio¢ sulla differenza.

1l contraddirsi della contraddizione che ¢ il determinato (il finito, I’es-
sere relativo) non significa, tuttavia, la sua cancellazione. A livello em-
pirico-formale, anzi, solo il finito sezmbra essere, stante il fatto che una
determinazione puo venire sostituita solo da un’altra determinazione.

La consapevolezza della contraddittorieta del finito, non di meno,
permette di cogliere il finito nella sua effettiva consistenza, che non ¢ dun-
que quella dell’essere assoluto, ma dell’essere relativo: il finito, se colto
nel suo limite, si rivela la negazione in atto della sua stessa pretesa di valere
come autonomo e autosufficiente, cio¢ di valere come vero essere, come
essere assoluto.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 87

Precisamente per queste ragioni, preferiamo usare un altro verbo, nel
riferirci al finito: il verbo “esistere”.

Il finito esiste, ma non é. “Esiste” nel senso che viene indicato dalla
parola stessa: ex-sistere, infatti, indica lo “stare fuori da’, ossia indica un
passaggio, che potrebbe venire inteso come quello dal non-essere all’esse-
re per il fatto che il finito si presenta.

Se non che, I’essere del finito, lo abbiamo detto, non ¢ autentico. Ne
segue che, qualora si parta dalla presupposizione del finito, cio¢ dal suo
“esistere”, e ci0 ¢ inevitabile dal momento che nel finito ci si colloca per
dire, allora si dira che il finito si risolve in un azfo: I’atto del suo negarsi,
che ¢ Iatto stesso del negarsi del non-essere.

Tale atto coincide con I'oltrepassarsi da parte del finito, che indica il
suo intendere d essere veramente.

L’intenzione d’essere, infatti, & I intentio veritatis: 'essere del finito ¢,
arigore, I'intenzione di zogliersi nell’essere assoluto, nel vero essere che ¢
la verita assoluta, onde essere veramente; ¢, insomma, ' intenzione di per-
dersi nella verita, giacché essere e veritd, ancorché “dette” usando due
parole diverse, in effetti sozo uno: I'assoluto stesso.

Se Desistere del finito coincide con la configurazione dell’universo
empirico-formale, cio¢ dell’inevitabile, il venir meno di tale universo
indica (lascia intendere) |'innegabile intenzione che costituisce | essenza
ontologica del finito stesso.

Orbene, a noi sembra che intendere ogni determinazione per il suo
rinviare oltre sé stessa significhi coglierla nel suo valere quale segno.

In tal modo, l'universo empirico-formale si rivela un universo di segn:
che si riferiscono tutti, i segni e I'universo stesso — il quale ¢ segno di tutti
i segni —, ad un unico e medesimo significato.

Quest’ultimo non puo non emergere innegabilmente oltre I'universo
dei segni e, per questo suo emergere, non puod non valere come assoluto.
L autentico significato, infatti, non si vincola ai segni perché ad essi non si
subordina.

Esso, piuttosto, impone ai segni una fensione che non trova compi-
mento fattuale, bensi soltanto ideale: il finito, ossia I'insieme dei segni
che lo esprimono, fattualmente permane nella propria finitudine e il suo



88 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

compimento nell’infinito permane soltanto ideale o, usando un’altra pa-
rola che indica lo stesso concetto, intenzionale.

Quanto detto ci riporta alla differenza che sussiste tra “essere” ed “esi-
stere”: il finito esiste senza mai essere veramente.

Proprio per le ragioni addotte, ci sembra che il Dio cristiano sia innega-
bilmente espressione di una concezione primariamente filosofica, pili preci-
samente feoretica, e solo in via subordinata acquisti una valenza teologica o
religiosa.

Dio ¢, in primo luogo ed essenzialmente, I’assoluto e, se intenzionato
a muovere dal finito, non pud non risultare trascendente ['ordine della

finitezza proprio perché inoggettivabile.

Poiché, tuttavia, esso viene detto, viene comunque oggettivato e viene
oggettivato anche se viene detto “inoggettivabile”.

Se ci si intende porre oltre il linguaggio, allora ci si proietta verso
quell’assoluto che diventa Dio allorché si intende sottolineare che il suo
essere incondizionato non indica soltanto inoggettivabilita, cio¢ trascen-
denza rispetto al finito, ma altresi presenza fungente e operante nel relati-
vo (presupposto nel suo esistere).

Ci si proietta, quindi, verso Dio per essere uno con Lui, accettando di
perdersi in Lui.

In tal modo, si attribuisce all’assoluto una forma personale, che si giu-
stifica sulla base dell’esigenza di tradurre in un linguaggio psicologico-e-
sistenziale la perdizione ed il suo capovolgersi in salvezza in virtu di un
assoluto provvidente.

Una salvezza, si potrebbe dire tornando ad un linguaggio piu filoso-
fico, che valga come promozione dell’io o come suo inveramento, il quale
conservi, tuttavia, la sua soggettivita, elevandola.

Se si permane inoltre nell’universo della finitezza — e cio, come det-
to, ¢ inevitabile —, si dara, allora, anche un nome all’inoggettivabile che
¢ stato oggettivato: se Dio ¢ 'assoluto inoggettivabile, il nome di Cristo
viene riservato al Dio che ¢ stato oggettivato e che, pertanto, ¢ entrato
nell’universo empirico-formale.

Cristo vive veramente proprio quando muore sulla croce, allorché 7i-
sorge alla vera vita dopo lesistenza finita decretata dall’oggettivazione.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 89

Cristo, insomma, ¢ il segzo che sintetizza in sé ogni altro segno e che
si realizza pienamente come segno quando s toglie nell unico Significato.

La resurrezione, quindi, ¢ I’ azto del rogliersi del soggetto finito nell’in-
finita soggettivita, che indica lo spirito proprio perché nell’unita dello
spirito la soggettivita ¢ tutt’uno con 'oggettivita stessa.

L’infinita soggettivita, si potrebbe dire per precisare ulteriormente, ¢
un’espressione che va intesa nel senso dell’indicare la proiezione del sog-
getto finito.

Essa si traduce, invece, nell’ assoluto essere se pensata a muovere dalla
prospettiva del fine, cio¢ dell’innegabile che é 'assoluto stesso, nel quale
ogni determinazione scompare, inclusa la soggettivita medesima.

Annotazione prima

Per riprendere il tema della #ozalitd, del quale abbiamo cominciato a parlare
nell’annotazione prima al quarto paragrafo della Prima Riflessione nonché
nell’annotazione terza al quinto paragrafo di questa Seconda Riflessione, riba-
diamo che essa non va intesa come “insieme”, ma come “intero”. E tuttavia, tale
affermazione necessita di un’ulteriore precisazione.

Si potrebbe affermare, per trattare il medesimo tema da un ulteriore punto
di vista, che la totalita va intesa in modo diverso a seconda che ci si collochi
dalla prospettiva dell’innegabile, e tale collocazione va intesa come ideale o
intenzionale — cioe alla luce dell’intentio veritatis —, oppure dalla prospettiva
dell’inevitabile.

Se intesa nel senso dell’innegabile, la totalita non puo6 non essere I'zntero ¢, ciog,
I'unita dell’assoluto essere, la quale ¢ una vera unita e non un’unificazione o una
sintesi.

Di contro, se intesa nel senso dell’inevitabile, essa deve venire pensata come uni-
ta di una molteplicita, dunque come un insieme.

In particolare, la totalita rappresentata dall’universo empirico-formale ¢ costi-
tuita dall’insieme di tutte le determinazioni, dove perd quel “tutte” non puo
mai venire considerato come definitivo e per questa ragione abbiamo parlato
di “totalizzazione in corso’”.

Annotazione seconda

Il concetto cristiano di “Trinita” ci sembra che possa valere come traduzione
esemplificativa e paradigmatica del discorso che abbiamo cercato di svolgere



90 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

nella precedente annotazione e che, d’altra parte, ¢ stato introdotto alla fine del
paragrafo 10 della presente Riflessione.

Non si pud pensare che tra unita e molteplicita vi sia una relazione: in questo
caso, infatti, 'unita verrebbe ridotta ad un elemento (membro) della moltepli-
citd, giacché sarebbe un termine della relazione; né si pud pensare che e/l uni-
ta vi sia una relazione: in questo caso, infatti, I'unita sarebbe una unificazione,
una sintesi, cosi che si darebbe solo la molteplicita.

Se, inoltre, si intendesse affermare che I'unita ¢ la relazione che ingloba i termi-
ni relati, allora non ci si avvedrebbe che, in questo caso, tornerebbe a riproporsi
lo status appena descritto: non di unita si tratterebbe, infatti, ma ancora di uni-
ficazione, la quale & unita di una molteplicita e non la vera unita.

La differenza che sussiste tra la vera unita e 'unita di una molteplicita viene
esemplarmente attestata, come dicevamo, dal Dogma Trinitario, che afferma
[’unitd di Dio e, insieme, la trinita delle Persone che costituiscono tale unita e
in essa si risolvono.

Il problema consiste nella conciliazione dell’unita con la molteplicita, giacché
lalogica, per lo meno la logica bivalente, imporrebbe un’alternativa: 4u# unita,
aut trinitd, nel senso che risulta contraddittorio dire che I'unitd & una trinita.
Come conciliare, dunque, cid che appare inconciliabile? A noi sembra che cio
sia possibile ad una sola condizione: a condizione di distinguere il punto di
vista o la prospettiva.

Se si fa valere il punto di vista della “sostanza’, che coincide con il punto di vista
di Dio, cioe dell’assoluto, cio¢ dell’innegabile, allora ci si riferisce ad un’unita:
una vera unita.

Se, per contrario, si fa valere il punto di vista delle “persone”, che coincide con
il punto di vista del finito, cioe della relazione, cio¢ dell’inevitabile, allora ci si
riferisce ad una trinita.

Il punto di vista dell’inevitabile, insomma, introduce una relazione nell’unita
divina e la introduce perché non parla di Dio come Dio parlerebbe di sé, essen-
do cio¢ uno con sé stesso e, quindi, da una prospettiva che potremmo definire
intrinseca, ma parla di Dio ponendosi da un punto di vista estrinseco: dal punto
di vista dell'uomo che parla di Dio ¢, in tal modo, pone una relazione tra sé,
come dicente, e Dio, come cio che viene detto.

In questo modo, quel Dio che ¢ tale perché trascende I'universo finito, e per-
tanto ¢ irriducibile alla cosa detta, cioé ¢ insemantizzabile, diventa termine di
quella relazione che lo congiunge ¢ lo vincola a quel Dio che si fa uomo, cio¢ a
Cristo, cosi che la relazione vale come medio tra di essi.

Lo spirito, in questa accezione, non ¢ I’atto in virtu del quale il “tre” si toglie
nell’“uno’, ma vale come il guid medium, cio¢ come cid che sancisce, ossia che
pone, la trinita, dunque la molteplicita.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 91

Si potrebbe dire cosi: I Uro ¢ diventato Tre, ma il Tre non si sostituisce all” Uno,
perché dal punto di vista della sostanza — I'innegabile — la realta permane, in
verita, una e unica.

Ci sembra quanto mai interessante rilevare che il Dogma Trinitario sia stato
espresso per la prima volta da Tertulliano nella forma “una substantia, tres
personae’. Tuttavia, esso trova completa formulazione nel Simbolo Niceno, il
quale si imporra poi con Teodosio nel Concilio di Costantinopoli. Alla defini-
zione di tale Simbolo contribuiscono Atanasio e Alessandro, per i quali “Dio
¢ il Padre, Dio ¢ il Figlio e Dio ¢ lo Spirito Santo. Ma non ci sono tre dei, bensi
un solo Dio”.

Il Simbolo ¢ conservato, quasi nella sua forma originaria, nel Credo della
Chiesa, dove si afferma che Gesu Ciristo, figlio unigenito di Dio, ¢ stato ge-
nerato, ma non creato, dal Padre, ovverosia ¢ della stessa sostanza del Padre,
cio¢ consustanziale al Padre. Dal punto di vista della sostanza, quindi, essi sono
un unica e medesima realta.

Nel De Trinitate, Agostino, riprendendo il passo iniziale del Vangelo di
Giovanni, nel quale si afferma che “In principio era il Verbo e il Verbo era pres-
so Dio e il Verbo era Dio”, cosi commenta: “In questo passo Giovanni afferma
non soltanto che il Verbo é Dio ma anche che ¢ consustanziale al Padre”?3, dal
momento che non ¢ “creatura”. Subito dopo, infatti, aggiunge: “E se non ¢ stato
fatto [come invece sono state fatte tutte le cose, le quali sono state fatte per
mezzo del Verbo], non ¢ creatura; se non ¢ creatura, é consustanziale al Padre”*.
Nel Simbolo Niceno, allorché si parla di “consustanzialitd’, si fa uso dell’espres-
sione “odaia’, espressione che viene innegabilmente mutuata dalla tradizione
filosofica greca e cio¢ da Platone e da Aristotele. Essa serve ad indicare la natura
unitaria di Dio, nel senso che nell’unica sostanza vengono meno le figure (per-
sonae) nonché la loro distinzione.

Non ci sembra irrilevante ricordare che anche Spinoza usa il termine Substantia
per indicare I’assoluto, nel quale vengono meno tutte le differenze che appar-
tengono agli aztributi e ai modi.

E opportuno anche sottolineare che nel Simbolo Niceno la figura, di per sé
determinata, non viene ancora definita dméoTaolic. Questa espressione, infatti,
fa parte di una elaborazione piu tardiva, che avverra nella teologia post-nice-
na, allorquando lo Spirito Santo, che vale quale re/atio di Padre e Figlio, verra
assunto anch’esso come ipostasi, ossia nella forma del medio (quid medium).
Orbene, nella lingua latina 'espressione greca dmdataoig dovrebbe venire tra-
dotta con substantia. Se non che, nel linguaggio della teologia post-nicena essa

13. Agostino, De Trinitate, 1,6, 9; trad. it. di G. Beschin, La Trinita, Cittd Nuova Editrice,
Roma 1973, p. 19. D’ora in poi De Trin.
14. Ibidem.



92 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

finisce per assumere il significato di persona e, a nostro giudizio, si tratta di una
vera e propria correzione dell’espressione “ipostasi’, anzi di un vero e proprio
capovolgimento semantico.

Se, infatti, lespressione dméotaoig, che significa appunto substantia e fa riferi-
mento all’unita del fondamento e non alla molteplicita delle figure, viene tra-
dotta con persona, allora viene meno il sezso del Simbolo, che anzi risulta di per
s¢ assolutamente inintelligibile.

Persona, come ricorda anche Virgilio Melchiorre, ¢ da considerarsi “maschera
del sacro”, “o — per dirla col mito biblico - icona visibile dell’invisibile™, cosi
che non puo venire intesa nel significato di vméotactc, cioe di sostanza.

La sua consistenza, per essere pit chiari, non ¢ quella della sostanza, giacché la
“persona” si risolve nell’inviare all’assoluto, del quale ¢ appunto metafora.
Come giustificare teoreticamente, allora, il capovolgimento semantico in-
dicato, che rischia di stravolgere il senso del Simbolo Niceno e di renderlo
incomprensibile?

A nostro giudizio, si puo cercare di comprenderlo solo facendo di nuovo ri-
corso alla distinzione di inevitabile ¢ innegabile. Si pud considerare inevitabile,
infatti, che le personae tendano ad ipostatizzarsi, ossia a sostantivarsi, perdendo
il carattere di “metafore” che essenzialmente le connota.

Cio in ragione non soltanto del fatto che la loro determinazione implica in
qualche modo la loro sostantivazione (la loro riduzione a cose), ma anche del
fatto che la stessa relazione viene sostantivata e assunta come quid medium, cosi
che le personae, che costituiscono i suoi termini, non possono non subire lo
stesso destino.

Non di meno, risulta innegabile che la relazione vada intesa non tanto come sus-
sistente #7a le personae, quanto nella struttura intrinseca di ciascuna di esse, in
modo tale che ognuna deve venire intesa come un rzfm’m’ in atto, cioe come |’ atto
del suo trascendersi come persona, che ¢ atto del perdersi nella verita assoluta (Dio
come Unita).

La perdizione nel vero non ¢ vera perdizione, ma vera salvezza; di contro, cer-
care la salvezza nelle cose del mondo ¢ falsa salvezza, dunque vera perdizione.
La distinzione di innegabile e inevitabile, questa per lo meno ¢ la nostra in-
terpretazione, trova espressione anche in Agostino e precisamente nella forma
della differenza tra la “sostanza” e la “relazione”. Scrive Agostino:

Dunque in Dio nulla ha significato accidentale, perché in Lui non vi ¢ acciden-
te, e tuttavia non tutto ciod che di Lui si predica, si predica secondo la sostanza.

15. V. Melchiorre, Corpo e persona, Marietti, Genova 1987, pp. XII-XIIL



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 93

[...] Infatti si parla a volte di Dio secondo la relazione [corsivo nostro]; cosi il
Padre dice relazione al Figlio e il Figlio al Padre, e questa relazione non ¢ ac-
cidente, perché I'uno ¢ sempre Padre, I'altro sempre Figlio. [...] Se invece il
Padre fosse chiamato Padre in rapporto a se stesso e non in relazione al Figlio,
e se il Figlio fosse chiamato Figlio in rapporto a se stesso e non in rapporto
al Padre, I'uno sarebbe chiamato Padre, I’altro Figlio in senso sostanziale [cor-
sivo nostro]. Ma poiché il Padre non ¢ chiamato Padre se non perché ha un
Figlio ed il Figlio non ¢ chiamato Figlio se non perché ha un Padre, queste non
sono denominazioni che riguardano la sostanza [corsivo nostro]. Né 'uno né
Ialtro si riferisce a se stesso, ma I'uno all’altro e queste sono denominazioni
che riguardano la relazione [ corsivo nostro]. [...] Ecco perché, sebbene non sia
la stessa cosa essere Padre ed essere Figlio, tuttavia la sostanza non ¢ diversa,
perché questi appellativi non appartengono all’ordine della sostanza, ma della
relazione [corsivi nostri)'C.

Abbiamo citato quasi per intero il lungo passo di Agostino perché ci sembra
che ponga con estrema chiarezza — ¢ lo ribadisca pit volte — che [ordine della
sostanza non é lovdine della relazione.

Cio che Agostino definisce “ordine della relazione” corrisponde all’ordine che
noi abbiamo definito dell’inevitabile e cio¢ all’ordine empirico-formale, nel
quale appunto la relazione costituisce la struttura su cuil'ordine poggia. In tale
ordine, vige non I’unitd, ma la molteplicita.

Di contro, I’“ordine della sostanza” configura 'ordine in cui le zres personae si
risolvono nell #nita e questa risoluzione si esprime in un innegabile atto: I’atto
del rogliersi della molreplicita.

Se, pertanto, Padre e Figlio sono per la sostanza, e cioe innegabilmente, Uno, per
Lordine della relazione, invece, sono inevitabilmente distinti e cio¢ sono Due.
Ad ulteriore chiarimento Agostino aggiunge: “Il Figlio dunque non puo essere
uguale che in senso assoluto. Ma tutto cio che si afferma in senso assoluto con-
cerne la sostanza; percid I'uguaglianza del Figlio non puo essere che in ordine
sostanziale™"’.

Il senso per il quale Padre e Figlio sono Uno ¢ il senso della sostanza, che coin-
cide con il senso dell’assoluto: se ci si pone idealmente dalla prospettiva (senso)
dell’assoluto, allora solo I'assoluto ¢, perché I'Uno ¢ I innegabile ragione del to-
gliersi del molteplice; meglio, I’ Uno ¢ I'innegabile ragione dell’essersi da sempre
tolto del molteplice.

16. Agostino, De Trin., 5, 5, 6; trad. it. cit., p. 241.
17. De Trin., 5, 6,7; trad. it. cit,, p. 243.



94 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Va inoltre specificato che, se tra Padre e Figlio v’¢ identita (unitd) nella sostan-
za, tra le cose create 'unita ¢ il loro essersi da sempre tolte come molteplici e
tale unita puo venire intesa se, e solo se, esse vengono colte dal punto di vista dell u-
nita stessa, cioe dell’assoluto, cio¢ dell’innegabile.

Se, invece, si parla di unitd, ma a muovere dalla prospettiva del molteplice, allora
si ha a che fare con I'unificazione, non con la vera unita. L’unificazione ¢ la sin-
tesi che mantiene la molteplicita.

Di contro, 'unita si realizza solo nel togliersi del molteplice nell’Uno: “Dopo
il Signore ci indica che egli ¢ il Mediatore grazie al quale siamo riconciliati con
Dio, con queste parole: lo iz essi e tu in me, affinché siano consumati nell unita™*®.
Tra le cose create, insomma, si pud configurare di fatto solo un’unificazione,
una sintesi, una relazione, che viene intesa come comunanza nell amore.
L’amore, perb, esprime una riconciliazione con Cristo che non ¢ solo relazio-
nale: le diversita che sussistono tra gli uomini vengono meno nell’unita del
Cristo ¢ I'unita di Cristo con Dio toglie ogni residua distinzione (dualitd).
Cio viene confermato da quanto Agostino dice a proposito del Cristo, il quale
¢ costituito bensi di una duplice natura, umana e divina, ma solo se lo si pensa
a muovere dalla relazione e cioé dalla prospettiva della finitezza.

Se, invece, lo si pensa a muovere dalla sostanza, ossia a muovere dall assoluto,
che ¢ il punto di vista di Dio - che 'uomo puo intendere solo idealmente -,
allora il Cristo in quanto uomo si toglie nel Cristo in quanto Dio.

Il Figlio, dice Agostino, ¢ “inferiore” a sé stesso in quanto uomo, oltre che in-
feriore a Dio e allo Spirito Santo: “E inferiore anche a se stesso, poiché di lui
¢ detto: Esinani se stesso; ¢ inferiore allo Spirito Santo, perché egli stesso dice:
Chiungue parlera contro il Figlio sara perdonato, ma non sara perdonato chi avri
parlato contro lo Spirito Santo™.

1l Cristo-uomo ¢ una determinazione, laddove il Cristo che si risolve in Dio ¢ il
suo inverare il mondo inverando sé stesso.

Ebbene, I'atto dell’inverarsi del Cristo ¢ precisamente lo Spirito Santo, il quale
non va inteso come ipostasi, cio¢ come medio, ma appunto come atfo. Spirito
¢ il trascendere ogni finitezza, inclusa la finitezza che ¢ del Dio fattosi uomo.
Del resto, va ribadito che, se ['unificazione ¢ una relazione, di contro 'unita ¢
una ablatio alteritatis ¢ il valore dell’unitd viene piti volte sottolineato anche da
Paolo di Tarso? nelle sue lettere.

18. De Trin., 4,9, 12; trad. it. cit., p. 197.

19. De Trin., 1, 11,22; trad. it. cit,, p. 45.

20. Per una lettura filosofica del pensiero di Paolo si veda C. Scilironi, Saz Paolo filosofo,
%criniana, Brescia 2022.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 95

Scrive Paolo: “Non ¢’¢ piti giudeo né greco; non ¢’¢ pitt schiavo né libero; non
¢’¢ pitt uomo né donna, poiché tutti voi siete uno in Cristo Gest™'.

Nella Prima Lettera ai Corinzi, inoltre, Paolo distingue la pluralita delle mani-
festazioni dall’ unicita dello Spirito:

Vi sono poi diversita di carismi, ma uno solo ¢ lo Spirito; vi sono diversita di
ministeri, ma uno solo ¢ il Signore; vi sono diversita di operazioni, ma uno solo
¢ Dio che opera tutto in tutti. E a ciascuno ¢ data una manifestazione parti-
colare dello Spirito per I'utilitd comune [...]. Ma tutte queste cose ¢ 'unico e
medesimo Spirito che le opera, distribuendole a ciascuno come vuole*.

Lo Spirito, che ¢ “unico e medesimo’, traduce in forma di immagine I’a##0 che
restituisce I'unita originaria al di 12 della pluralitd delle manifestazioni.

A conferma di cio, potremmo citare un passo di Jirgen Moltmann in cui addi-
rittura si distinguono due tipi di unitd in Dio stesso: “Se I’articolo della teolo-
gia naturale De Deo Uno precede I'articolo del De Deo Trino, cio che siinsegna,
in definitiva, ¢ una duplice unita di Dio: un’#nita [corsivo nostro] dell’essenza
divina ed una unificazione [corsivo nostro] del Dio Tri-Uno™.

La “duplice unitd” di Dio, di cui parla Moltmann, ¢ la necessita, che ribadiamo
anche qui, di distinguere due punti di vista: il primo (innegabile), che idealmen-
te coincide con il punto di vista di Dio stesso, coglie Dio come assoluto essere,
che, in quanto tale, esclude ogni relazione; dunque, anche la relazione per la
quale egli si fa altro a sé stesso, manifestandosi.

Il secondo (inevitabile), che ¢ il punto di vista del finito, cio¢ della relazione,
¢ quello per il quale le figure (personae) sono tre, proprio perché Dio appare
all’'uomo, cosi che si pone la distinzione tra il suo essere e il suo apparire, fermo
restando che il secondo si subordina al primo, ma si relaziona anche al primo
nonché all'uomo a cui appare.

Cio che deve venire sottolineato con forza ¢ che solo il Dio che ¢ colto dal pun-
to di vista del finito puo costituire oggezto del discorso, cosi che il Dio oggettiva-
to non puo venire confuso con il Dio che ¢ soggettivita pura e che ¢ condizione
oggettivante e inoggettivabile.

Agostino ha piena consapevolezza della pretesa del linguaggio di includere cio
che non puo non emergere oltre di esso ¢ cosi si esprime: “Altrettanto si deve

21. Gal3,28.

22. 1Corl12,4-11.

23. J. Moltmann, Trinitit und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, C. Kaiser, Miinchen 1980;
trad. it. di D. Pezzetta, Trinita e Regno di Dio. La dottrina su Dio, Queriniana, Brescia
1983, p. 27.



96 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

dire della bonta, dell’eternita, dell’onnipotenza, di tutti i predicati che si pos-
sono applicare a Dio e che abbiano significato assoluto e si applichino in senso
proprio, non figurato o metaforico; ammettendo pero che la bocca dell’'uomo
possa dire di Lui qualcosa in senso proprio™.

In effetti, “la bocca dell’'uomo” non puo dire nulla di Dio “in senso proprio’,
poiché dire significa riferire cid a cui ci si volge al proprio sistema di riferimen-
to, oggettivando I'inoggettivabile, ossia I"assoluto.

Cio nonostante, non si pud rinunciare a volgersi a Dio (alla verita assoluta),
poichéUintenzione del dire ¢ quella di dire la verita affinché possa essere vero dire.
Di qui la riduzione inevitabile del Dio intenzionato, che ¢ assoluto e, pertanto,
inoggettivabile, al Dio di cui di fatto si parla: il Dio persona.

E cosi, se gli attributi riferiti al Dio che vale per la sua assolutezza sono un non
senso, “invece le attribuzioni fatte in senso proprio ad ogni singola persona
della Trinitd non riguardano aspetti assoluti, ma concernono le relazioni delle
Persone tra loro o con le creature™.

L’oggetto del discorso ¢ il Dio che ¢ persona, cosi che anch’egli, in quanto tale,
subira lo stesso destino della persona del Figlio: “Quando tutte le cose gli saran-
no state sottomesse, allora il Figlio stesso si sottomettera a colui il quale ogni
cosa gli sottomise™.

In questo passo di Paolo, che giudichiamo capitale, si esprime con chiarezza la
necessita di intendere il senso della rivelazione. 11 Verbo ¢ bensi rivelazione del
Padre, ma ¢ il concetto stesso di rivelazione che ripropone in sé quella distin-
zione che 'assolutezza di Dio non pud non togliere (trascendere).

Rivelazione ¢, infatti, il rapporto che si instaura con altro da sé, con cio a cui ci
si rivela. Se, per usare le espressioni proprie della filosofia greca, Dio ¢ 'assolu-
to Koo ¢1’)0'w (secondo natura, cio¢ in sé) €, pertanto, non si rivela — giacché,
rivelandosi, costruirebbe un’alterita che varrebbe come la propria negazione
—, di contro mpég Auds, per noi e cio¢ come oggetto del discorso, egli ¢ parola
originaria.

E la parola che si intende traduca, nel modo pitt adeguato, quel fondamento che
pure permane, in effetti, intraducibile.

L’inevitabile traduzione del fondamento nel discorso - o, per dirla in termini
biblici, la rivelazione di Dio — non pud non richiamare alla mente il tema plo-
tiniano dell’emanazione.

Anche 'emanazione ¢ un modo figurato per esprimere la relazione tral’Uno e
le ipostasi che si intende derivino da esso. E, insomma, il gran problema della

24. De Trin., 5, 10, 11; trad. it. cit., p. 251.
25. Ibidem.
26. 1 Cor15,28.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 97

deductio dal fondamento, il quale, per essere effettivo fondamento, non puo
non essere I'Uno e, dunque, non puod non escludere la relazione che immane
alla deductio.

Il vol¢ ¢ bensi prodotto per emanazione dall’Uno, ma nell’intenzione di
Plotino esso non ¢ altro dall’Uno, essendo altro solo nell’Uno, il quale contiene
e risolve in sé lalterita®.

La dualita appare, quindi, allorché ci si colloca dal punto di vista delle ipostasi,
cosi che del voig si coglie solo I'aspetto del suo ipostatizzarsi, aspetto che lo
riduce a “pensiero discorsivo”.

Se, al contrario, del voig si coglie I'intenzione autentica, allora esso torna a ri-
solversi nell’Uno, poiché solo I’Uno esso intende effettivamente contemplare
e la contemplazione corrisponde alla visione che toglie la dualita di vedente e
veduto.

Per un verso, dunque, anche dell’Uno plotiniano ¢ da considerare I’inevitabile
espressione, ossia il suo differenziarsi in sé da sé stesso. “Emanazione” traduce
'espressione greca dméppota, che si compone di dmé e péw, che significa “colo via,
sgorgo, mi stacco”. Il “provenire da” ¢ indicato dal prefisso &mé, che corrisponde
al latino ex. Lespressione latina ex-manare significa, infatti, “sgocciolare”

Per altro verso, ¢ da discutere il concetto stesso di “provenienza’, ossia ¢ da do-
mandarsi se lo si debba intendere per cid che esso sembra indicare immediata-
mente, la “derivazione” dall’Uno, o se, piuttosto, non sia intelligibile solo se
inteso come modo finito — ¢, dunque, “improprio” — di riferirsi ad una realtd in
s¢ infinita, assoluta.

L’ipotesi che intendiamo sostenere — e che ¢ stata gia sostanzialmente indica-
ta — ¢, dunque, la seguente: I’espressione di Dio, o la sua rivelazione, non ¢ un
modo per indicare positivamente Dio (la veritd assoluta, il fondamento), ossia
per positivizzarlo, ma ¢ il modo per indicare che I'inevitabile riduzione di Dio
a figura vale come l'operazione posta in essere dall’universo empirico-formale
(dalla rappresentazione, dal discorso) e appare giustificata dalla postulazione
di una relazione intrinseca al fondamento (la famosa struttura originaria di
Severino).

Si postula, ciog, che Dio si esprima e lo si postula per poter dire di esso; poiché,
pero, espressione attribuita all’assoluto ¢ inintelligibile, allora non si pud non
capovolgere la postulazione, onde riconoscere che non si puo pretendere una
legittimazione della parola (discorso) per il suo provenire dal fondamento.

27. Siveda E. Peroli, Dio, nomo e mondo. La tradizione etico-metafisica del Platonismo,
Vita e Pensiero, Milano 2003.



98 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Tale legittimazione risulta sensata ad una sola condizione: a condizione di co-
gliere I’ autentica intenzione della parola: se ¢ intenzione di verita, allora tale in-
tenzione non pud non fungere da legittimazione effettiva, ma solo nel senso che
é intenzione di togliere la parola nella verita e non di ridurre la verita a parola.
In altri termini: la parola ¢ parola di Dio perché ¢ posta nell intenzione di Dio
e non perché Dio possa venire rappresentato come “parlante”. D’altra parte, il
testo ¢ sacro per un’unica ragione: perché ¢ sacra lintenzione di volgersi consa-
pevolmente a Dio.

Non di meno, poiché il Cristo ¢ detto “Verbo”, cioe vale come la “parola” del
Padre, va precisato che, dal punto di vista dell’izevitabile, non si pud non po-
stulare un medio che sussista tra 'assoluto e il relativo e in questo senso Cristo
vale come “mediatore”, nel suo racchiudere in sé la duplice natura, di Dio e di
uomo, ossia nel suo aprirsi tanto alla dimensione divina quanto a quella umana.
Il punto ¢ che la funzione del mezzo (della relazione) ¢ quella di “togliersi di
mezzo, affinché il relativo si tolga nell’assoluto, e Cristo svolge appunto questa
funzione: quella del ricondurre il molteplice all’Uno, stante la presupposizione
del molteplice.

Il medesimo concetto puod venire espresso anche in un’altra forma: Cristo ¢
'oggettivazione, teoreticamente inintelligibile ma praticamente insopprimibile
(inevitabile), di Dio.

Collocandosi nell’ordine empirico-formale, insomma, non si puo evitare di
rivolgersi a Dio per il tramite della parola, ma il valore della parola ¢ proprio
quello di indicare la necessita di trascendere il piano (livello) nel quale essa si
colloca.

Il Cristo ¢ dunque figura (parola), ma figura fondamentale: ¢ quella figura che,
indicando 'emergere della verita sull’ordine della rappresentazione, indica la
necessitd del venir meno di ogni figura nonché di sé, in quanto ancora figura (pa-
rola). Da questo punto di vista il valore del Cristo consiste, a rigore, nella croce
alla quale egli si trova inchiodato.

Lo stesso passo di Agostino che abbiamo gia citato, e che riprende il passo del
Vangelo di Giovanni “Io i essi e tu in me, affinché siano consumati nell unita,
indica che il valore della manifestazione — e della pluralitd-molteplicita che ad
essa ¢ vincolata — non consiste nella presenza, ossia nella positivita-fattualita
del suo presentarsi determinato, bensi nel suo consumarsi rinviando oltre di sé.
Lo Spirito ¢ 'essenza del Cristo, il suo trasformarsi trasformando, giacché in tal
modo si realizza I'effettivo inveramento del mondo della finitezza.

28. Gv17,23.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 99

Si potrebbe dire, pertanto, che lo Spirito ¢ il trans-formarsi del mondo della
finitezza, inclusa quella finitezza che ¢ propria del Cristo come “persona” (“pa-
rola”) e, per converso, di ogni persona (parola) che ¢ tale solo in Cristo.
Spirito, per concludere, ¢ bensi relatio, ma non come status, come costrutto,
ma come atto, | atto della trans-formatio intrinseca dei relati — cio¢ di tutte le
determinazioni, che si pongono perché si oppongono e, dunque, si collocano
nella relazione oppositiva —, che vengono meno alla loro identita determinata
(immediata in senso formale) e si tolgono nell’unita che costituisce il loro fize,
cio¢ la loro destinazione.

Cosi commenta Agostino questo fine ideale: “Allora lo stesso Figlio dell'uvomo
e la natura umana assunta dal Verbo di Dio si trasformera nella natura di colui
che tutto gli sottomise”™.

Togliendo la natura sottomessa del Cristo, che coincide con il suo valere quale
ipostasi (nel senso di “figura” o “persona”), lo Spirito lo restituisce alla sua 7a-
tura divina, cosi che I’intero mondo delle cose finite ne risulta strutturalmen-
te trasformato: ogni cosa si rivela un segno che allude e rinvia all’unico e vero
Significato.

Solo alla luce di queste precisazioni acquista il suo autentico valore il passo del
Vangelo di Giovanni che meglio di ogni altro riassume il sezso della parola: “Se
rimanete fedeli alla mia parola, sarete davvero miei discepoli: conoscerete la
verita ¢ la verita vi fara liberi™.

Cio che rende liberi non ¢ la parola, bensi la verita, ossia /’intenzione che volge
al vero la parola.

Quest’ultima costituisce cio per mezzo di cui ¢ dato di volgersi alla verita; la
verita, di contro, ¢ ¢id in virts di cui & dato di intendere il senso autentico della
parola, cosi da pervenire all’effettiva liberta, la quale non puo non essere liberta
dal condizionamento, cio¢ liberta dal presupposto della finitezza.

Annotazione terza

Se in Agostino emerge I’inoggettivabilita di Dio, stante la sua assolutezza, in
alcuni passi biblici ¢ possibile rintracciare il senso per il quale tanto Dio quan-
to Cristo costituiscono la soggettivita pura, cio¢ la soggettivita inoggettivabile:
quella soggettivita che puo venire espressa, usando altre parole, come la condi-
zione oggettivante e che, precisamente per questa ragione, non pud mai venire
oggettivata (determinata).

29. De Trin., 1,8, 15; trad. it. cit., p. 31.
30. Gv8,31-32.



100 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

In quanto condizione oggettivante nonché inoggettivabile, tale soggettivit?a
puo venire anche definita “trascendentale”. A nostro giudizio, la soggettivi-
ta trascendentale si esprime in forma eminente in Dio e in Cristo, ma trova
espressione in ogni uomo, perché indica quella che, usando un’immagine, po-
tremmo definire la scintilla divina presente nell’'umano.

La ragione del valore, che riteniamo vada attribuito alla soggettivita, ¢ da ricer-
care, dal punto di vista formale, nel fatto che il pronome “i0” sta ad indicare la
coincidenza del soggetto enunciante e del soggetto dell’enunciato. Tale coinci-
denza esprime, appunto a livello formale, la fonte oggettivante.

Allorché tale fonte viene oggettivata, infatti, essa trova un’espressione duplice:
“me”, che rappresenta 'oggettivazione in prima persona, e “s¢”, che rappresenta
'oggettivazione in terza persona. L’io, insomma, dice di “s¢” ed io dico di “me”,
quando mi pongo come oggetto del mio dire.

Ebbene, cio che si evince dal passo in cui, nel libro dell’ Esodo, Dio dice di sé ¢
che Dio permane soggettivita pura, cioe la soggettivita in senso eminente.

Non a caso, egli usa I'espressione “Io sono” per dire il suo nome e tale formula
costituisce, appunto, il soggetto espresso in forma non oggettivata e, piu radi-
calmente, zon oggettivabile, tant’¢ che viene fatto coincidere con 'essere stesso.
Nel passo dell’ Esodo in cui Dio si rivela, ed al quale ci riferiamo, Mos¢ gli chie-
de cosa dovra rispondere agli Israeliti, allorché costoro gli chiederanno chi’ha
mandato e Dio cosi risponde: “Dio disse a Mos¢: ‘o sono colui che sono!’. Poi
disse: ‘Dirai agli Israeliti: Io Sono mi ha mandato a voi””".

Ecco, a noi sembra che, in quel “Io sono colui che sono”, Dio intenda esprimere
la propria inoggettivabile soggettivitd. Non dice, infatti, “Io sono colui che ¢”,
come ci si aspetterebbe in base all’uso corretto della lingua, ma “colui che sono”
Dio, si potrebbe dire, ¢ I'io inteso nella sua forma originaria; I’io inteso nella
sua purezza assoluta, quella purezza che lo porta oltre ogni vincolo con il finito
nonché oltre ogni possibile oggettivazione.

Di contro, la forma dell’oggettivazione ¢ la terza persona: lo “¢”. Dio non la
usa per sé stesso, ma mantiene la prima persona singolare (presente indicativo)
del verbo “essere”, che nega a sé stesso la possibilita di ridursi ad oggetto, come
invece si sarebbe verificato se avesse detto “Io sono colui che ¢&”.

Precisamente per questa ragione, si definisce “Io-Sono”, espressione che anostro
giudizio sta anche ad indicare che la Soggettivita autentica coincide con I’ essere,
cio¢ con I’assoluto che trascende ogni determinazione finita e a quest’ultima ¢
irriducibile.

31. Es3,13-14.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 101

In questo senso, si puo rilevare che la stessa soggettivita, nel valere come assolu-
ta, perde la sua connotazione, la quale la oppone all’oggettivita, e coincide con
I’assoluto stesso, in cui ogni connotazione e ogni opposizione vengono meno.
In tale passaggio, si supera il punto di vista dell’inevitabile, che riduce Dio a
“parlante” perché lo fa valere come una rappresentazione, e si perviene al pun-
to di vista dell’innegabile, che riconduce Dio alla sua essenza concettuale per la
quale vale come I’assoluto stesso.

Dio, tornando al tema della sua “definizione’, si definisce come indefinibile, dal
momento che ogni definizione comporta un’oggettivazione, una riduzione a
“cosa”. Ma non si puo ridurre a cosa cio che, invece, emerge infinitamente oltre
ogni cosa.

Per questa stessa ragione, anche Cristo, che parla bensi come un uomo ma che
¢ anche Dio, allorché si definisce, cioe dice di sé, usa I'espressione “Io Sono”,
come risulta da numerosi passi, in particolare del Vangelo di Giovanni.

Ne citiamo alcuni: “%ando avrete innalzato il Figlio dell'uomo, allora sapre-
te che To Sono e non faccio nulla da me stesso”?; e ancora: “Gli dissero allora i
Giudei: ‘non hai ancora cinquant’anni ¢ hai visto Abramo?’. Rispose loro Ges:
‘in veritd, in veritd vi dico: prima che Abramo fosse, Io Sono’”%; infine: “Ve lo
dico fin d’ora, prima che accada, perché, quando sara avvenuto, crediate che Io
Sono. In verita, in verita vi dico: chi accoglie colui che io mandero accoglie me;
chi accoglie me, accoglie colui che mi ha mandato™".

In quest’ultimo passo, particolarmente bello e suggestivo, Cristo non soltanto
ribadisce la Soggertivita che lo rende uno con il Padre, ma anche 'emergenza
del Padre su tutto ci6 che appartiene al mondo, incluso Cristo, in quanto uomo
che vive #el mondo, anche se non ¢ un uomo de/ mondo.

Orbene, il punto che intendiamo sostenere ¢ questo: anche I’“io” di ciascun
uomo conserva traccia di questa Soggettivita pura. Per questa forza o poten-
zialita oggettivante, /’i0 puro, che abbiamo anche definito trascendentale, ol-
trepassa I'universo degli oggettivati e — nella lezione evangelica — diventa uzo
con Ciristo e per Cristo. Mediante Cristo, inoltre, diventa #zo con Dio, che ¢l
Padre, ossia ’'uno nella forma assoluta: / zssoluto uno.

E tuttavia — se ci ¢ concessa un’ulteriore lettura filosofica dei Vangeli —, va pa-
rimenti ricordato anche I’altro aspetto, che coesiste nell’io in quanto ancora si
colloca zel mondo: poiché I'emergenza implica che la relazione con cio su cui si
emerge permanga, 1’1o puro tende verso la purezza assoluta di Dio, perché non é
pienamente questa stessa purezza assoluta.

32. Gv8,28.
33. Gv8,57-58.
34, Gv13,19-20.



102 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’intenzione, infatti, esprime questa qualita formidabile: essa ¢ il zendere verso
il fine ideale, !’ in-tendere appunto, senza mai cadere in quel pre-tendere che indi-
cail presumere di essere pervenuti alla meta e che, pertanto, decreta la fine della
ricerca e configura il sogno onnipotente di essere ormai diventati Dio, cio¢ di
avere inglobato la verita.

Il peccato originale ¢ esattamente questa pretesa, cioe il dare ascolto, proprio a
causa del sogno onnipotente, alla promessa serpentina: Eritis sicut Deus.
L’intenzione, al contrario, rivela che I'atto di coscienza, che coglie il limite del-
le determinazioni, ¢ illuminato dalla luce dell’assoluto, ossia si pone in virti
dell’assoluto, e per questa ragione vede (sa, riconosce) tale limite.

Tuttavia, poiché lo vede collocandosi ancora nell’universo finito, ancora al finito
rimane in una qualche misura vincolato e zon puo svincolarsi da tutto, come vale
per Lassoluto.

L’atto di coscienza, insomma, & tensione interamente rivolta all’assoluto, coin-
cidenza ideale con esso, ma non certo una coincidenza fattuale, cio¢ empirica.
Non si dovra mai dimenticare, dunque, che I’esperienza dell’assoluto non co-
stituisce un’esperienza che possa venire “fatta’, come se I’assoluto possa venire
ridotto ad un oggetto esperibile, ma va intesa solo come esperienza dell’inten-
zione che all’assoluto si volge e che nell’assoluto intende perdersi, in modo tale
che 'universo empirico-formale possa venire oltrepassato.

Annotazione quarta

Ci pare quanto mai interessante rilevare che anche Hegel, in generale nei suoi
scritti ma pit in particolare nell’ Einleitung all’ Enciclopedia delle scienze filoso-
fiche in compendio, abbia pil volte sottolineato che Dio ¢ la verita autentica,
I'assoluto che ¢ tutt’uno con la verita.

Nei primi paragrafi dell’ Enciclopedia, non soltanto il richiamo a Dio ¢ frequen-
te, ma inoltre vengono fatte affermazioni estremamente significative sulla coin-
cidenza della verita con Dio, affermazioni che, non di meno, Hegel sembra poi
dimenticare, poiché solo in alcuni passi delle sue opere esse vengono riprese e
di esse viene tenuto nel dovuto conto il valore.

Precisamente per questa ragione, e cio¢ per il fatto che Hegel sembra dimenti-
care quanto qui afferma sull’assolutezza della verita e su Dio, i passi dell’ Intro-

duzione acquistano, a nostro giudizio, estrema importanza®.

35. Abbiamo trattato il tema in A. Stella, I/ concetto di Dio nell’Einleitung a//’Enciclo-
pedia delle scienze filosofiche di Hegel, in «Cum-Scientia. Per 'unita nel dialogo», II, 4,
2020, pp. 79-101; DOI: 10.4399/97888255388235



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 103

Cisi chiede, infatti: come mai Hegel pone affermazioni cosi impegnative e poi,
nel corso della trattazione della stessa Enciclopedia, ma anche di tutte le altre
sue opere, €sse non vengono adeguatamente tenute in considerazione e, co-
munque, non trovano adeguato riscontro?

La prima affermazione, riguardante Dio, Hegel la pone nel § 1 dell’ Introduzione.
Parlando della filosofia e della religione, cosi egli scrive: “Entrambe hanno come
oggetto la verita, e nel senso piti alto — nel senso che Dio é la verita ed egli soltanto
¢ laverita (in dem, daf§ Gote die Wabrheit und er allein die Wabrbeit ist) ™.
Successivamente, egli cosi specifica il medesimo concetto: “Tanto la filosofia
quanto la religione trattano poi anche il finito, la natura e lo spirito umaneo, la
loro relazione reciproca e la relazione a Dio come loro verita (deren Beziehung
aufeinander und auf Gott als auf ibre Wahrbeit)”™ .

Dai due passi si evince inequivocabilmente che Dio ¢ infinito e 'infinito ¢ la
veritd. Di contro, il finito ¢ cio che risulta insufficiente a sé stesso e per questo
ciascun finito deve rapportarsi ad altro finito nonché alla verita, che del finito
costituisce il fondamento.

Non a caso, proprio questo Hegel afferma a proposito del finito: “tutte le cose
finite, invece, hanno una non verita in sé [....]. Percio devono perire™®.

Il punto che domanda di venire chiarito ¢ essenzialmente il seguente: come va
intesa la relazione tra il finito ¢ Dio? Lipotesi che noi formuliamo puo venire
cosl riassunta: se la si intende nel senso del rapporto ordinario, cio¢ come un
nesso tra estremi, si finisce inesorabilmente per includere Dio nel nesso, ridu-
cendolo a termine in rapporto con l'altro termine e, dunque, negando la sua
infinitezza, che ¢ poi la sua verita.

Va notato, tuttavia, che I’infinita di Dio, cio¢ la sua assolutezza, viene espressa
da Hegel anche mediante I'uso di altre parole. In particolare, egli parla di “real-
ta effettiva (Wirklichkeit)”, perché con questa espressione intende la vera realsa,
ossia la realta oggettiva, quella realtd, cioe, che ¢ assolutamente indipendente dal
soggetto, laddove I'esperienza ordinaria ¢ sia relativamente indipendente sia
relativamente dipendente da quest’ultimo.

Nell’affermare che Dio ¢ la vera realtd, Hegel — questo ci sembra il nodo -
dichiara implicitamente che I'esperienza, cio¢ la realtd percepita dal soggetto,
non ¢ la vera realtd, ma solo la realta apparente. Cosi, infatdi, egli scrive:

36. GW.E. Hegel, Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830),
in Samtliche Werke, dritte Auflage der Jubiliumsausgabe, Bd. 6, hrsg. von H. Glockner,
Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1968; trad. it. di V. Verra, Enciclopedia delle
scimzlﬁ[osqﬁche in compendio, Parte Prima, La scienza della logica, Utet, Torino 1981, p. 123.
37. Ibidem.

38, Ivi,p. 168.



104 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

si presuppone tanta cultura da sapere non soltanto che Dio ¢ effettivamente
reale (daff Gott wirklich), ¢ cid che vi ha di piti effettivamente reale, egli soltanto
¢ effettivamente reale (dafs er das Wirklichste, dafs er allein wabrhaft wirklich
ist), ma anche che, dal punto di vista formale, I’esistenza in generale ¢ in parte
fenomeno, e soltanto in parte ¢ realta effettiva. [...] Ma, gia per il sentimento co-
mune, un’esistenza contingente non merita il nome enfatico di realta effettiva
— il contingente ¢ un’esistenza che non ha un valore molto superiore al possibile,
un’esistenza che puo zon essere allo stesso modo che ¢%.

A nostro giudizio, ¢ estremamente significativa la considerazione della realta
empirico-fattuale espressa nel passo appena citato. Tale realtd ¢ solo “contin-
gente” e per questa ragione non ¢ una realtd autentica. Essa, anzi, ¢ una realta
che tanto puo essere quanto pud non essere, cosi che ¢ una realta che non coin-
cide con il vero essere, il quale pud venire attribuito solo a Dio.

Cio cui Hegel perviene ¢, dunque, il seguente approdo, di immenso valore spe-
culativo: Dio e il vero essere, o la realta effettiva, sono uz medesimo.

Lo stesso concetto pud venire espresso con queste parole: la determinazione
empirico-fattuale, proprio perché contingente, tanto ¢ quanto non ¢, cioe tan-
to ¢ apparizione® quanto ¢ realta e questo non pud non significare che cid che
in essa v’¢ di effettivamente reale ¢ solo quell’essere che, in ultima istanza, coin-
cide con Dio stesso e che costituisce I’ essenza ontologica del finito.

Quest ultima, espressa dalla prospettiva dell’inevitabile, coincide precisamente
con Uintentio veritatis, ossia con quell’intenzione che, evocata da Dio, dunque
dalla verita assoluta, a Dio si volge e in Dio intende innegabilmente compiersi,
perdendosi in esso onde non essere pilt a/tra da esso.

Il punto cui siamo pervenuti, seguendo Hegel, conferma quanto detto in pre-
cedenza: se il finito ¢ il suo finire (perire) perché non ha una verita in s¢, allora
[’unica verita della determinazione finita ¢ il suo risolversi nella realta autentica,
nell’essere che é Dio stesso.

Lo Auf-hebung, di cui a piti riprese parla Hegel, ¢ un Er-hebung, ossia un’eleva-
zione: il finito non pud non elevarsi, ossia non pud non andare oltre (trascendere)
la propria finitezza. Ci6 equivale a dire che non pud non fogliersi, perché solo
togliendosi come finito puo acquisire la vera realta che lo fa essere come infinito.
La domanda che si impone ¢, allora, la seguente: nel togliersi, il finito si con-
serva in qualche modo? Questa domanda ¢ di estrema rilevanza anche perché

39. Ivi, p. 129.

40. Nella traduzione dell’ Enciclopedia di Benedetto Croce, Uespressione Erscheinung, che
Verra traduce “fenomeno’, viene tradotta “apparizione’, precisamente per sottolinearne la
non consistenza (Vol. I, Laterza, Roma-Bari 19784, p. 9).



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 105

prelude all’altra, che ¢ fondamentale: Iessere (la vera realtd, I'infinito, Dio
stesso), se deve venire inteso come asso/uto, cio¢ come emergente (trascenden-
te) lordine dei determinati (oltre tutto cid che ¢ relativo), pud venire pensato
come sintesi, cioe come insieme?

A noi sembra, infatti, che, se 'assoluto viene inteso come “insieme”, allora il
determinato viene comunque conservato, dal momento che I'insieme ¢ una
collezione di due o pitt determinazioni.

Se il finito (determinato) non pud non superarsi, se ne ricava, allora, che I’asso-
luto (l’essere) non pu(‘) venire pensato come una siztesi, cioé come un nsieme,
ma come |intero, il quale coincide con la necessita che impone al determinato
— quindi anche all’insieme — di zogliersi.

L’intero ¢ quell’unita (Einbeir) nella quale la molteplicita viene meno e che,
per questa ragione, non ¢ riducibile all’unificazione (Vereinigung)*, che ¢ an-
cora una relazione.

Per ribadire la necessita che il finito si tolga e, di conseguenza, che I’assoluto
non venga inteso come un izsieme di determinazioni, ricordiamo che lo Auf
hebung indica un “togliere (zollere)” che ¢ anche un “conservare”. Ci chiedia-
mo: che cosa, propriamente, si conserva del finito, stante la necessita del suo
“togliersi”?

Rileviamo che, da un lato, se la determinazione si conservasse cosi come ¢ em-
piricamente, allora essa non si sarebbe effettivamente tolta. Ma, dall’altro, la
determinazione non puod neppure venire “cancellata”: se venisse cancellata, sa-
rebbe un toglimento ancora empirico, cosi che si determinerebbe un zoglimen-
to empirico dell empirico.

A nostro giudizio, pertanto, cio che si deve cogliere in forza delle parole di Hegel,
per evitare di far valere un’inintelligibile cancellazione dell’empirico, ¢ la necessi-
ta di un toglimento trascendentale dell’empirico, nel senso che non si tratta di sosti-
tuire una determinazione con un’altra determinazione, secondo una disposizione
orizzontale, ma la determinazione domanda di venire oltrepassata verticalmente,
nel senso che non puo non valere come I’azzo del suo stesso trascendersi, che ¢
anche 'atto del suo elevarsi (inverarsi).

In tal modo, il trascendersi del finito, almeno da un certo punto di vista, puod
venire inteso anche come un “conservarsi’, e cio per la ragione che, proprio in

41. Cost scrive Enrico De Negri: “Per indicare questa [l'unita], lo Hegel usa Einheit;
mentre per indicare 'universalita che supera la scissione e la Einbeit, preferisce pit spesso
Einigkeit (traducibile in modo approssimativo come unione) e Vereinigung, unificazione.

uest ultima nel suo valore supremo ¢ I’assoluto o idea” (Interpretazioni di Hegel, Sansoni,
Firenze 19733, p. 47). Facciamo notare che I'unificazione viene assunta come I’idea stessa
proprio perché Iintero viene concepito da De Negri come sintesi.



106 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

virt di questo atto, il finito si toglie nell’infinito: ¢ questo atto, intrinseco al
finito, che trasforma il finito in infinito, che lo eleva, ed ¢ proprio questo atto
che, al tempo stesso, s conserva proprio per trasformare il finito e si conserva in
quella finitezza che gli deriva dal vincolarsi a cio che toglie (supera, trascende)
come atto.

Ma va aggiunto: I'atto che toglie il finito, da un altro punto di vista, ¢ anche
Latto che, togliendo il finito, toglie sé stesso e si fa uno con [’Uno, cio¢ con Dio. In
questo senso, insomma, si toglie anche ¢io che, per altro verso, si conserva e si
toglie per la ragione che, come detto, esso mantiene ancora una sua determina-
tezza, che invece ¢ proprio cio che deve togliersi, in quanto indice di finitezza.
Il punto che intendiamo sottolineare con forza ¢ che questa nostra interpreta-
zione, che pure risulta legittimata da alcuni passi che compaiono nelle opere
di Hegel, viene anche smentita dallo stesso Hegel, il quale in molteplici altri
passi — pitt numerosi dei precedenti — tende ad interpretare I'assoluto, Iinfi-
nito, cio¢ Dio, come una fotalita, ma non nel senso dell’intero, bensi nel senso
dell’insieme, in modo tale che il determinato (finito) entrerebbe nella costitu-
zione stessa dell’infinito e si conserverebbe in esso in quanto determinato (finito).

11. L’unita e la prospettiva da cui viene colta

Cio che ci proponiamo ora ¢ chiarire ulteriormente due concetti, che
sono emersi dal discorso fin qui svolto: il concetto di “atto” e il concetto
della sua “tensione alla meta”, che ¢ la verita assoluta.

Per iniziare, riprendiamo da questo punto: anche il sapere e la co-
scienza, oltre al pensiero, se colti nel loro essere autentico, non possono
non coincidere con [ assoluta unita.

In quale senso poniamo questa affermazione? Come puo il sapere
essere tutt’uno con la verita? E inoltre: 'unita dell’atto ¢ la medesima
unita della verita assoluta?

Il concetto di “atto” merita un’adeguata riflessione, essenziale per pre-
cisare meglio quanto ¢ stato gia detto.

L’unita dell’atto di sapere (di coscienza, di pensiero), infatti, confi-
gura bensi un unitd, giacché va oltre la dualita che connota lattivitd — e
questo era il punto guadagnato in precedenza —; se non che, si deve ag-
giungere che si tratta ancora di un’unitd determinata, perché vincolata al
limite che viene oltrepassato dall’atto.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 107

Cio significa che quest’ultimo non puo non riferirsi alla differenza,
cosl che il riferimento impone una forma di dualita anche all’atto — ¢
questo costituisce la novita che qui vogliamo sottoporre all’attenzione
dellettore —, il quale non puo non valere come la relazione intrinseca che
sussiste tra l’essere in sé e I'essere per altro.

La prospettiva che vede nell’atto la vera unita, quindi, non puo non
essere quella dell’inevitabile, che non riesce a trascendere veramente il
determinato e tende a ridurre la vera unita, nella quale ogni forma di
dualitd non puo non venire meno, ancora ad una unificazione, anche se
Iatto configura quella che potremmo definire I’“unificazione estrema’:
il massimo di unita che la prospettiva dell’inevitabile riesce a concepire.

Certo, nell’atto del trascendersi del determinato, che ¢ il medesimo
per ogni determinazione, la molteplicita che caratterizza 'universo em-
pirico-formale viene oltrepassata, proprio perché viene neutralizzata
nell’'unico e medesimo atto.

Se non che, questo aspetto, che ¢ colto dalla prospettiva dell’inevita-
bile (ancorché ispirata dall’ innegabile), non ¢ 'unico. V’¢ anche altro,
colto proprio dalla prospettiva dell’innegabile, per il quale I'atto mantie-
ne una sua determinatezza.

Per questa ragione, abbiamo affermato che esso non puo6 non rappor-
tarsi alla differenza, che ¢ cio su cui esso emerge come atto, si che preci-
samente per questa ragione la sua unitd non risulta essere ancora I’ unita
autentica, cio¢ quella nella quale ogni forma di dualita ¢ scomparsa.

L’intreccio di innegabile e inevitabile, d’altra parte, lo si riscontra an-
che a proposito della consapevolezza del limite del determinato.

Tale consapevolezza emerge indubbiamente in virtt della prospestiva
dell’innegabile, ma, proprio in quanto configura una consapevolezza de-
terminata, ricade nell’universo della finitezza e, dunque, nella prospettiva
dell’inevitabile che sulla finitezza poggia.

Si dird, allora, che soltanto in virtt della prospettiva dell innegabile, la
quale si fonda sulla verita assoluta, vera unita si rivela quella meta ideale
cui [atto tende, cioe quella stessa verita assoluta nella quale Iintenzione,
che ¢ altro modo per dire “atto’, s compie e si realizza.

Tale compimento, non lo si pud mai dimenticare, permane esclusiva-
mente ideale, poiché fattualmente la differenza tra atto (intenzione) e suo



108 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

fine continua a sussistere, nonostante che il sezso dell’atto e dell’inten-
zione sia proprio quello di superare tale differenza, che condanna ’atto a
valere come una tensione incompiuta e I’intenzione a rimanere al di qua
della verita.

Anche a proposito della coscienza del limite dell atto, colto appunto
nella sua determinatezza, torna pertanto a riproporsi la dialettica di ine-
vitabile e innegabile.

In quanto costituisce ancora una coscienza determinata, essasi colloca
nell’universo della finitezza e nella prospettiva dell’inevitabile.

Tuttavia, precisamente per la ragione che dell’atto coglie il limite, essa
emerge oltre tale universo ed emerge innegabilmente in virts della verita che
la evoca.

Tale emergenza riveste un inestimabile valore: essa attesta che v’e un
sapere (una coscienza) che coglie il limite dell’atto stesso, in modo tale
che, oltrepassando I’ a#t0, oltrepassa anche quella che potremmo definire
“la forma estrema” in cui si configura la coscienza.

La forma dell’atto, infatti, costituisce la dimensione trascendentale del-
la coscienza, perché lascia trasparire /ideale stesso della coscienza, cioe il
suo intendere di togliersi come coscienza (nonché come atto) nell’assoluto
stesso, la dove la finitezza viene trascesa e inverata dal sapere assoluto, che
consente di rilevare il limite che immane ad ogni posizione, determinata
per sua intrinseca natura.

Si impone cosi la necessita di riflettere ancora, da un lato, sul sapere
assoluto e, dall’altro, sull’atto, che sul sapere assoluto si fonda e per que-
sto vale come trascendentale.

L’espressione “sapere assoluto” si giustifica perché si intende quel sapere
che ¢ ispirato dall assoluto medesimo. E anche qui va riproposta la precisa-
zione apportata in precedenza a proposito dell’atto (intenzione) e della
sua meta.

Il sapere autentico viene distinto dall’assoluto soltanto a muovere dal-
la prospettiva del finito, cio¢ dell’inevitabile. Di contro, colto dalla pro-
spettiva dell’assoluto, cio¢ dell’innegabile, esso non puod non coincidere
con I’assoluto stesso.

Orbene, del senso di questa coincidenza vogliamo ora occuparci, stan-
te la sua rilevanza in ordine alla concezione che andiamo proponendo.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 109

Per farlo, iniziamo con il ricordare che il sapere, che si configura come
dualita disapere e saputo, non ¢ il sapere che sa immediatamente sé stesso.

Il sapere, questo ¢ il nodo cruciale, ¢ sapere solo perché sa di esserlo e
la coscienza solo perché sa di essere coscienza. Se il sapere ignorasse di essere
sapere, non sarebbe sapere affatto®.

1l sapersi del sapere, pertanto, non va pensato in senso 7iflessivo, come
se il sapere si sdoppiasse per avere sé come oggetto, ma come la presen-
za (trasparenza) del sapere a sé stesso, presenza che coincide con la sua
immediatezza.

L’immediatezza del sapere, del resto, ¢ la sua stessa originarieta, la
quale non puod non essere la stessa originarieta dell essere, giacché non
puo darsi una “molteplicita” di originari. L originario pué venire declina-
to soltanto al singolare.

In tal modo, in quanto cio¢ entrambi sono originari, sapere ed essere
non possono non essere un medesimo e unico uno e la loro unitd ¢ lunita
stessa dell assoluto, cioe I'unita assoluta, cio¢ 'unita della verita assoluta.

Scrive Parmenide: “Infatti lo stesso ¢ pensare ed essere (10 yap ad7d
voely oty Te kol elven) . E poi aggiunge: “Lo stesso ¢ il pensare ¢ cid
a causa del quale ¢ il pensiero, perché senza I’essere nel quale ¢ espresso,
non troverai il pensare”*.

Essere e pensare, afferma Parmenide, sono un medesimo, perché 'uno
¢ in virt dell’altro: il pensare senza ’essere non sarebbe e I'essere senza il
pensare non saprebbe d’essere 'essere.

Essere e pensare sono un medesimo, si potrebbe ulteriormente precisa-
re, per laragione che, cosi come I'essere ¢ " unita nella quale la molteplicita
degli enti (determinazioni) si toglie, altrettanto il pensare (sapere) ¢ I'u-
nita nella quale si toglie la dualita di pensante e pensato (sapere e saputo).

A loro volta, 'unita dell’essere ¢ 'unita del pensare (sapere) sono la
medesima unita per la ragione che, nell’unita autentica che ¢ I’assoluto,
ogni differenza viene meno e solo la vera unita si impone.

42. Riprenderemo il tema in pilt occasioni; tuttavia, segnaliamo il paragrafo 4 della Sesta
Riflessione.

43. Parmenide, Sulla natura, Frammento 3 di Diels-Kranz; in G. Reale (a cura di), /
Presocratici, Bompiani, Milano 2015 pp. 482-483.

44, Parmenide, Poema sulla natura, Frammento 8 di Diels-Kranz; trad. it. di G. Reale,
introd. e comm. di L. Ruggiu, Bompiani, Milano 2010 pp. 103-105.



110 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Ora ci riferiamo, quindi, a quella vera unitd, cioe all’unita che ¢ la ve-
rita assoluta, nella quale tanto il determinato intende togliersi per essere
veramente quanto il pensare (sapere) intende togliersi per essere tutt’u-
no con la verita stessa, andando oltre ogni differenza/distanza dalla veri-
ta assoluta, che ¢ appunto la vera unita di essere e pensare (sapere).

Identificando Dio con la verita e 'uomo con ’intenzione di verita
che anima la sua ricerca di sapere, Platone esprime con queste parole il
medesimo concetto: “Ecco perché anche ci conviene adoprarci di fuggi-
re di qui al piut presto per andare lassti. E questo fuggire ¢ un assomigliar-
si a Dio per quel che uomo pud™.

L’intenzione dell’ente finito (della determinazione) ¢ superarsi
nell’infinito essere e I’intenzione del sapere ¢ superarsi nella verita asso-
luta, cio¢ in Dio stesso, fermo restando che tale intenzione, che ¢ inne-
gabile, non trova effettiva realizzazione fino a che si permane nell’ordine
dell’inevitabile (“per quel che uomo pud”).

In quest’ultimo ordine, infatti, continua a sussistere tanto la differen-
za tra la verita e 'intenzione che si volge ad essa quanto la distinzione di
essere ¢ pensare.

Si tratta della prospettiva dell’inevitabile, ossia di un punto di vista
che domanda, esso stesso, di venire oltrepassato, proprio per la ragione
che coloro che pretendono di disgiungere I’intenzione dalla verita non
siavvedono che l'intenzione non soltanto ¢ innegabilmente evocata dalla
veritd, ma altresi ¢ innegabilmente pervasa dalla verita che la orienta e la
spinge a compiersi nella veritd medesima.

Allo stesso modo, coloro che continuano a pensare “sapere” ed “esse-
re” come distinti, non considerando quanto afferma lo stesso Parmenide,
non tengono conto del fatto che i/ sapere non puo non essere ¢ lessere non
puo non sapere di essere, cosi come emerge se si pensa [ inevitabile alla luce
dell’innegabile, intendendo cio¢ trascendere I'inevitabile.

A questo punto, non di meno, si potrebbe aggiungere una notazione
ulteriore che suona come conferma di quanto appena detto.

45. Platone, Theaetetus, 176 a-b; in Id., Opere complete, Vol. 11, trad. it. di M. Valgimigli,
Teeteto, Laterza, Roma-Bari 1975% p. 134.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 111

Anche se vengono pensati come distinti, e risultano distinti nella misu-
ra in cui sono oggetto di pensiero, sapere ed essere configurano, tuttavia,
due termini coessenziali, giacché I'uno si pone solo in forza dell’altro.

Poiché i termini coessenziali, ormai lo sappiamo, costituiscono in ef-
fetti una realta che ¢ una e medesima, cid dimostra che, pur muovendo
dalla prospettiva della distinzione, cio¢ dell’inevitabile, sapere ed essere si
rivelano innegabilmente nella loro intrinseca unita, quell’unita assoluta
di cui i termini costituiscono due sezioni meramente astratte.

Precisamente questa unitd autentica I’atto intende e per questo suo
“in-tendere’, cio¢ per questo suo “tendere verso’, I'atto si essenzializza
nell’ intentio veritatis.

L’intenzione di veritd, infatti, ¢ tale perché costituisce quel tendere
alla verita, cio¢ all’'unita assoluta, che nella verita intende perdersi, onde
essere uno con ['uno.

Che ¢ come dire: la vera unita ¢ quella nella quale non soltanto la
differenza tra essere e pensare, ma anche quella tra I'atto ¢ la sua meta
vengono meno. Nell'unita dell assoluto ogni differenza sparisce.

Siamo cosi ritornati al zema dell’atto, sul quale non ci si deve stancare
di insistere per la sua importanza.

L’atto, questa ¢ I’ ipotesi ermeneutica che noi proponiamo, domanda di
venire colto nella sua “duplice natura’, cio¢ nel suo “duplice essere”.

In quanto colto dalla prospettiva dell’inevitabile, cio¢ del finito, esso
rappresenta il superamento del finito e, potremmo dire, esprime I'unita
finale, giacché nell’atto la molteplicitd delle determinazioni mostra di
togliersi per lasciare essere I'unita-unicita dell’atto medesimo.

Se non che, questa unita ¢ ancora colta dal punto di vista del finito: ¢
bensi il zogliersi del finito, ma ancora secondo il modo in cui il finito riesce
a cogliere questo toglimento.

Con altre parole: il finito giunge cosi, come suo limite estremo, alla
propria fine come finito, ma a muovere ancora dal suo punto di vista
(ispirato tuttavia dall’assoluto). Per usare un’immagine, sarebbe come
cogliere cio che oltrepassa la vita permanendo in vita.

Si tratta, dunque, ancora di una “rappresentazione” e di una “espres-
sione”, le quali sono appunto “modi finiti”.



112 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Nel cogliere il Zimite dell’atto, invece, ci si ¢ posti dal punto di vista
dell’innegabile, cio¢ dell’assoluta verita, perché il limite puo venire colto
soltanto emergendo al di la di esso, si che cogliere il limite dell’atto equi-
vale a cogliere i/ limite del finito espresso nella sua forma ultima.

A muovere da questa prospettiva, si perviene a sapere che 'atto inten-
de bensi risolversi nella vera unita, ma di fatto perviene solo a quell’unita
che puo realizzarsi nell’universo empirico-formale e cio¢ all’ unificazione,
stante la sua determinatezza che caratterizza la sua “prima natura’.

L’atto, infatti, ¢ oggettivante perché trascende 'oggettivato, ma, nella
misura in cui si pone solo emergendo sull oggettivato, poggia su di questo
e a questo si vincola, cosi che non di vera trascendenza si tratta.

Di qui la necessita di cogliere anche la “seconda natura” dell’atto ¢
della coscienza, di cui I'atto costituisce 'essenza. Ma come ¢ possibile
porsi dal punto di vista dell’innegabile, cioe dell’assoluto, onde poter
cogliere tale seconda natura?

Allorché si coglie anche il /imite dell’atto, ebbene allora tale natura
emerge ed emerge precisamente iz virti dell assoluto stesso, al quale I’atto
si volge perché evocato dall’assoluto medesimo nonché pervaso da esso e
ad esso orientato.

Si tratta, insomma, di cogliere il finito a muovere da cio che lo tra-
scende o, usando I'immagine precedente, di cogliere la vita ponendosi
oltre di essa.

Dal punto di vista dell’inevitabile, quindi, I'atto costituisce la forma
pin adeguata per esprimere il superamento del finito. Ma, proprio per
il fatto che si tratta ancora di una “forma” e proprio per la ragione che
I emergenza ¢ pensata ancora come un “vincolo” a ci6 su cui si emerge,
anche 'atto domanda di venire superato e tale superamento puo veni-
re colto solo alla luce della prospettiva dell’innegabile, cioe dell’assoluto
stesso (si veda anche il paragrafo 1 della Quarta Riflessione).

Per tale prospettiva, l'atto si rivela intenzionalmente (idealmente)
tutt’uno con la verita assoluta, cioe con quella vera unita in cui ogni dif-
ferenza, intrinseca o estrinseca, viene meno. L’ultimo atto del finito ora
si rivela il suo togliersi nell’infinito, 1a dove si realizza il toglimento del
toglimento stesso (si veda il prossimo paragrafo).



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 113

Solo in virtu dell’assoluto — si puo concludere il discorso con queste
parole —, si coglie il limite del relativo ed ¢ in virtt della vera unita che si
coglie il limite dell’ unificazione (relazione).

Questo, tuttavia, non significa cogliere l'assoluto o la vera unita.
Significa, piuttosto, sapere il valore della condizione incondizionata in or-
dine al coglimento dei condizionati.

Possiamo cosi compiere un passaggio ulteriore, che ci sembra possa
rendere pil chiaro quanto siamo andati dicendo e che, inoltre, anticipa e
introduce quello che verra detto nel paragrafo 5 della Settima Riflessione.

La condizione incondizionata, alla luce dell’innegabile, ¢ non soltan-
to I assoluto che si sottrae ad ogni relazione, ma ¢ anche la ragione del non
essere del non-essere, ossia di tutto cid che ¢ a/tro dall’assoluto essere.

Orbene, se la “ragione” indicata, che costituisce il valore stesso dell’as-
soluto, viene pensata alla luce dell’inevitabile, allora decade a funzione,
cosi che Iassoluto viene pensato iz relazione a cio su cui esercita la sua
funzione.

Se non che, la prospettiva dell’innegabile consente di prendere co-
scienza anche di questa riduzione, in modo tale che /a funzione de-asso-
[utizzante svolta dall’assoluto sulle pretese del relativo — che pretende,
appunto, di valere come se fosse assoluto — non puo venire confisa con
il valore dell’assoluto e identificata con esso (si veda il paragrafo 5 della
Prima Riflessione).

La funzione, infatti, presuppone non soltanto il finito e le sue prete-
se, ma anche che I’assoluto abbia un ¢fferto (un’influenza) sul finito. Per
questo motivo, nell’affermare la funzione e leffetto dell’assoluto, ci si
colloca innegabilmente nell’universo dell’inevitabile.

Di contro, poiché I'assoluto ¢ la ragione del negarsi di ci6 che ¢ altro
da esso, non ha senso parlare di un suo effetto o di una sua funzione
precisamente per la ragione (la quale si identifica appunto con I’assoluto
stesso) che non ¢’¢, anzi non ¢’é mai stato, cid su cui la funzione si eserci-
terebbe: /4/tro dall’assoluto medesimo.

Da quanto detto, emerge che risulta lecito affermare che “la dialetti-
ca di inevitabile e innegabile” determina I’andamento della ricerca e del
pensiero: 'inevitabile viene smascherato dall’innegabile perché colto nel



114 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

limite che lo segna, ma torna a riproporsi, stante appunto la sua inevita-
bilita, cioe la sua insostituibilita fattuale e formale.

Per questo motivo la ricerca permane inesauribile. E tuttavia, sapere la
necessita dell assoluto configura un esito (compimento) trascendentale, per-
ché alla luce di tale sapere (coscienza), che dall’assoluto stesso ¢ indotto,
ogni tappa in cui si configura la ricerca viene posta ¢, insieme, idealmente
tolta, cio¢ inverata.

Se il procedere della ricerca ¢ orizzontale, il suo inveramento, al con-
trario, ¢ verticale e toglie ogni tappa inducendola a trascendersi in quella
veritd in virti di cui si impone il toglimento e verso la quale la tappa si
orienta intendendo compiersi in essa.

Il compimento ideale o intenzionale della ricerca, dunque, altro non ¢
che il sapere, quel sapere che coincide con la verita assoluta e che costitu-
isce il punto ideale a muovere dal quale si intende cogliere la verita stessa,
ancorché si sappia che I'assoluto ¢ inoggettivabile (cosi come il sapere non
puo venire ridotto a saputo) e che I'intenzione di porsi dal suo punto di
vista non puo non permanere “ideale”, I'ideale di chi intende cogliere ve-
ramente la verita.

Questo ¢ il nodo: ['intenzione di porsi dal punto di vista dell assoluto &
imposta dalla zecessita di cogliere la verita del finito nonché la verita della
verita stessa. Ma tale intenzione ha valore ideale perché si sa innegabil-
mente che I'assoluto non puo venire colto, senza venire negato.

Ebbene, la ricerca teoretica si pone in questa sottile linea di confi-
ne, che — si potrebbe dire, per usare un’altra immagine — separa il fini-
to dall’infinito, ma che al tempo stesso ¢ attraversata dall’a#zo che verso
I’infinito si protende nonché dal condizionamento unilaterale (influenza,
¢ffetto) che la condizione incondizionata esercita sull universo dei condi-
zionati, una volta che tale universo sia stato presupposto.

Per fornire una sintesi del discorso svolto, cerchiamo di ripensarlo alla
luce del tema del sapere, che ¢ centrale nell’economia della concezione
che andiamo proponendo.

Il sapere, colto dalla prospettiva dell’innegabile, si rivela originario
perché ¢ sapere di essere sapere, ma non nel senso di un sapere che prima ¢
vuoto (astratto) ¢ poi, mediante il contenuto, cio¢ il “s¢” saputo, diventa
concreto.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 115

Non ha senso pensare ad un sapere astratto, cio¢ vuoto, precisamente
per la ragione che, se ¢ autentico sapere, zon pué ignorare di esserlo e,
dunque, é interamente e pienamente sé stesso.

In tal modo, nella formula “sapere di essere sapere”, quel “di essere sa-
pere” non configura l'oggetto saputo, ma cio che il sapere é originaria-
mente Proprio in quanto sapere.

La formulazione linguistica non riesce ad esporre adeguatamente /’%-
nitd del sapere con sé stesso né ['unita di sapere ed essere.

L’unita, infatti, viene ridotta ad unificazione proprio perché viene
detta sempre come “unita di” almeno due componenti.

E il sapere (la coscienza trascendentale) che coglie il senso autentico del-
la formulazione linguistica nonché il senso autentico dell’intenzione che
costituisce ['essenza del dire.

E vaaggiunto: il sapere, in quanto “coglimento’, ossia in quanto sapere
formale (finito), non pud non fondarsi sul sapere assoluto, che costituisce
la condizione incondizionata proprio perché assoluta.

Ebbene, fondarsi sull’assoluto acquista cosi un duplice significato. Se
lo si pensa dal punto di vista dell inevitabile, allora significa che il sapere
formale ¢ ispirato dall’assoluto sapere; se lo si intende dal punto di vista
dell’innegabile, che ¢ I'assoluto stesso, allora significa che il sapere forma-
le ¢ l'atto del suo stesso togliersi nel sapere assoluto, afinché nell’assoluto
la differenza si inveri facendosi unita.

12. 1] sapere come verita

Il sapere, torniamo cosi al nodo fondamentale emerso nel precedente
paragrafo, se ¢ inteso nella sua verita non puo essere altro dalla verita né
puo essere altro da sé stesso (distinto in sé da sé in quanto saputo). In
questo Senso, esso ¢ tale proprio perché sa di esserlo, cosi che esso ¢ origi-
nariamente concreto nonché immediato.

Pili precisamente: poiché il sapere ¢ immediatamente sapere d’essere
sapere o |essere trasparente (presente) a sé stesso, esso ¢ immediato e, quin-
di, ¢ tanto originario quanto concreto.



116 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Si potrebbe anche dire: il sapere, se ¢ vero sapere, non pud non essere
originario, giacché non puo non essere immediato sapere d essere sapere.

Se ¢ originario, dunque concreto, dunque intrinsecamente %70 con sé
stesso, ossia veramente sé stesso, allora non pud non essere assoluto. Se ne
conclude - e cio non fa che confermare quanto gia detto — che il vero
sapere ¢ tutt ‘uno con la verita assoluta.

Il sapere, insomma, coincide con la verita assoluta sia perché origina-
rio (concreto, uno) sia perché, in quanto pensato (determinato) come
atto, esso solo la verita assoluta veramente intende e solo nella verita asso-
luta si realizza veramente come sapere.

Il primo modo di intendere il sapere configura la prospettiva che in-
tende cogliere il sapere alla luce della verita e che non pud non essere una
prospettiva ideale: vedere il finito con gli occhi dell’infinito, cosi che il
sapere formale, colto nel suo limite, si invera nell’ autentico sapere, che ¢
vero proprio perché originario e immediato.

Il secondo modo, invece, prende avvio dal finito, cosi che il sapere
vale come atto che trascende il limite e che, nel trascenderlo, lo riconosce.

Proprio per questa ragione, il secondo modo non puo non inverarsi
nel primo: anche il sapere come “atto di trascendimento” domanda di
venire superato, affinché il vincolo al finito scompaia ¢ solo I'assoluto
sapere, che ¢ tutt’uno con I’assoluto essere, veramente sia.

Ma, se solo I'assoluto ¢ veramente, allora ogni altro da esso, incluso
Iatto di trascendimento del limite, rivela la sua originaria insussistenza.

Il medesimo discorso pud venire fatto riferendolo all’essere. Se col-
to dalla prospettiva dell’inevitabile, ispirata non di meno dall’innegabile,
allora I'unita dell’essere ¢ il fize del molteplice, la dove il molteplice tra-
scende sé stesso.

Se colto dalla prospettiva dell’innegabile, Uessere, proprio in quanto
vero essere, non puod non essere assoluto: /a ragione per la quale il non-es-
sere (il molteplice) non ¢, non ¢ mai stato e non potra mai essere.

La conclusione, alla quale eravamo gia arrivati, ma che riteniamo op-
portuno ribadire con forza, ¢ pertanto la seguente: nell assoluta verita
pensare ed essere sono un medesimo, cosi che Iassoluta verita ¢ anche
I assoluta unita, nella quale ogni differenza viene meno.



SECONDA RIFLESSIONE | Sulla verita assoluta (1l parte) 117

Volendo riassumere quanto detto in una formula il pit possibile ica-
stica, consapevoli, tuttavia, del limite che immane ad ogni formula, po-
tremmo dire che assoluto ¢ ' unita immediata di sapere ed essere, stante
che il sapere non puo non essere sapere e l'essere non puo non sapere d'essere.

Lassoluto, insomma, é il suo sapersi, rimanendo uno con sé stesso, giac-
ché sapere ed essere si distinguono solo dalla prospettiva dell’inevitabile.

Di contro, intendere il sapere come “mediazione”, come molti filosofi
fanno, significa ridurlo ad attivita, proprio per la ragione che la media-
zione viene intesa come una relazione che interviene sull immediatezza
del dato, la quale configura, pero, essa stessa una “falsa immediatezza’.

La mediazione autentica, invece, ¢ I’ atto del togliersi dell’ immediatez-
za formale (o della datitd empirica) e, pertanto, non configura alcuna
relazione, ma il toglimento anche di quest’ultima, nonché della media-
zione che su di essa si basa, dal momento che la relazione poggia sull’im-
mediatezza dei termini relati e solo in forza di questa immediatezza for-
male si costituisce.

Wl sapere pensato come mediazione formale, questo ¢ il nodo intorno al
quale si ¢ molto discusso da parte di numerosi filosofi e sul quale inten-
diamo esprimere il nostro punto di vista, ripropone la dualita di sapere
e saputo ¢ vale come Iassimilazione del sapere ad una qualunque altra
attivita.

Se il sapere ¢ formale, allora il sapersi dell’assoluto decreta la differen-
za da sé stesso, che ¢ la propria negazione come assoluto.

La dualita che costituisce il sapere formale, inoltre, condanna il sa-
pere ad essere vuoto prima dell’incontro con il saputo, cosi che ron di
autentico sapere si tratta. Soltanto tale sapere inautentico abbisogna di
un supporto soggettivo, per la ragione che non puo non esercitarsi su di
un oggetto.

Non di meno, contrariamente a quanto attestato dal sapere formale,
che necessita di un SUpPPOIto SOZZettivo per esercitarsi, 7207 éil sapere che
dipende dal soggetto, ma é il soggetto che dipende dal sapere, dal momento
che soltanto in virti del sapere esso viene dichiarato “soggetto” e soltanto
in virty del sapere questo soggetto puo formulare una molteplicita di te-
orie, inclusa quella che il soggetto varrebbe come il supporto del sapere.



118 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

E tuttavia, non si pud non riconoscere che anche la prospettiva che
abbiamo definito dell’innegabile, la quale pure si fonda sull’ intenzione di
cogliere il sapere alla luce della verita, onde cogliere la sua verita di sape-
re, finisce per capovolgersi essa stessa nell inevitabile, nella misura in cui
viene formulata.

Cio significa che quella che abbiamo definito come “dialettica di ine-
vitabile e innegabile” (torneremo su questo tema nell’Ottava Riflessione)
trova autentico compimento soltanto nella consapevolezza che la verita, in
quanto assoluta, ¢ inoggettivabile, dunque ¢ indicibile.

Questa consapevolezza, pero, non sospende la ricerca, e dunque il dire,
ma spinge a individuare pensieri e formulazioni sempre pitl adeguati, sui
quali si esercitera certamente la critica, ma che renderanno la ricerca sem-
pre pil sofisticata e tradurranno |'intentio veritatis in forme sempre pilt
critiche ed autocritiche.

Le formulazioni critiche ed autocritiche traducono formalmente il pro-
iettarsi dell’intenzione verso la verita assoluta, che costituisce il suo fine
ideale.

L’intenzione, infatti, gravita interamente sul fine che la orienta e non
pretende di basarsi su s¢ medesima, ma anzi intende togliersi nella verita
per eliminare ogni distanza da essa.

Il linguaggio, mediante cui essa trova espressione, finisce per tradirla
nel tradurla. Nel dire siimpone la pretesa di dire la verita e viene nascosta
la consapevolezza che il dire non puo inglobare la verita, dal momento
che ¢ la verita che risolve e dissolve in sé il dire stesso.

Solo mediante il togliersi della contraffazione del vero, la quale con-
siste nella pretesa del discorso di presentarsi come verita, puo emergere la
veritd nel suo vero essere, che ¢ assoluto e per questo ¢ insemantizzabile.



TERZA RIFLESSIONE
La verita relativa o determinata o sistemica

1. La “non-verita” come “verita relativa”

el parlare della verita assoluta ¢ emerso che I’ a/#ro da essa puo venire
definito, sostanzialmente, in due modi.

Se lo si pensa secondo la logica parmenidea, e cio¢ dal punto di vista
della verita assoluta — punto di vista che puo essere solo ideale o inten-
zionale —, lo si definisce “non-veritd’, cosi come l'altro dall’essere viene
definito da Parmenide “non-essere”.

Se, invece, lo si pensa a muovere dal punto di vista empirico-formale e
cio¢ dal punto di vista dell’universo in cui si colloca il soggetto empirico
che sul tema della verita riflette e scrive, allora lo si puo definire “verita
relativa” o “determinata” o “sistemica’

Nell’intendere I’ altro dalla verita assoluta — e nell’ammettere che tale
“altro” sussista (esista), anche se non sia antenticamente -, ci si deve porre,
innanzi tutto, 'obiettivo di spiegare in quale senso e per quale ragione
viene mantenuta I'espressione “veritd’, che di contro viene radicalmente
negata nella prospettiva parmenidea: Parmenide non parlerebbe mai di
“verita relativa”.

Come ¢ possibile, dunque, conciliare la prospettiva parmenidea, che
afferma la verita solo dell’assoluto essere, ¢ la prospettiva che parla di “ve-
rita relative”, ovviamente al plurale?

A nostro giudizio, i due punti di vista possono venire fatti valere en-
trambi, a condizione di non confonderli. Il punto di vista dell’assoluto
essere, va precisato, non si profila perché ci si identifica con I’assoluto
essere. Esso, piuttosto, viene “pensato” collocandosi nell’universo in cui

cuM SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1



120 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

vige la finitezza, cosi che viene pensato a muovere dal punto di vista del
finito.

Tuttavia, intenzione ¢ quella di cogliere il finito a muovere dall’in-
finito, onde poterne rilevare il Zimite. Si puo cogliere il limite, infatti,
solo se lo si ¢ oltrepassato e, quindi, se si ¢ emersi oltre la dimensione del
finito.

Cio che si coglie, se ci si lascia guidare dall’intenzione indicata, infat-
ti, ¢ che l'universo in cui vige il finito (determinato) non ¢ sufficiente a sé
stesso, cioe non ¢ in grado di legittimarsi.

Ogni determinazione — lo si ¢ visto — si pone perché si vincola inscin-
dibilmente ad altra determinazione, in modo tale che questo universo
puo venire visto da due punti di vista, che sono radicalmente diversi.

Il punto di vista' dell’inevitabile, in forza del quale I'universo risulta
costituito di una molteplicita di determinazioni, collegate le une alle al-
tre ¢ collocantesi in una molteplicita di sistemi, rispetto ai quali esse si
dispongono con un determinato ordine.

Il punto di vista dell’ innegabile, in virtu del quale si coglie il limite di
intelligibilita dell’universo stesso e si riconosce che solo I'essere assoluto
¢ un vero essere.

2. Verita assoluta e verita relativa

Per cercare di precisare meglio il sezso dei due punti di vista, diremo
che sono “due” solo se pensati a muovere dal punto di vista del finito,
perché I'innegabile ¢ tutt’uno con il togliersi dell’universo empirico-for-
male: Uinnegabile ¢ il vogliersi dell’ inevitabile*.

V’¢ un unico modo, infatti, per intendere I’infinito a muovere dall’in-

finito stesso: lasciare che il finito si tolga e solo 'infinito sia.

1. Si veda quanto scritto, in particolare, negli ultimi due paragrafi della precedente
Riflessione. L’approfondimento della riflessione in ordine alla distinzione di innegabile e
inevitabile, invece, lo si trovera espresso a pili riprese nel presente lavoro e, in particolare,
nell’Ottava Riflessione.

2. Siveda anche A. Stella, Innegabile e inevitabile. Genesi e valore ermeneutico di una di-
stinzione intrinsecamente teoretica, in «Verifiche», 44, 1-4, 2015, pp. 47-70.



TERZA RIFLESSIONE | La veritd relativa o determinata o sistemica 121

Questo ¢ quanto viene affermato da Parmenide, il quale ci ha insegna-
to che solo 'assoluto essere ¢ veramente, cosi che I’altro da esso ¢ non-es-
sere ¢, dunque, non pud mai essere.

Tuttavia, il non essere del non-essere domanda di venire adeguata-
mente inteso. Non si puo pensare, infatti, che il finito venga cancellato e,
proprio per questa ragione, lo abbiamo definito “inevitabile”

Non si puo evitare, quindi, di fare i conti con il finito, perché esso
costituisce il presupposto da cui muove anche il suo negarsi.

In questo senso, non si pud prescindere dall’universo empirico-for-
male, anche se questo non significa affatto affermare il suo vero essere.

Se non che, 'aspetto che domanda di venire precisato ¢ il seguente:
quello che noi definiamo “imprescindibile” viene assunto, a muovere da
Platone, come se fosse “innegabile”, cioe come vero. Vero tanto quanto lo
¢ 'assoluto (I’infinito) stesso.

Orbene, di questa verita, che ¢ la verita dell’esperienza e non la verita
dell’assoluto essere, noi vogliamo ora occuparci, cercando di mostrare la
ragione per la quale le due verita devono essere collocate su due diversi
livelli o, pitt precisamente, la verita dell’esperienza puo venire definita
“veritd” solo usando estensivamente la parola.

A tale scopo, prendiamo avvio proprio dalla critica che Platone rivol-
ge a Parmenide. Come ¢ noto, tale critica ¢ stata giudicata come un’au-
tentica confutazione del Maestro e per questa ragione si ¢ parlato di
“parricidio”

In alcuni lavori — ai quali rimandiamo® —, abbiamo cercato di mostra-
re come il parricidio sia stato bensi zentato, ma non qﬁ‘tz‘immmte realiz-
zato, perché la confutazione si ¢ basata, sostanzialmente, su di un unico
argomento e cio¢ sull’impossibilita di negare I'esperienza: per negare
I'esperienza, la si deve comunque presupporre.

3. Segnaliamo i seguenti lavori: A. Stella, I/ concetto di “relazione” nell opera di Severino. A
partive da “La struttura originarvia’, cit., pp. 257-298; 1d., Sul riduzionismo. Dal riduzioni-
smo teoretico al riduzionismo teorico, Aracne, Canterano (RM) 2020, pp. 61-86; A. Stella, G.
lanulardo, Plato and Parmenides’ Parricide. Some Theoretical Reflections, in A. Zabalza et C.
Grard (sous la direction), Mélanges en ["honneur du Professeur Jean-Marc Trigeaud, Editions
Biere, Bordeaux, 2020, pp. 143-153.



122 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Questo argomento sezzbra confutare il punto di vista di Parmenide,
ma semplicemente perché non si ¢ riflettuto a sufhcienza sul concetto di
“negazione” e sul concetto di “presupposto’”.

Se si fosse riflettuto con attenzione sul concetto di “negazione”, sareb-
be emerso che la negazione formale, la quale si dispone estrinsecamente
sul negato — e per questo vale come la “funzione logica del negare” -,
per essere negazione domanda di essere determinata e cio¢ domanda di
negare qualcosa: la negazione di nulla ¢ negazione-nulla (riprenderemo il
tema nell’annotazione seconda al paragrafo 6 della presente Riflessione
¢ nel paragrafo 5 dell’Ottava Riflessione).

Cio che rende determinata la negazione, insomma, ¢ precisamente la
determinatezza del negato, cosi che la negazione formale mostra inequi-
vocabilmente il suo limite di intelligibilita: essa postula proprio cio che
vorrebbe negare e cid non puo non configurare una contraddizione.

Quanto detto ha importantissime ricadute. In particolare, consente di
rilevare il limite dello stesso principio di non contraddizione, che risulta
cosi un principio solo formale e che, per questa ragione, non puo venire
confuso con |’ incontraddittorio®, ossia con il | fondamento che emerge inve-
ce oltre’'universo empirico-formale, del quale lascia trasparire Iintrinseca
contraddittorieta.

Il principio di non contraddizione, infatti, poggia sulla forza dispie-
gata dalla zegazione della contraddizione. Se non che, ¢ precisamente la
negazione che, per negare la contraddizione, finisce per richiederla’, per-
ché solo la posizione della contraddizione evita che la negazione si risolva
in una negazione indeterminata, ossia in una negazione di nulla (nulla
come negazione).

Se, inoltre, si fosse riflettuto attentamente sul concetto di “presuppo-
sto’, allora se ne sarebbe colto Iautentico significato. Esso ¢ tale in quanto
posto prima (pre) della sua posizione legittima: posto prima di venire vera-
mente posto. E proprio questa, in effetti, ¢ la natura del “fatto”.

4. Siveda A. Stella, Incontraddittorio e principio di non contraddizione. Una distinzione
teoreticamente necessaria, in «Giornale di Metafisica», NS, XXXVIII, 1, 2016, pp. 318-
339. Riprenderemo il tema, come anticipato anche nel testo, nel paragrafo 6 della presente
Riflessione e nelle annotazioni in esso contenute.

S. Abbiamo affrontato il tema anche in A. Stella, Contraddizione e contraddirsi in Severino:
alcune riflessioni critiche, in «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», CVI, 1, 2014, pp. 41-70.



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 123

Se i positivisti fanno valere il punto di vista secondo il quale contra
Jfactum non valet argumentum, di contro una concezione che sia auten-
ticamente filosofica non puo non rilevare che il fatto ¢ tale perché “fatto
essere’, ossia perché presentificato (reso presente) dal sistema che lo rileva e
lo rileva come presente all’interno di un sistema determinato.

Il suo essere, quindi, subisce un doppio vincolo: il vincolo al sistema che
lo rileva ¢ il vincolo al sistema in cui si colloca.

Per questa ragione, dal punto di vista dell’assoluto essere, ¢ cio¢ del-
la verita assoluta, esso, configurandosi come “altro” dall’essere, non puo
non venire definito “non-essere” o “non-veritd’, proprio in quanto 7on
autonomao € non autosuﬁciente.

Di contro, dal punto di vista del sistema empirico-formale, che ¢ poi
il sistema nel quale si pone il soggetto nel suo pensare (inteso come at-
tivitd) e nel suo dire, esso puo venire definito un “ente” (o un “insieme
di enti”), ossia un “essere determinato”, od anche una “verita determina-
ta’, quando corrisponde a determinate caratteristiche che cercheremo di
individuare.

Come ¢ gia emerso, noi indichiamo come innegabile la prospettiva,
idealmente colta, che si fonda sull’assoluto e come inevitabile il punto di
vista che ¢ proprio del relativo.

Piti precisamente, ’assoluto ¢ ['innegabile stesso, si che la prospetti-
va dell’innegabile emerge proprio in virtl del fondamento assoluto.
Quest’ultimo ¢ innegabile sia perché costituisce il fondamento di quella
stessa negazione che pretenderebbe di negarlo sia perché, essendo asso-
luto, ¢ fuori dalla portata della negazione e quindi non puo subirne ’e-
sercizio, il quale inoltre — lo abbiamo visto — ¢ sempre estrinseco e mai
effettivo, se ¢ inteso come la funzione del negare®.

Di contro, 'universo empirico-formale configura /’inevitabile sia per
la ragione che il dato (il fatto, la determinazione) costituisce il presupposto

6. Lanegazione autentica, pertanto, deve venire intesa come il zegarsi, ossia come “atto”:
come il venir meno a sé, od anche il trascendersi, di cid che non ¢ I'assoluto essere. Dunque,
come il negarsi trascendentale della stessa negazione formale, in quanto altra dall’assoluto
e in quanto pretesa negazione di esso. Ovvio che si parla del trascendersi di qualcosa se, ¢
solo se, si muove dal presupposto della sua posizione, cosi che si patlerd del trascendersi
del finito solo collocandosi nell’universo empirico-formale, del quale la coscienza, ispirata
(condizionata) dall’assoluto, coglic il limite. E si parla del negarsi della negazione formale
solo presupponendone la posizione.



124 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

dell’attivita del negare sia per la ragione che il presupposto configura /’i-
nevitabile espresso in forma esemplare, valendo come la condizionante
posizionale di ogni posizione di fatto comparente: ogni posizione deter-
minata richiede altra posizione determinata per determinarsi.

Allorché ci si colloca nell’universo empirico-formale (in cui vige la
ﬁnitezza), pertanto, il fatto non puo venire eliminato (mnce[/ﬂto). Puo
venire eliminato #7 fatto, ma non i/ fatto in quanto tale. Un fatto, se
viene eliminato, viene cio¢ semplicemente sostituito da un altro fatto.

Il confronto con i fatti, dunque, ¢ imprescindibile (inevitabile). E tut-
tavia, /imprescindibile (inevitabile) non é 'innegabile.

Il fatto non ¢ innegabile perché, subordinandosi ad un doppio vincolo
— quello al sistema che lo rileva e quello al sistema che lo contiene — ¢ non
assoluto, ma finito, determinato.

La sua determinatezza, piu radicalmente, ¢ vincolata proprio alla ne-
gazione chelo determina perché lo limita. L identita determinata, infatt,
¢ segnata da un limite, quel limite che impone all’identico di poggiare sul
diverso, ossia sulla zegazione di s¢ medesimo.

Per chiarire ulteriormente questo concetto, che ¢ molto importan-
te, ricordiamo che, secondo quanto affermato nel terzo paragrafo della
Seconda Riflessione, la caratteristica del /imite ¢ quella di presentare due
facce, una che guarda verso cio che ¢ limitato ed una che guarda verso cio
che ¢ limitante.

Questo significa che il determinato (finito), in quanto segnato dal
limite, non soltanto non puo esibire un’identitd autonoma e autosufh-
ciente, come ¢ per I’assoluto, ma altresi non puo evitare che la sua identi-
ta si costituisca in forza del riferimento alla differenza.

Se, pertanto, I’identita si costituisce poggiando sulla differenza, allora
la differenza risulta essenziale all’identitd, in modo tale che I’identita s;
struttura in s¢ in forza della presenza della differenza, che rappresenta la
stessa negazione dell’identita, e cid non pud non decretare [intrinseca
contraddittorieta del determinato.

Il determinato, ossia il finito, ossia /’inevitabile, in ragione del di-
scorso svolto non puo non risolversi innegabilmente nel suo contraddirsi
in atto e questo suo contraddirsi non pud non significare il suo stesso
trascendersi.



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 125

Tale “trascendimento’, tuttavia — desideriamo ripeterlo per evitare di
essere fraintesi —, non va inteso come una cancellazione empirica, ma un
togliersi nell’assoluto, affinché solo lassoluro (I'innegabile) sia.

Ebbene, le considerazioni svolte ci inducono ad affermare che Iesse-
re dell’assoluto ¢ [unico essere autentico, laddove il relativo esiste, cio¢ si
presenta, coincidendo con I'universo empirico-formale e con le determi-
nazioni in esso contenute, ma non ¢ veramente, assolutamente.

Ne consegue che I'intero universo empirico-formale, nell’intenzione
di un autentico fondamento, di una verita che esso non trova in s¢, in tale
fondamento e in tale verita si toglie, perché solo togliendosi nella verita
esso puo diventare finalmente vero.

Il fondamento intenzionato dall’universo della finitezza, pertanto,
non ¢ “fondamento” perché ha valore tetico, cio¢ perché pone e legittima
tale universo, ma perché ha valore ablativo, ossia per la ragione che im-
pone al finito di venir meno a sé stesso: il fondamento assoluto legittima
['universo dei determinati solo nel toglierlo e nel farlo essere uno con il
fondamento stesso.

Non di meno, non si puo evitare di considerare anche un altro aspet-
to, che consente di esplicitare ulteriormente la ragione che ci induce a
parlare di “inevitabile” e a non risolvere il finito in una sua eliminazione
(cancellazione).

Se il fatto venisse eliminato, si produrrebbe la cancellazione dell espe-
rienza, ciot la cancellazione del presupposto di ogni discorso e di quel pen-
siero che si ritrova dietro ogni discorso.

Si pretenderebbe, insomma, di ridurre il toglimento trascendenta-
le dell’universo empirico-formale alla sua eliminazione empirica, senza
accorgersi di riproporre in tal modo proprio quella dimensione empiri-
co-formale che si vorrebbe eliminare.

Chiarita la necessita di distinguere I’innegabile dall’inevitabile non-
ché la funzione dell’inevitabile, si puod procedere ora a specificare il sezso
della parola “veritd” usata per cio che é solo inevitabile.

Se il fatto ¢ rilevato come presente in un qualche sistema, il quale ¢ for-
mato da una molteplicita di altri fatti, parimenti presenti in quel sistema,
si dira, allora, che ¢ “vero” che esso ¢ presente in quel sistema e, in questo
modo, si tornera ad usare, appunto, la parola “verita”



126 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Cio che abbiamo voluto sostenere, con quanto appena detto, ¢ che
non si tratta, nel caso indicato, di una verita assoluta, ma di una verita
relativa, perché vincolata ad una serie di fattori.

La domanda che sorge ¢, allora, la seguente: perché continuare a par-
lare di verita, se non si tratta di una verita autentica, cio¢ assoluta?

La ragione non ¢ una “ragione forte”; sarebbe meglio, quindji, parlare
diun “motivo”. Il motivo ¢ che la parola “verita” si ¢ imposta nell’ uso della
lingua. Non si trova un’altra parola che indichi altrettanto bene la corri-
spondenza (o la coerenza) che sussiste tra un assunto e le conseguenze che
da quell’assunto derivano.

Orbene, quando questa corrispondenza (coerenza) sussiste, si dira
che le conseguenze sono vere relativamente a quell assunto, cosi che la
veritd determinata va intesa non nel senso della verita incondizionata,
ma della verita condizionata a premesse, a presupposti.

Essa, ci sembra opportuno ribadirlo, va intesa nel senso della corri-
spondenza o dell’ esattezza. Si tratta, insomma, di una veritd funzionale o
operazionale, non di una verita teoretica.

3. Verita relativa come “corrispondenza”

Quanto detto ci consente di precisare che la concezione corrisponden-
tista della veritd, che riguarda appunto I'adeguatezza (adaequatio) di un
fatto (rei) ad un enunciato o al pensiero che I'enunciato esprime (e intel-
lectus), non fa riferimento alla verita feoreticamente intesa, ma formalmen-
te intesa, una verita sempre condizionata e che, anzi, ¢ tale proprio perché
corrisponde correttamente (esattamente) alle condizioni cui sottosta.

Quando si dice, per esempio, “¢ vero che x ¢’¢”, si presuppongono va-
rie condizioni. In primo luogo, si presuppone I'io che enuncia e si pre-
suppone, poi, che sia dotato di un sistema di rilevamento o. che gli con-
sente di rilevare la presenza di x e di rilevarla all’interno di un sistema o
in cui, oltre a x, ci sono altre presenze, esse stesse rilevate con il medesimo
sistema di rilevamento (), il quale ovviamente non deve venire confuso
con il sistema che contiene x ¢ le altre presenze: quest’ultimo ¢ il sisterma
di contenimento (o).



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 127

Si presuppone, inoltre, una lingua che consenta di esprimere quello
che si ¢ rilevato e che consenta di categorizzare x, ossia di assegnargli un
codice che coincide con un nome, in modo da saturare la variabile.

Per queste ragioni, parliamo di “verita relativa’, relativa alle condizio-
ni che consentono di determinarla, o di “veritd determinata’, appunto
perché non assoluta, o di “verita sistemica’, appunto perché inscritta in
un sistema.

A proposito dell’iscrizione in un sistema, c’¢ da dire che ogni deter-
minazione (cosa) si inscrive almeno in un sistema, ma pud inscriversi an-
che in una molteplicita di sistemi. Essa, inoltre, puo venire considerata, a
sua volta, un sistema, il sistema delle determinazioni che contiene.

Cio vale a fortiori per un qualsiasi oggetto. Una penna, ad esempio,
si inscrive nel sistema “oggetti sopra questo tavolo”, ma anche nel siste-
ma-categoria “oggetti per scrivere” od anche “oggetti di cancelleria”

A sua volta, la penna ¢ un sistema perché ¢ un insieme: I’ insieme delle
parti che la costituiscono e che sono i suoi elementi. Questo ¢ il discorso
che viene fatto se ci si ferma al sistema dell’esperienza percepita con i sensi.

Ma, come sappiamo, il nostro sistemna percel‘tz'vo-semibz'[e pu(‘) venire
potenziato, in modo tale che anche gli elementi, che sembrerebbero pri-
ma facie semplici, possono venire ulteriormente analizzati e costituire
cosl essi stessi un nuovo sistema.

Ciascun sistema, quindji, ¢ formato da pili elementi e di ognuno di essi
si dira che “¢ vero” che fa parte di quel sistema, se appunto in esso viene in
qualche modo rilevato, cosi che la veritd determinata ¢ anche sistemica e
lo ¢ in un duplice senso: sia perché viene rilevata come presente all’inter-
no di un sistema sia perché essa stessa pud venire considerata un sistema.

L’ uso della parola “verita” ¢ dunque legittimato dal fatto che si inten-
de asserire che gualcosa é come si dice che sia, appunto per la corrisponden-
za che sussiste tra il fatto (la cosa) e ’enunciato.

Questo tipo di verita prevede il suo contrario, e cio¢ la “falsitd”, che
indica la non-corrispondenza. La logica formale, almeno nella sua forma
pill comune, ¢ una logica bivalente, ossia si costituisce di due valori di
verita: il Vero e il Falso.

Di contro, la verita teoretica é assoluta, cosi che, non essendoci altro
da essa, non ¢’¢ neppure una non-verita.



128 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Poiché, pero, 'esperienza viene assunta — dalla prospettiva dell inevi-
tabile — come qualcosa che si contrappone all’assoluto essere, nonostante
non si disponga al medesimo livello, allora si finisce con il considera-
re le verita empiriche come verita relative, dal momento che sono verita
non-assolute.

A rigore — se, ciog, ci si disponesse dalla prospettiva dell innegabile -,
si dovrebbe riconoscere che I’assoluto non si puo contrapporre ad alcun-
ch¢, dal momento che la contrapposizione ¢ una relazione.

1l parlare di veritd non-assolute (o relative), pertanto, non risulta auten-
ticamente legittimato, da un punto di vista teoretico, per la ragione che con
questa formulazione si ammette che I"assoluto possa trovarsi, in una qual-
che misura, contrapposto al relativo, dunque i relazione con altro da sé.

Sidovrebbe pervenire, invece, a questa fondamentale consapevolezza:
I’assoluto non entra in alcun modo in relazione con il relativo e, quan-
do si parla dell’assoluto come fondamento, si deve interpretare questa
espressione nel senso che [assoluto condiziona i determinati senza venire
condizionato da essi (presupposti come essenti).

Il condizionamento dell’assoluto, insomma, ¢ un condizionamento
unilaterale: ¢ in virtu dell’assoluto che si riconosce il carattere limitato
del relativo, ma non vale la reciproca, cio¢ non ¢ in virtu del relativo che
si pone 'assoluto, il quale si pone solo in virt di sé stesso, ammesso poi
che la sua sia una “posizione”. Meglio dire, allora, che 'assoluto é in virtt
di sé stesso, valendo proprio come I’ essere.

Se, pero, ci si colloca nell’universo empirico-formale, dove sono con-
tenute le determinazioni, allora si potra anche dire che si perviene alla
consapevolezza della necessita dell assoluto perché si riconosce I'insufh-
cienza dell’'universo dei determinati.

Se non che, non ¢ tale consapevolezza che pone 'assoluto, ma, vice-
versa, ¢ in virtli dell’assoluto, il quale ispira (condiziona) la coscienza, che
¢ possibile riconoscere il /imite del determinato.

Quest ultimo, proprio in quanto segnato dal limite, 7o% é veramente,
ma solo relativamente e per questa ragione abbiamo detto che ¢ pit cor-
retto parlare della sua “esistenza” piuttosto che del suo “essere”

Quanto detto ci aiuta a comprendere il sezso del “so di non-sapere” so-
cratico: se so che 7on so la veritd, ¢ perché la verita mi consente di sapere.



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 129

E cosi, quando Pascal, ponendosi dal punto di vista di Dio (cioe della
veritd), che si rivolge a chi lo cerca, ¢ riprendendo un motivo agostinia-
no, scrive “Consolati: tu non mi cercheresti, se non mi avessi trovato™,
egli esprime il medesimo concetto: ¢ iz virts della verita che mi illumina
che posso sapere di non possederla e sono indotto a ricercarla.

L’equivoco consiste proprio nella pretesa di possedere la verita asso-
luta, alla quale invece ci si deve affidare per essere da essa posseduti, cioe
illuminati, anche se questo modo di esprimersi configura un’immagine.

Il concetto che sta dietro all'immagine ¢ quello che ¢ stato indicato
sopra: la verita assoluta condiziona senza venire condizionata.

Tuttavia, il condizionare della verita assoluta non ¢ un condizionare
empirico, bensi trascendentale, nel senso che il condizionare della verita
assoluta non si esprime mediante una relazione, ma mediante il suo sem-
plice essere.

E in virtt dell’assoluto essere che i relativi vengono colti nella loro rela-
tivitd e, dunque, nel loro esistere, che non pud venire confuso con I’ essere.

Cio che esiste, infatti, coesiste, ossia esiste vincolato ad altri esistenti, i
quali si condizionano vicendevolmente. Per questa ragione, si tratta di
“presupposti’, cio¢ “posti prima” di essere veramente posti.

In altre parole: ogni determinazione presuppone l'esistenza di altre de-
terminazioni, perché ¢ funzione della loro esistenza (dipende dalla loro
esistenza), cosi che si configura un diallele: ciascun determinato (A) pre-
suppone 'esistenza dell’altro da sé (non-A), ma senza che Ialtro sia in
grado di fondare I'uno, né I'uno I'altro, in modo tale che si configura un
circolo vizioso o, se si prcferisce, un regressus in indeﬁniz‘um.

Annotazione

Nel testo del paragrafo, che si conclude con la presente annotazione, abbiamo
indicato il profondo pensiero di Pascal: “tu non mi cercheresti, se non mi avessi
trovato’.

7. B.Pascal, Pensée, n. 806, Guillaume Desprez, Paris 1760; trad. it. di P. Serini, Pensieri,
n. 806, Mondadori, Milano 19807, p. 439. Si veda anche I'annotazione alla fine del presen-
te paragrafo.



130 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il motivo del “cercare” e del “trovare” Dio deve venire essenzializzato e colto,
innanzi tutto, in questo senso: si pu(‘) cercare solo perché si sa di mancare e, se si
sa, vuol dire che si sa in virtli di Dio stesso (del sapere stesso).

Tale tema ¢ bensi tipicamente agostiniano, ma ci pare innegabile il riferimento
al “so di non-sapere” socratico, nel quale é i/ sapere che fonda la possibilita di
non-sapere, ossia la coscienza che la verita trovata (la doxa, opinione, cio¢ la
verita relativa) non ¢ la veritd effettivamente cercata (I’ epistemne, cio¢ la verita
assoluta).

Detto nei termini da noi usati, & i virtu della verita assoluta che si riconosce la
veritd relativa, perché si coglie il limite da cui essa ¢ segnata.

Agostino tratta il tema sia nelle Confessioni, a muovere proprio dalla Prima, in
cui scrive: “Ma come potrebbe invocarti chi non ti conosce? [...] Loderanno
il Signore coloro che lo cercano, perché cercandolo lo trovano™, sia nel De
Correptione et Gratia (La Correzione e la Grazia) in cui scrive: “Desiderare au-
xilium gratiae initium gratiae est™.

Il tema, che ¢ fondamentale, viene ripreso da Bernardo da Chiaravalle, che cosi
scrive: “Nemo te quaerere valet nisi qui prius invenerit [Pud cercarti solo chi gia
ti abbia trovato]”'. E ancora: “Non possunt quaerere non habentes [Non puo
chiedere se non chi gia possiede]”"".

4. Le ‘due” verita

Riteniamo necessario chiarire ulteriormente i concetti di “verita asso-
luta” e di “verita relativa o determinata’.

Il nodo cruciale ci sembra questo: la concezione che intendiamo
proporre nega che possa esservi una relazione tra le due verita indicate.
Questa negazione qualifica la nostra posizione e la differenzia dalle altre,
che pure parlano di verita assoluta e verita relativa.

Come giustificare la nostra concezione ? Come giustificare la negazio-
ne della relazione che intercorrerebbe tra di esse?

8. Agostino, Confessiones, Primus Liber, 1, 1; ed. it. a cura di C. Carena e M. Pellegrino, Le
confessioni, Cittd Nuova Editrice, Roma 1965, p. 5.

9. Agostino, De Correptione et Gratia,1,2;in Id., Tutte le Opere, introd. e note di A. Trape,
trad. it. di M. Palmieri, La Correzione e la Grazia, NBA, Cittd Nuova Editrice, Roma 1987,
pp.(CC§11—456. Il tema ¢ trattato anche nel De Trinitate, gia citato, in particolare nel libro
15(2,2).

10. Bernardo da Chiaravalle, Liber de diligendo Deo, V11, 22.

11. Bernardo da Chiaravalle, Sermones de diversis, XXXVII, 4.



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 131

L’uso della stessa parola “veritd” sembrerebbe imporre quella relazio-
ne che noi, invece, neghiamo. Il fatto ¢ che noi non neghiamo che esista
una relazione linguistica, ossia che, dal punto di vista del linguaggio non-
ché dell’universo empirico-formale, si possa fare riferimento a “due” tipi
di verita.

Cio accade per la ragione che il linguaggio assimila anche cio che
non ¢ assimilabile e traduce in senso orizzontale anche ci6 che emerge
verticalmente.

Ora, la verita relativa, come abbiamo detto nel paragrafo precedente,
¢ in realta la “corrispondenza” o I “esattezza” che sussiste tra le premesse e
Iesito di un procedimento (in estrema sintesi, tra I’antecedente ¢ il con-
seguente) o tra il sistema e i suoi elementi.

Non a caso, la formula che si potrebbe usare, per esprimere ogni tipo
di verita relativa, ¢ la proposizione condizionale: “Se x;, allora y”, dove y
vale come verita relativa che consegue (¢ vincolata, dipende) da x o, pit
precisamente, il valore che satura la y dipende dal valore che satura la x,
cosi che la verita del valore di y ¢ funzione della verita del valore di x.

Tale formula indica Iimplicazione logica, se viene intesa in senso logi-
co cio¢ a priori, o il nesso causale, se viene intesa in senso empirico cio¢ a
posteriori.

Essa esprime iz nuce cid che caratterizza il “meccanico’, giacché un
meccanismo ¢ una procedura regolata ¢ la regola (o la legge, nel caso della
relazione causale) ¢ cio che stabilisce quale conseguente deve seguire un
determinato antecedente.

In tal modo, I'implicazione sta a fondamento di ogni spiegazione
meccanicistica, appunto perché esprime in forma essenziale la conse-
quenzialiti e, dunque, il vincolo tra (almeno) due entita.

La verita relativa, infatti, ¢ vincolata e proprio questo vincolo ad altro
da sé la rende relativa.

Si mantiene la stessa parola “verita” perché questo ¢ I'uso comune,
ma in effetti la verita ¢ tale se, e solo se, ¢ autonoma e autosufficiente, cioe
se ¢ assoluta. E la verita ¢ assoluta perché ¢ libera da relazioni, sciolta da
vincoli, cosi che non pud venire determinata.

Cio che si deve “determinare” ¢ precisamente questo: che essa non
puod venire determinata. E la “sua” indeterminabilitd (inoggettivabilita)



132 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

non costituisce la sua “determinatezza’, ma I’impossibilita di venire assi-
milata a cio che si colloca nell’universo empirico-formale.

Dire che essa ¢ “determinata come indeterminata e indeterminabile”,
insomma, equivale a dire che essa ¢ ir7iducibile a determinazione, con la
consapevolezza che anche I’“irriducibilitd” corre il rischio di venire as-
sunta come una “sua’ determinazione intrinseca, laddove tanto I’inde-
terminabilitd quanto Iirriducibilita valgono soltanto come le proprieta
che le vengono attribuite dalla coscienza che su di essa riflette, dunque che
la riduce ad “oggetto”

La veritd assoluta, dunque, puo presentare delle qualita solo nella mi-
sura in cui viene ridotta a contenuto della coscienza, cosi che essa viene
condizionata e, pertanto, viene negata nel suo valore di condizione in-
condizionata e condizionante.

Tale coscienza, non di meno, proprio per la ragione che si dispone su
un contenuto determinato e su di esso medita, si colloca inevitabilmente
nell’'universo empirico-formale, ancorché venga innegabilmente condi-
zionata dalla condizione incondizionata e condizionante.

Cio conferma che quelle che vengono attribuite alla verita assolu-
ta (alla condizione incondizionata) non sono altro che qualificazioni
estrinseche, le quali vengono poste relativamente (in contrapposizione,
che ¢ una relazione negativa) a ciod che caratterizza gli elementi presenti
nell’universo stesso.

Senza la coscienza della necessita che essa non venga ridotta ad elemen-
to dell’universo, quindi, si corre il rischio di equivocare, dimenticando
che la verita assoluta ¢ richiesta dall’'universo empirico-formale come
proprio fondamento precisamente per la ragione che ad esso non si riduce
e, dunque, vale come ulteriore rispetto ad esso.

In sintesi: se il fondamento ¢ autentico, allora non puo non essere
irriducibile al sistema che fonda. In quanto incluso nel sistema, infatti, il
fondamento decade a mero elemento del sistema stesso e perde innegabil-
mente il suo valore.

Proprio per le ragioni addotte, la verita assoluta non puo entrare in
relazione con altro da sé¢, dunque nemmeno con la verita relativa (de-
terminata). E tuttavia, la veritd assoluta, pur senza entrare in rapporto,



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 133

condiziona la verita determinata, appunto senza subire il condiziona-
mento da parte di quest’ultima.

Abbiamo definito “unilaterale” questo condizionamento, ma potrem-
mo definirlo anche “trascendentale”, per contrapporlo al condiziona-
mento “empirico-formale” (o “fattuale”), che si realizza mediante il 72p-
porto che si stabilisce tra i termini che si condizionano reciprocamente.

Il rapporto, se inteso come costrutto mono-diadico, ¢ biunivoco, ossia
concerne entrambi i termini reciproci, che per questo sono complanari e
valgono, ciascuno, come condizionante (I’altro) e come condizionato
(dall’altro).

Di contro, il condizionamento trascendentale indica I'influenza uni-
laterale che la condizione incondizionata (la verita assoluta) esercita su
ciod che ¢ condizionato, inclusa la veritd determinata, la quale ¢ verita
condizionata.

La verita condizionata, a rigore, subisce un condizionamento che si di-
spone su di un duplice livello.

Il condizionamento empirico-formale, che la vincola ad un assunto e
che la pone come determinata dall’assunto da cui consegue (o dal siste-
ma che la contiene).

Il condizionamento trascendentale, che la vincola alla verita assoluta
e che costituisce non soltanto la ragione per la quale si riconosce il limite
di quell’assimilazione che induce a definire “veritd” anche la verita rela-
tiva, ma anche la 7agione per la quale, in quanto relativa, essa ¢ determi-
nata, cosi che anche essa non pud non togliersi come ogni determinato.

Si potrebbe aggiungere, per precisare ulteriormente, che la verita
determinata viene definita “veritd” perché intenderebbe esibire gli stessi
caratteri della verita assoluta e cio¢ I’autonomia e I'autosufficienza, che
decreterebbero il suo “valore oggettivo”

Se non che, essendo una verita condizionata, essa non puo avere al-
cun valore oggettivo (cioe valere in sé e per 5é), valore che spetta solo alla
verita assoluta.

Ci si potrebbe riferire, a questo proposito, alle verita scientifiche, le
quali, specialmente se considerate in una prospettiva scientistica, non
infrequentemente vengono considerate “oggettive”, perché si ritiene che
esse costituiscano I'espressione vera dello stato delle cose, cioe della realta.



134 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Nel considerarle tali, non ci si avvede, da un lato, che la realta dell’e-
sperienza non ¢ oggettiva, cio¢ totalmente indipendente dal condiziona-
mento del soggetto, ma anzi ¢ fortemente condizionata da quest’ultimo;
dall’altro, che non v’¢ un unico modo di cogliere I'esperienza, poiché il
coglimento ¢ legato al sistema di rilevamento nonché al sistema ermeneuti-
co (ideale e culturale) in forza del quale si interpretano i dati di esperienza
che vengono rilevati.

Nel caso del soggetto, il suo naturale sistema di rilevamento ¢ il pro-
cesso percettivo, il quale ¢ il medesimo in tutti coloro che presentano una
struttura biologica e funzionale integra.

Tuttavia, la scienza contemporanea che si occupa della percezio-
ne afferma che il processo percettivo, il quale costituisce un processo
cognitivo di ordine inferiore, per realizzarsi necessita dell’integra-
zione di almeno due processi cognitivi di ordine superiore: la catego-
rizzazione e il ragionamento. Per questa ragione, oggi si parla di “ciclo
percettivo-inferenziale”

Il ragionamento, infatti, ¢ essenziale, nella sua forma induttiva, per
formulare le categorie empiriche che poi verranno assegnate, in via de-
duttiva, a ciascun percetto. Si tratta, appunto, di processi cognitivi, cioe
di processi meccanici, dunque inconsci, ma che dimostrano il ruolo del
soggetto nella configurazione del campo percettivo'.

Cio testimonia che quella che ordinariamente viene definita “realta”
¢ una realtd zon oggettiva, ma fortemente condizionata e modellata dal
soggetto, cosi che anche le verita scientifiche, che tale realtd intendono
restituire, non possono venire considerate, 4 fortiori, “oggettive”, ma solo
“oggettuali’, e sono pill 0 meno corrispondenti sia all’oggetto assunto
come cio che si progetta di conoscere sia ai principi che stanno alla base
del conoscere stesso.

Per concludere su questo punto e ricapitolare, diremo che la verita de-
terminata, poiché condizionata, dipende da altro da sé e non puo venire
considerata verita assoluta, quindi non ¢ assolutamente verita, ma solo
relativamente.

12. Abbiamo approfondito questo tema in A. Stella, Su/ riduzionismo. Dal riduzionismo
teoretico al riduzionismo teorico, cit., pp. 109-203.



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 135

Non si deve mai dimenticare, infatti, il suo dipendere dal sisterna di
rilevamento e dal sistema di contenimento, che stanno alla base anche del
vincolo che sussiste 74 le presenze stesse del sistema, le quali costituisco-
no le “sue” verita determinate.

Annotazione

Assoluto e relativo, cosi come determinato e indeterminato, costituirebbe-
ro, secondo Aristotele, termini contraddittori, perché tra di essi sussisterebbe
un’opposizione che non prevede stati intermedi. L’opposizione che prevede
stati intermedi, infatti, sussiste tra termini contrari.

Cio che vorremmo risultasse dal discorso che stiamo svolgendo ¢ che, in primo
luogo, questo vale se, e solo s, ci si ferma all’aspetto linguistico, nel senso che
assoluto e relativo vengono considerati due semantemi. Non si nega che essi
siano anche due semantemi; ci si chiede, piuttosto, se essi siano soltanto ed es-
senzialmente due semantemi.

In quanto tali, essi si pongono contrapponendosi e ci6 dipende dal fatto che la
determinatezza del significato del primo termine si pone perché si oppone alla
determinatezza del significato dell’altro. E cosi, se “relativo” significherebbe
“non-assoluto’, altrettanto “assoluto” significherebbe “non-relativo”

Se questo fosse I'unico modo per pensare questi due termini, allora I’assoluto
non potrebbe sottrarsi alla relazione che lo vincolerebbe al relativo. In questo
caso, perd, non sarebbe mai veramente “assoluto’, appunto perché non potreb-
be mai sottrarsi alla relazione, cioé al vincolo ad altro da sé.

Da cio si evince che il valore dell’assoluto non puo venire ridotto al significato
che gli attribuisce la parola, la quale, proprio in quanto parola, fa valere un
significato determinato anche se, nel caso dell’assoluto, si intende dire che la
determinatezza di tale semantema esprime |'indeterminabilita del significato
indicato.

Il valore intenzionato, insomma, non pud venire confuso con i/ significato as-
segnato dal linguaggio: il significato ¢ una definizione del valore, il quale, pero,
emerge oltre la determinatezza che la definizione vorrebbe attribuirgli, cost
che si esprime propriamente nella consapevolezza del limite della significazione
stessa.

In altri termini: il significato determinato della parola “assoluto” ¢ che esso “non
¢ determinato né ¢ determinabile’, essendo sciolto da ogni vincolo (relazione).
Come si vede, la contraddizione ¢ interna al linguaggio. Eil linguaggio, infat-
ti, che dice anche cio che dichiara indeterminabile e cio¢ ingloba nel proprio



136 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

universo (sistema) anche quel fondamento che, per fondare effettivamente il
sistema, non pud non emergere oltre di esso, pur avendo un’influenza su di esso
(una volta che il sistema sia stato presupposto).

Nel dire che 'assoluto ¢ indicibile — questo ¢ il nodo - si configura una con-
traddizione che domanda di venire risolta. Se la si risolve valorizzando il dire,
perché si ritiene che I'indicibile appartenga ad una filosofia esoterica, allora si
riduce ’assoluto a determinazione; se, invece, la si risolve valorizzando ’inse-
mantizzabilita dell’assoluto, allora si riconosce eo ipso la trascendenza dell’asso-
luto rispetto all’ordine empirico-formale, il quale viene cosi colto nel suo limite
costitutivo: richiedere un fondamento senza poter mai poggiare su di esso.
Qui si ripropone il tema al quale accennavamo in precedenza: tra la verita
assoluta e 'universo delle verita relative (determinate) non pud esservi una
relazione.

In effetti, se ci si ferma al modo in cui il linguaggio dispone le parole ¢ i loro
significati, allora non ci si puo sottrarre alla relazione, perché la relazione costi-
tuisce la struttura dell ordine formale. Ogni determinazione, che sia empirica o
concettuale, si pone solo perché si contrappone ad ogni altra determinazione e
la contrapposizione ¢ una relazione.

Del resto, anche se si dicesse che assoluto e relativo sono iz alternativa, tali
cio¢ che aut si pone 'uno aut Ialtro, non si eviterebbe la relazione, stante che
Ialternativa ¢ una relazione disgiuntiva esclusiva. Cio significa che i due termini
si escludono, ma solo perché si sono determinati nel riferirsi 'un Ialtro, ossia
perché sono termini correlativi e per questo reciproci.

Se, di contro, si intende cogliere il valore della parola “assoluto’, allora non si
puo non andare oltre la dimensione linguistica. Tale dimensione — come ab-
biamo visto — produce la contraddizione per la quale, per un verso, si assegna
all’assoluto il significato di “sciolto da relazioni’, ma, per altro verso, si nega
tale significato perché si pone I'assoluto in relazione con il sistema in cui vige
il relativo.

In tal modo, le due parole (assoluto e relativo) vengono incluse entrambe nella
relazione che, nel contrapporle, le vincola. Esattamente come nel caso del de-
terminato e dell’indeterminato, ma anche del finito e dell’infinito.

L’errore non consiste nell’uso di tali parole (assoluto, infinito, indeterminato),
come se esse esprimessero significati (concetti) privi di senso, secondo quanto
espresso dalle concezioni antimetafisiche, ma nella mancanza della consapevo-
lezza critica che si dovrebbe affiancare all’uso.

La consapevolezza, cio¢, che il significato di queste parole emerge oltre la deter-
minatezza che gli compete in quanto significato, si che I'immediatezza formale



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 137

del significato subisce un’intrinseca mediazione in virtu di cio che costituisce il
valore che si intende significare.

L insemantizzabilita dell’assoluto, insomma, non risolve in sé il valore dell’as-
soluto: cio equivarrebbe a ridurre il valore a semantema, costruendo appunto la
contraddizione. Di contro, I’ insemantizzabilita ¢ indice dell’emergenza dell’as-
soluto, il quale emerge anche oltre Iinsemantizzabilita medesima e in questa
emergenza consiste il suo valore.

Se, pertanto, delle parole indicate (assoluto, infinito, indeterminato) si assume
il significato meramente linguistico, allora consegue che indeterminato e in-
finito — oltre che assoluto — zon sono cio che dicono di essere. L’ indeterminato
non ¢ tale perché si pone negando il determinato e I'infinito negando il finito,
come sembrerebbe dal configurarsi delle parole che includono la negazione
mediante lo “in” che precede il participio passato.

Se venissero ridotti a questo significato, allora la zegazione costituirebbe il fon-
damento di entrambi e la negazione, per il suo disporsi su determinato e finito,
finirebbe per vincolare I'in-determinato al determinato e I'in-finito al finito.

In tal modo, si riproporrebbe quella contrapposizione (o, pitt radicalmente,
quell’alternativa) che non pud non ingabbiare nel finito (determinato) cio che,
invece, si intende oltrepassi il determinato (finito) stesso. Contrapposizione e
alternativa, infatti, sono due relazioni, cosi che 'emergenza dell’indeterminato
e dell’infinito viene negata.

Che ¢ come dire: 'indeterminato, in quanto termine di una relazione, ¢ de-
terminato, in modo tale che risulta “determinato come indeterminato”, con-
traddittoriamente. Allo stesso modo, I’infinito risulta esso stesso termine di
una relazione e, quindi, vincolato al finito oltre che determinato anch’esso, di
nuovo contraddittoriamente.

Ci si trova, pertanto, di fronte a parole che intendono un valore che trascende
il semplice significato, valore che, come abbiamo visto poco sopra, domanda di
venire pensato come emergente oltre I'universo del linguaggio e, dunque, oltre
il costrutto relazionale, che del linguaggio costituisce la struttura.

Pensare I’assoluto oltre la relazione al relativo significa cogliere il suo condi-
zionare il relativo senza venire condizionato da esso. Il valore dell’assoluto ¢ il
medesimo valore del fondamento: il condizionare unilateralmente.

Quando si usa la parola “assoluto” o la parola “fondamento’, insomma, si in-
tende quella “vera realtd” o quella “realtd oggettiva” che ¢ tale sia perché non
ha bisogno di altro per essere — 'unica, quindi, che ¢ effettivamente in grado di
Jfondare (legittimare) sé stessa (si rinvia al paragrafo 3 della Prima Riflessione e
al paragrafo 2 della Seconda Riflessione) — sia perché non entra in relazione con
altro da sé.



138 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Con questa conseguenza: il relativo si pone solo perché si riferisce al suo “al-
tro” e questo riferimento ¢ formale, nel senso che linguisticamente il relativo
si oppone all’assoluto, ma ¢ anche trascendentale, nel senso che il relativo si
riferisce all’assoluto come alla sua condizione di intelligibilita, condizione che
non legittima il relativo perché gli impone di trascendersi per essere veramente.
Altrettanto, 'assoluto stesso, se pensato formalmente, si pone perché si oppone
al relativo. Di contro, se colto nel suo vero essere, cioe pensato trascendental-
mente, allora non pud non (necessariamente) emergere oltre 'opposizione e
oltre il relativo, perché costituisce la condizione incondizionata che consente
di cogliere il relativo in quanto tale, cioe che consente di cogliere il relativo nel
suo limite di intelligibilita.

Si potrebbe dire, in modo icastico, che #/ relativo si riferisce all assoluto, il quale,
al contrario, si riferisce solo a sé stesso o, per meglio dire, non si riferisce affatto, ma
é semplicemente sé stesso.

Non va dimenticato un aspetto ulteriore. Anche quando si usa il verbo “emer-
gere”, non si pud evitare di specificarne il valore, perché solo alla luce del valore,
che potremmo dire costituisce il senso dell’espressione, si potra intenderne il
significato, che non puo venire ridotto al significato linguistico, il quale do-
manda di venire trapassato dal senso metafisico.

In generale, si puo affermare che tutte quelle parole che intendono indicare un
superamento dell’universo empirico-formale, e per questo hanno un valore (sen-
50) metafisico, non possono venire ridotte al loro significato linguistico, perché
tale riduzione le fa ripiombare all’interno di quell’ordine — che potremmo de-
finire “fisico” per il fatto che si costituisce di determinazioni — che esse, invece,
intendono superare.

Nel caso del verbo “emergere”, in particolare, il significato linguistico tarpa le ali,
per fare uso di un’immagine, al valore del verbo, perché lo vincola inesorabil-
mente 4 co su cui si emerge.

Il valore che il verbo intende esprimere quando lo si riferisce all’assoluto, per
contrario, ¢ 'emanciparsi da ogni vincolo, I'essere assolutamente, cosi che, da
un certo punto divista (quello dell’ inevitabile), solo 'assoluto emerge veramente.
Da un altro punto di vista, quello dell’innegabile, invece, [assoluto non emerge
affatto, precisamente perché non v’¢ un altro da esso; dunque, non v’¢ alcunché
sul quale esso possa emergere.

Reciprocamente, quando dell’assoluto si dice che ¢ infinito o indeterminato,
si intende che il valore dell’assoluto, contrariamente a quanto attestato dal lin-
guaggio che riduce |’infinito (I'indeterminato) alla negazione del finito (deter-
minato), consiste nel suo emergere oltre il finito (determinato), ossia nel 7oz



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 139

vincolarsi al finito medesimo. Questo, non di meno, a muovere dalla presupposi-
zione che il finito sia.

Con il seguente approdo: se ci si colloca nella prospettiva dell’inevitabile,
'assoluto ¢ indeterminato perché trascende I'universo delle determinazio-
ni e questo ¢ il suo valore, non il suo limite, come invece ¢ per Hegel e per
Severino. Secondo i quali I'indeterminato ¢ I'informe, cio¢ I’indistinto: la
notte in cui tutte le vacche sono nere, come Hegel dice parlando dell’assoluto
schellinghiano.

Coloro che interpretano in senso negativo I’indistinzione dell’assoluto giun-
gono alla conclusione che I'assoluto non ¢ un concetto, non ¢ un’idea, perché
le idee devono essere, cartesianamente, chiare e distinte. Pitt in generale, ’as-
soluto, in quanto indistinto, esibirebbe quella impensabilita che lo renderebbe
“estraneo” ad una seria concezione filosofica.

Lo sforzo di costoro, pertanto, consiste proprio nel pensare I’assoluto, affinché
esso esca dalla sua indistinzione. Non accorgendosi che, cosi facendo, essi non
soltanto negano radicalmente I’assoluto, ma inoltre non ne colgono I’autentico
valore, che consiste nell’essere la condizione incondizionata di pensabilita.
Proprio in quanto tale, [assoluto non pué venire pensato, perché, se pensato, vie-
ne determinato e la determinatezza, al contrario di quanto sostenuto da coloro
che lo vorrebbero ridurre a determinazione, ¢ proprio la “non assolutezza” e
non soltanto in senso formale, ma soprattutto in senso trascendentale.
L’assoluto, questo ¢ cio che vogliamo dire, esprime il suo valore intrinseco pro-
prio perché non puo venire ridotto a “pensato’, essendo la condizione stessa del
“pensare” o, se si preferisce, il pensare inteso nel suo autentico essere, cio¢ non
come la dualita formale di pensare e pensato, che ¢ propria dell’ a#tivita, ma
come ’essere uno con sé stesso, dunque come atto, il quale trova il suo ideale
compimento proprio in quell’ unita con essere che ¢ I'assoluto medesimo.
Dalla prospettiva dell’innegabile, questo ¢ il punto, I'assoluto ¢ I'assoluto sim-
pliciter, perché solo 'assoluto ¢ veramente identico a sé stesso, cio¢ veramente
Uno con € stesso.

Poiché, tuttavia, zon si puo evitare di collocarsi nell’universo empirico-formale,
non si potrd nemmeno evitare di parlare dell’assoluto indicando la necessita
del suo emergere oltre il relativo onde valere come trascendente, ancorché si
sappia che la trascendenza, linguisticamente — cio¢ inevitabilmente —, permane
vincolata al trasceso.

Tutte le parole che intendono riferirsi all’assoluto, inclusa la parola “assoluto”,
quindi, debbono venire colte nel valore metafisico che le connota e che consiste
nell’intenzione di porsi oltre la contrapposizione, dunque oltre la relazione.



140 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

E cosi, se si parla di assoluto, o di infinito o di indeterminato, si intende che I'as-
soluto (I'infinito, I'indeterminato) cui ci si riferisce non sia quello che lingui-
sticamente viene determinato perché opposto al relativo (finito, determinato),
ma coincida con quella condizione che consente di cogliere il limite di un asso-
luto ridotto a termine di una relazione e, quindi, negato nella sua assolutezza.
Non si puo evitare di riconoscere, pertanto, che ¢ la consapevolezza critica che
decreta il valore delle parole, laddove il significato ¢ sancito dall’universo lingui-
stico. E la consapevolezza puo cogliere il limite del significato perché ¢ illuminata
(ispirata, condizionata) dalla condizione incondizionata, cio¢ da quell’assoluto
verso il quale essa totalmente si protende e sul quale interamente si fonda.
D’altra parte, se il fondamento venisse determinato, cesserebbe di emergere ol-
tre 'universo dei determinati e in tale universo verrebbe incluso, riducendosi
ad elemento del sistema (universo).

Se non che, ¢ 'universo stesso che richiede un fondamento che sia autenticamen-
te reale, cioé veramente assoluto, veramente oggettivo. Se non si riferisse, almeno
intenzionalmente, a tale fondamento reale, 'universo linguistico sarebbe un in-
sieme di segni che si riferiscono gli uni agli altri, in una cattiva infinita di rinvii.
Cosi come I'universo dei segni necessita di un autentico significato — il qua-
le, per essere tale, non puo riferirsi: se si riferisse, infatti, sarebbe anch’esso un
segno —, altrettanto I'universo del discorso necessita di riferirsi, almeno inzen-
zionalmente, alla realtd — la quale, per essere tale, deve essere oggettiva, cioe au-
tonoma e autosufficiente, dunque assoluta —, per evitare di ridursi a sproloquio.
In sintesi: il condizionare dell’assoluto non equivale all’esercizio di un’attivi-
td, ma vale come ragione dell’emergere della coscienza come atto di coscienza,
quell’atto che trascende il finito precisamente per la ragione che ne coglie il
limite.

E precisamente in virth dell’assoluto, insomma, che la coscienza trascende il
limite e, proprio perché lo trascende, lo coglie rilevandone entrambe le facce.

E sempre in virtt dell’assoluto, inoltre, che la coscienza coglie anche il proprio
limite, in quanto coscienza empirica, cio¢ vincolata al determinato. E questo
coglimento si realizza mediante |’ a#f0 dell’andare oltre ci6 che ¢ finito, limitato,
determinato.

Tale atto di coscienza, va aggiunto, coincide con I'intentio veritatis, ovverosia
con quell’intenzione che, evocata dalla verita, verso la verita ¢ orientata e nella
verita intende compiersi, onde essere uno con essa e farsi finalmente vera.
Ebbene, questa intenzione si identifica con 'atto che caratterizza trascenden-
talmente la coscienza, poiché coincide con il suo protendersi oltre la finitezza
e la relativitd, onde essere uno con l’essere, cio¢ con il vero, cio¢ con I’assoluto,
risolvendosi intevamente in esso.



TERZA RIFLESSIONE | La veritd relativa o determinata o sistemica 141

E qui si debbono aggiungere due precisazioni. L’atto, nella misura in cui man-
tiene una sua determinatezza, esprime |’intenzione di trascendere anche s¢é stes-
s0, onde pervenire alla verita assoluta che costituisce la sua meta. Di tale aspet-
to ci siamo occupati negli ultimi due paragrafi della precedente Riflessione.
La seconda precisazione ¢ la seguente: anche per I’“essere” si deve ripetere
quanto detto per I'assoluto. Se ci si arresta al significato che il linguaggio at-
tribuisce a questa parola, non lo si pud non contrapporre al “nulla’, finendo
cosi non solo per entificare Uessere — ridotto a termine di una relazione —, ma
altresi per subordinare I’essere al nulla, insensatamente e contraddittoriamente
assunto come essente.

Non puo di certo essere questo il valore dell’essere! Indubbiamente, se lo si co-
glie dal punto di vista della finitezza, allora, nel momento stesso in cui si nega
la sua determinatezza, si dichiara eo ipso il suo valere come un non-determinato
e, in questo senso, si puo dire che I'essere trapassa nel “nulla delle determinazio-
ni’, nel “nulla del finito”, cioe nell’ infinito.

“Infinito” e “indeterminato” sono i modi di dire ['essere e ['assoluto — che sono
un medesimo, il medesimo espresso dalla parola “veritd” — ponendosi dal punto
di vista del finito e del determinato, cio¢ dell’ inevitabile.

Se, di contro, si intende dire I'essere (Iassoluto) ponendosi dal punto di vista
dell’essere (dell assoluto) stesso — ¢ lo si pud fare solo idealmente, ciot intenzio-
nalmente —, allora Iintenzione di trascendere 'universo empirico-formale, an-
corché venga tradotta in forma linguistica, induce bensi a scegliere la parola
“essere” nonché la parola “assoluto” o la parola “veritd”, ma affiancando all’uso
la coscienza che il valore che si intende innegabilmente assegnare a queste parole
trascende il loro stesso significato, dunque il loro essere mere parole.

Chi intende il “vero”, e dice (palesa) questa sua intenzione, si affida alla coscien-
za che di un dire comunque si tratta, cosi che il suo “dire” puod sempre venire
rettificato perché non ¢ mai definitivo, cio¢ “vero’.

Non ¢ vero il dire, per concludere, ma I'intenzione che del dire costituisce I’ es-
senza nonché il valore, stante che al valore della verita, unico autentico “valore”,
lo stesso dire essenzialmente, cio¢ innegabilmente, tende proprio in quanto dire.

S. La verita determinata

Per riprendere e cercare, in qualche modo, di completare il discor-
so sulla verita determinata, diremo che essa viene dunque condizionata
in un duplice senso. Viene condizionata trascendentalmente dalla verita



142 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

assoluta, che ¢ la condizione incondizionata, ed empiricamente o formal-
mente da ogni altra verita determinata.

La determinatezza della verita determinata, infatti, dipende dalla de-
terminatezza di ogni altra veritd determinata; viceversa, dipende dalla
verita assoluta il suo essere verit4, nel senso che é in virti della verita asso-
luta che si riconosce il suo limite, ancorché essa esprima una valenza che la
distingue da una qualunque altra determinazione ordinaria.

La determinatezza, si pud anche dire, riduce la verita assoluta a verita
determinata e formale, cioe a verita che ¢ tale in quanto coerente con (sin-
tonica, uniforme, corrispondente a) condizioni date, che costituiscono
il sistema di riferimento rispetto al quale essa vale come “veritd”, appunto
perché coerente con gli assunti di quel sistema e in sintonia con le altre
verita determinate che quel determinato sistema ¢ iz grado di esprimere.

Gli assunti (premesse, presupposti) di un sistema costituiscono, dun-
que, le verita iniziali di quel sistema, cosi che cio che ¢ “iniziale” non puo
certamente valere come “originario”™: la verita iniziale ¢ determinata; la
veritd originaria ¢ assoluta.

Non di meno, gli assunti si collocano ad un diverso livello rispetto alle
verita che si pongono perché coerenti con essi, cioe perché da essi deriva-
no. Anche le verita della logica formale sono verita determinate, perché
sono subordinate ad assunti e a regole.

Le verita determinate, inoltre, si stratificano in una molteplicita di
livelli, perché la derivazione dagli assunti puo essere un processo formato
da un numero variabile di tappe. In questo senso, in geometria si parla di
assiomi, teoremi e corollari: si tratta di verita determinate che si dispon-
gono su tre diversi livelli.

Il primo assunto, non di meno, viene indicato proprio da una branca
della logica contemporanea: il calcolo proposizionale. Ebbene, il primo as-
sunto ¢ precisamente la regola dell’assunzione, la quale afferma che senza
un assunto non si costituisce alcun procedimento logico.

Tale regola, in effetti, puo venire generalizzata e si puo affermare che,
senza un punto di movenza, nessuna procedura puo costituirsi e nemme-
no una serie.

Si pensi, ad esempio, alle serie dei numeri naturali; essa postula,
come suo elemento prioritario e iniziale, lo “zero’, cioe I’ “insieme vuoto”,



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 143

ancorché tale espressione indichi palesemente un ossimoro (si trattereb-
be di una collezione priva di elementi). A sua volta, anche un sistema
postula un principio.

A questo proposito ¢ necessario riproporre una distinzione teoretica
di notevole rilevanza, e cioe si deve distinguere il principio, che coincide
con il fondamento, dal principio, che indica il primo elemento di una serie
o sistema.

Il primo elemento della serie é iniziale, perché apre la serie; se non
che, per valere come “primo’, ossia per avere una valenza ordinale, non
puo non presupporre anche gli altri elementi della serie, rispetto ai quali,
e solo rispetto ai quali, puo venire connotato come “primo”.

Lo stesso discorso puo venire effettuato se I'elemento iniziale viene
connotato come “causa’. Non infrequentemente, se si ha a che fare con
un sistema — si pensi al sistema dell’esperienza —, si va alla ricerca della
“causa prima” e la scienza, per spiegare 'origine del cosmo, spesso fa rife-
rimento ad uno scoppio originario (il famoso big bang).

Ora, a parte il fatto che, se qualcosa scoppia, prima deve “essere”, cosi
che semmai ¢ lessere che vale come principio (ma l'essere pud venire
determinato?), é da rilevare che, se si fa riferimento al concetto di causa,
¢ perché la si vincola a qualcosa che viene dopo di essa, in modo tale che
l'originario non potra mai venire ridotto ad una causa, la quale si pone
nella presupposizione dell’effetto.

L’iniziale, insomma, non pud venire confuso con [|'originario.
L’iniziale, infatti, si configura sempre in forma determinata, ¢ cio¢ una
determinazione, la quale, proprio in quanto tale, si pone perché si con-
trappone ad altre determinazioni: essa viene determinata da altro da sé.

Di contro, I originario non viene determinato da altro proprio perché
non si da altro da esso. L’originario aut ¢ assoluto aut non ¢ originario
affatto e lo stesso vale per il principio, che pertanto non deve venire inteso
nel significato che ordinariamente gli si attribuisce.

Se viene inteso in questo modo, lo ripetiamo, esso risulta “principio”
perché in relazione con il “principiato’, cosi che tra principio e principia-
to si pone il circolo del presupporre: I'uno ¢’e perché c’e Ialtro e assumere
come “principio” solo il principio equivale a compiere un’azione teoreti-
camente del tutto arbitraria.



144 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il principio, per contrario, ¢ veramente principio se, e solo se, non vie-
ne inteso nel significato ordinario (che ¢ poi quello ordinale), ma nel va-
lore autentico che si richiede esso abbia: il valore dell’ essere, ossia di essere
a prescindere da ogni altro. Precisamente per questa ragione, solo I'essere,
cioe 'assoluto, ¢ vero principio.

In quESto Senso, principio e fondﬂmem‘o indicano un medesimo: la veri-
ta assoluta, laddove I'iniziale o la causa prima o il primo elemento di una
serie indicano soltanto verita relative, determinate e quindi condizionate.

Quell’antecedente, che viene presupposto dal conseguente, o quella
causa, che viene presupposta dall’effetto, o quell’iniziale, che viene pre-
supposto dalla serie, sono appunto meri presupposti e il presupposto ¢ tale
perché si pone prima di essere legittimato a porsi.

Non essendo iz sé legittimo non pud valere quale fondamento. Né puo
venire legittimato da altro o pretendere di legittimare altro.

Si tratta, insomma, di verita relative, le quali dipendono dalla verita
assoluta non soltanto perché ¢ in virtt di quest’ultima che emerge la loro
relativitd, ma anche per la ragione che possono venire definite anche esse
“veritd”, ancorché relative, perché la loro intenzione ¢ di coincidere con la
verita assoluta stessa.

Se non che, tale intenzione si capovolge in pretesa nella misura in
cui le verita relative pretendono di valere “assolutamente” all’interno
dell’ambito in cui si collocano e in relazione a cio rispetto a cui risultano
(vengono assunte come) vere.

6. Fondamento e dimostrazione (legittimazione)

Il fondamento, essendo assoluto, é di per sé legittimo e, quindi,
legittimante.

Tuttavia, il suo legittimare I’altro da sé non consiste nel giustificare il
relativo cosi come questo sz presenta, proprio in ragione del fatto che i/
relativo si presenta come non é: esso si presenta come se fosse autonomo e
autosufliciente, cio¢ come se fosse assoluto, quando invece ¢ condiziona-
to e dipendente.



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 145

La legittimazione fornita dal fondamento, pertanto, va intesa come il
disvelamento del relativo nel suo vero essere, che, essendo relativo, non ¢
un vero essere, ma un tendere al vero essere. Per questa ragione abbiamo
affermato che il relativo esiste, ma non é.

Il suo essere, abbiamo aggiunto, ¢ un rinviare oltre sé szesso ¢ cio consen-
te di coglierlo nella sua natura di segno. E, si badi, sono segni anche quelle
determinazioni che I'universo empirico-formale assume come significati.
Sono ancora dei segni proprio perché sono determinati, dunque si riferi-
scono necessariamente a cio che li determina.

Assumere il segno, che ¢ tutto nel suo inviare ad altro, come qual-
cosa che ¢é in sé stante e per sé consistente significa ipostatizzarlo: gli enti,
che costituiscono l'ontologia empirico-formale, non sono altro che
ipostatizzazioni.

Si potrebbe anche dire cosi: ¢ I affermazione, con il suo ad-firmare,
che tiene fermo cio che, invece, fermo non sta, appunto quel segno che ¢
tutto nel suo trascendersi.

Ogni esperienza, a rigore, ¢ un discorso che tiene ferma una moltepli-
cita di segni assunti come cose, 0ssia come enti cui i segni linguistici si
riferirebbero.

In effetti, gli ensi (cose) che costituiscono I'esperienza, questo ¢ cid che
intendiamo sostenere, non sono altro che segni essi stessi.

Se colti nel loro essere autentico, infatti, sono il loro o/trepassarsi, cosi
che assumerli come enti (cose) equivale, a rigore, ad entificare ['atto che
li costituisce e che coincide con Iintenzione di infinito che vale come [es-
senza del ﬁm'to.

Si tratta, pertanto, di procedere in una duplice direzione: da un lato,
approfondire il discorso sul principio e sulla distinzione tra principio for-
male e principio autentico, il quale coincide con il fondamento; dall’altro,
chiarire che I’intenzione di verita, che costituisce [ autentica essenza onto-
logica del finito, non pud venire ridotta alla relazione.

Per introdurre i due discorsi — il primo dei quali verra svolto nelle an-
notazioni al presente paragrafo, mentre Ialtro verra svolto nella Quarta
e nella Quinta Riflessione —, diciamo che I'intenzione ¢ un atto; la rela-
zione, invece, & uno status, il costrutto mono-diadico, che riduce 'atto del
riferirsi al fatto di essersi riferiti.



146 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’ atto del riferirsi ¢ 'atto dell’uscire da sé¢ da parte del determinato e,
dunque, ¢ I'atto del suo andare oltre sé stesso, oltre la propria determi-
natezza; di contro, il fazto dell’essersi riferito sembra giustificare il finito
nella sua finitudine, perché la finitezza parrebbe trovare nella relazione la

forma della propria legittimazione.

Se ciascuna determinazione ¢ in sé insufficiente — si pensi ancora alla
posizione di Hegel e di Severino —, assunta iz relazione con altra deter-
minazione parrebbe avere raggiunto la sufficienza e non — come noi so-
steniamo — avere sommato due insufficienze.

In base alla concezione che fa valere il primato della relazione, infatti,
i separati sembrano insufficienti, mentre i distinti, poiché unificati nella
(dalla) relazione, sarebbero consistenti (abbiamo trattato il tema nel ter-
zo ¢ nel quarto paragrafo della Seconda Riflessione).

Annotazione prima

Giovera ricordare — per approfondire il tema del principio — che nella filosofia
presocratica ¢ possibile rintracciare due indirizzi fondamentali.

Un indirizzo naturalistico, tipico dei primi filosofi greci, secondo il quale il
“principio (&py#)” di tutte le cose ¢ da ricercare in un elemento della natura, e
un indirizzo metafisico, che potremmo anche definire trascendentale, che invece
pensa il principio nel senso del fondamento.

Per tale secondo indirizzo, non si tratta di trovare |’ inizio di tutte le cose, cioé la
prima determinazione che apre la serie di tutte le altre determinazioni, le quali,
nel loro insieme, costituiscono 'esperienza. Si tratta, piuttosto, di individuare
la condizione della loro possibilita, che viene fatta coincidere con la condizione
della loro intelligibilita.

Questa duplicita di indirizzi ¢ di estrema importanza, perché caratterizza I’in-
tera storia del pensiero filosofico. Cosi riassume i due indirizzi Severino:

Per coloro che per primi si occuparono di filosofia la ricerca del numero dei
principi ¢ la stessa ricerca del numero delle cose. Infatti essi non conoscevano
altro genere di principi che quelli materiali (cid di cui, ex quo, sono fatte le
cose). Si che cid che per essi costituisce I'entita o la realta delle cose ¢ soltanto
la materia, il principio materiale. Se dunque ponevano che il principio ¢ unico
(per es., l'aria 0 I’acqua) intendevano dire che vi ¢ un’unica cosa, un unico ente,
e che le cose molteplici della natura non sono che modificazioni accidentali di



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 147

quest’unica realtd. [...] Dove appare che principio significa per essi “elemento”
(oTotyelov) o materia delle cose™.

Il naturalismo ¢ sovrapponibile, in un certo senso, al materialismo: coloro che
intendono il principio nella forma di un dato naturale si riferiscono a qualcosa
di materiale. Per costoro, il principio ¢ una cosa della natura, dunque una cosa
fisica. Certo, I'individuazione di quale sia la cosa che sta a fondamento dell’u-
niverso costituisce un problema di non facile soluzione.

Tuttavia, il punto piu rilevante ¢ un altro. Se il principio viene inteso come
il primo elemento di una serie, allora non si puo evitare di intenderlo in senso
determinato.

Se non che, determinandolo, comunque si finisce per ridurre il principio ad
una res, dunque a qualcosa che appartiene all’'universo dell’esperienza.

Con questa conseguenza, estremamente rilevante: ['universo empirico viene
fatto coincidere con la realta stessa e il principio viene in esso inglobato.

Se, perd, il principio di tutte le cose viene collocato in quello stesso ambito che
¢ proprio delle altre cose, allora esso non puo costituirne il fondamento.

Ci si trova, insomma, nella seguente alternativa: az¢ il principio esprime un valo-
re diverso da quello che ¢ proprio del fondamento, ma allora cessa di valere quale
autentica condizione di intelligibilita dell’esperienza e scade a mero presupposto;
aut dire “principio” equivale a dire “fondamento’, ma allora esso non puo venire
inteso come una cosa al pari delle altre; dunque, non puo essere neppure la “pri-
ma” delle cose.

Se il principio ha valore di fondamento, questo ¢ il nodo cruciale, allora esso
— come abbiamo cercato di dire a pit riprese — non pud non emergere oltre il
sistema delle cose, cio¢ oltre il sistema delle determinazioni, dunque oltre I'u-
niverso empirico-formale.

%alora valesse come “la prima cosa’, infatti, esso comunque si porrebbe in
relazione con la “seconda’, la “terza” e cosi via, in modo tale che si vincolerebbe
all’intera serie e non potrebbe pit costituirne il fondamento.

La proprieta essenziale del fondamento, lo abbiamo gia cercato di dire, non puo
non essere, invece, quella del fondare senza dipendere da cid che viene fondato:
la fondazione ¢ il condizionamento #nilaterale esercitato dal fondamento sul
fondato.

Di contro, il presupposto, sia nel caso in cui venga presupposto da un siste-
ma sia nel caso in cui venga presupposto da una serie o da una procedura, si

13. E.Severino, Traduzione, introduzione ¢ commento ad Aristotele, I principi del divenire.
Libro primo della Fisica, La Scuola, Brescia 1973, p. 9 (in nota Severino riassume il discorso
di Aristotele).



148 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

vincola inscindibilmente al posto, senza del quale non si determinerebbe come
“pre-supposto”.

Severino esprime con chiarezza il valore che deve competere al principio: “ci
si avvide ben presto dell’impossibilita di qualificare il principio come acqua o
aria o qualsiasi altra determinazione particolare. Cio infatti per cui le cose mol-
teplici sono uno, o la materia in cui tutte le cose convengono, non puo essere
qualificato come una tra le cose™*.

Che ¢ come dire: ridurre il principio ad elemento — sia esso il primo della serie
oppure la parte minima indivisibile della quale il tutto si compone — equivale ad
intendere il fondamento come un elemento della serie stessa, con la conseguen-
za che, a rigore, la serie deve venire prima del (deve venire presupposta dal) pro-
prio (presunto) fondamento, ossia deve condizionare cid che, di contro, viene
richiesto come originario, € per cio stesso come ﬁmdante.

Severino, per specificare cio che unifica, dice “la materia in cui tutte le cose con-
vengono”. A noi sembra molto interessante quest’uso della parola “materia’, per-
ché con essa si deve intendere proprio la costituente ultima del reale.

O meglio: se la realta autentica ¢ considerata I'esperienza, allora non si pud
non ritenere che la materia ne costituisca 'essenza ultima, per lo meno 4 parte
obiecti, giacché I'esperienza sensibile rappresenta la forma iniziale e privilegiata
dell’esperienza.

La domanda filosofica, perd, ¢ proprio quella volta a questionare il primato
dell’esperienza e, in particolare, dell’esperienza sensibile.

Cio che si presenta ¢ vero per il solo fazto che si presenta? Se il “fatto”, cioe il
dato empirico, fosse in grado di legittimarsi, come spiegare il sorgere della do-
manda sulla sua effettiva legittimita? Come spiegare la domanda di verita, cioe
la domanda di fondazione, volta a questionare il dato?

Gia nella filosofia presocratica, la concezione naturalistica viene progressiva-
mente superata dalla concezione metafisica proprio per la ragione che i dati em-
pirici risultano insufhicienti a sé stessi e questa insufficienza viene evidenziata
per la prima volta ed in forma esemplare da Anassimandro, il quale indica il
fondamento nell’&meipov, ossia nell’illimitato, nell’assoluto.

Solo I’assoluto, infatti, non subisce alcun limite (wépéic) e proprio per questa
ragione puo valere quale condizione incondizionata.

Per esplicitare I'argomento, che in Anassimandro permane in gran parte im-
plicito, si potrebbe fare riferimento a quanto da noi espresso in precedenza e
dire che I'universo empirico si costituisce di molteplici determinazioni, le quali
sono tali in quanto de-terminate, cio¢ de-limitate.

14. vi, p. XIL



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 149

Esse, cio¢, si pongono in forza di un /imite, il quale vincola ciascuna determina-
zione a tutte le altre, in modo tale che I’'una rinvia all’altra, all’infinito.
Mediante la cattiva infinita dei rinvii, tuttavia, non si perviene ad un’effettiva
fondazione, perché si permane all’interno di un universo fatto di “insufficienti”.
Per ribadire quanto detto a proposito dell’identitd determinata, ricordiamo
che, poiché ogni identita determinata ¢ fatta essere dalla differenza, non ¢ un’i-
dentita autonoma e autosufliciente, quindi non ¢ una vera identita.

L’universo dei determinati non pud non richiedere, pertanto, un fonda-
mento che deve emergere oltre 'universo stesso, per poterlo autenticamente
legittimare.

Ne consegue che il fondamento legittima il mondo solo perché non ¢ una de-
terminazione: il fondamento, secondo Anassimandro, fonda il mondo delle
determinazioni perché emerge oltre il limite, dunque perché ¢ illimitato, cioe
assoluto.

Il passaggio ¢ rilevantissimo: da una concezione naturalistico-materialistica, che
assume come fondamento un qualche elemento materiale e dunque fa della ma-
teria il fondamento, si perviene ad una concezione metafisica, che intende il fon-
damento nell’'unico modo in cui puo venire intelligibilmente inteso e cio¢ come
emergente sull’ordine dei fondati nonché come irriducibile ad essi.

Il fondamento, inoltre, non puo essere determinato, perché, se lo fosse, varreb-
be come un elemento della serie. Precisamente per queste ragioni esso non puo
non essere assoluto o, se si preferisce, infinito.

Chi esprime in forma potente e definitiva questo concetto ¢ Parmenide, il quale
portaalle estreme conseguenze il concetto di dmetpov indicato da Anassimandro
e, non a caso, Platone lo definisce “venerando e insieme terribile”* (il discorso
verra ripreso e approfondito nei paragrafi 3 ¢ 4 dell’Ottava Riflessione).

Annotazione seconda

Aristotele riprende il tema del principio e tratta la questione inerente alla sua
dimostrazione. Nel IV libro della Metafisica, come ¢ noto, egli si occupa della
scienza dell’essere ed afferma che alla scienza dell’essere compete anche lo stu-
dio degli assiomi ¢, in particolare, appunto del principio'.

La riflessione deve concentrarsi, afferma sempre Aristotele, sul principio primo
che sta a fondamento di ogni dimostrazione e, a questo proposito, egli precisa

15. Platone, Theaetetus, 183 e; in 1d., Opere complete, Vol. 11, Teeteto, trad. it. cit., p. 145.
16. Ci siamo occupati di questo tema, ¢ in particolare della dimostrazione del principio
di non contraddizione, in vari scritti. Ricordiamo A. Stella, Contraddizione e contraddirsi
in Severino, gia citato.



150 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

un aspetto che ¢ di estrema rilevanza: se la dimostrazione ¢ formale, cioe ¢ una
deduzione, allora diventa decisamente problematico dimostrare il principio.
Cos, infatti, egli scrive:

Ora, alcuni ritengono, per ignoranza, che anche questo principio debba essere
dimostrato: infatti, ¢ ignoranza il non sapere di quali cose si debba ricercare
una dimostrazione e di quali, invece, non si debba ricercare. Infatti, in gene-
rale, ¢ impossibile che ci sia dimostrazione di tutto: in tal caso si procede-
rebbe all’infinito, e in questo modo, per conseguenza, non ci sarebbe affatto
dimostrazioneV.

La questione ¢ la seguente: se si procede per via deduttiva, allora non si puo
evitare di muovere da assunti (premesse, presupposti). Questi ultimi, tuttavia,
non possono venire dimostrati da quella procedura che li assume, ma solo da
un’altra procedura dimostrativa.

Se non che, anche questa seconda procedura, nella misura in cui mantiene essa
stessa carattere deduttivo, deve muovere da assunti, che non potranno venire
dimostrati se non da un’ulteriore procedura dimostrativa. Di qui il “procedere
all’infinito” di cui parla Aristotele.

Quanto detto ha due fondamentali implicazioni. La prima dice che, poiché
il principio si identifica qui con la verita, la procedura deduttiva non serve a
dimostrare la verita, ma semplicemente a #rasferire la verita delle premesse alla
conclusione, ovviamente se la procedura ¢ corretta (e qualora la verita possa
venire ridotta ad una premessa, aggiungiamo noi).

La seconda dice che la procedura deduttiva, se mai dimostrasse la verita, non
potrebbe dimostrarla come essa ¢ veramente, e cioe appunto come principio.
Che ¢ come dire: il principio, se ¢ autentico, non pud costituire il risultato di
una dimostrazione. Esso non puo non valere, piuttosto, come la condizione ori-
ginaria e fondante, cosi che la dimostrazione del principio non pud non mettere
capo al principio della dimostrazione. Siamo di fronte ad un tema cruciale, che
richiede la massima attenzione.

Per cercare di chiarire ulteriormente quanto detto, ripartiamo da questo
punto: il principio non pud valere quale esito (risultato, punto finale) di una
dimostrazione.

Tuttavia, se come unica dimostrazione si intende quella formale, cioe la dimo-
strazione per deduzione, allora si ¢ di fronte alla seguente alternativa: aut si

17. Aristotele, Metaphysica, IV, 4, 1006 a; trad. it. di G. Reale, Metafisica, Rusconi, Milano
1978, p. 186.



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 151

riduce il principio a risultato, au# lo si assume dogmaticamente e lo si riduce a
presupposto, cosi che non di vero principio si tratta.

Per uscire dall’aporia, lo Stagirita propone un nuovo tipo di dimostrazione, che
superi il procedere deduttivo e che, inoltre, possa dimostrare la verita del princi-
pio, nel senso dell’intendere di dimostrare la verita fondamentale, quella su cui
si fonda ogni altra verita, che, essendo derivata, non pu6 non essere subalterna
alla verita del principio.

Ma come dimostrare tale verita, evitando diricorrere alla deduzione ? Aristotele,
e questo ¢ il suo contributo decisivo, introduce il concetto di dimostrazione per
confutazione, cio¢ mediante £keyyog. La dimostrazione per confutazione per-
viene alla verita del principio mediante la negazione della sua pretesa negazione.
Cio impone, a nostro giudizio, la necessita di formulare questa ipotesi, e cio¢
che la negazione del principio svolga un duplice ruolo. Da un lato, consenta di
porre il principio in forma determinata, proprio perché lo delimita; dall’altro,
consenta di lasciare emergere la sua innegabilita (verita), perché la negazione
che nega il principio finisce per negare sé stessa.

Piu precisamente, a noi sembra che si debba parlare di due distinte negazioni.
La negazione che consente di determinare il principio, e quindi ¢ funzionale
alla sua posizione, non puo togliersi, pena il venir meno della determinatezza
del principio stesso.

Di contro, la negazione che lascia emergere la (che ¢ funzionale all’emergere
della) sua innegabilita non pud non togliersi, affinché I'innegabilitd emerga
effettivamente.

Per riflettere sulla distinzione proposta, prendiamo avvio da quella negazione
che ¢ funzionale all’emergere dell’ “innegabilitd” del principio stesso. A tale sco-
po, facciamo ricorso ad un altro passo di Aristotele:

Se, dunque, di alcune cose non si deve ricercare una dimostrazione, essi non
potrebbero, certo, indicare altro principio che piu di questo [il p.d.n.c.] non
abbia bisogno di dimostrazione. Tuttavia, anche per questo principio, si pud
dimostrare I'impossibilita in parola, per via di confutazione: a patto, pero, che
I'avversario dica qualcosa'.

Il problema che vogliamo sollevare consiste nella necessita di postulare un ne-
gatore del principio. Ciod che lo Stagirita tiene fermo ¢ che 'innegabilita del
principio, dunque la sua verita, emerge solo in forza della sua tentata negazione

18. Aristotele, Metafisica, trad. it. di G. Reale, Rusconi, Milano 1978, p. 186.



152 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

€, a NOStro giudizio, questo ha un’importantissima conseguenza: cid signiﬁca,
infatti, che la negazione del vero, cioé il falso, diventa essenziale al vero stesso.

In altre parole: se I'innegabilita emerge soltanto in forza del negatore del prin-
cipio, allora costui diventa essenziale alla dimostrazione della verita del prin-
cipio stesso, cosi che quel negare la verit, che ¢ la funzione logica espressa dal
“falso”, diventa costitutiva del “vero” o, in altre parole, il negativo diventa con-
dizione del porsi del positivo, ancorché il negativo finisca poi per negarsi. Senza
il suo porsi, insomma, non si determinerebbe il suo togliersi, si che il positivo
non risulterebbe.

Di contro, a noi sembra non soltanto che la veritd non possa non essere assolu-
ta, dunque non dipendente da altro da sé, ma altresi che non possa non venire
intesa come in grado di smascherare cio che é falso, il quale pretende di presen-
tarsi come se fosse vero; dunque, come se fosse veramente.

Il falso ¢ il passato di s¢, in modo tale che ¢ originariamente tolto ¢ il vero non
va inteso come esizo di questo toglimento, ma come la 7agione che lo produce.
Ebbene, quello che vogliamo sottolineare ¢ la necessita teoretica di riconoscere
il primato assoluto del vero, il quale non puo non escludere la sua condizione
subalterna al falso, come invece il p.d.n.c. sembrerebbe attestare.

Torniamo ora alla negazione che é funzionale alla posizione del principio.
Facciamo notare che, se si sceglie quella formulazione del principio che fa valere il
“non” e che lo esprime come “principio di zoz contraddizione”, allora la zegazio-
neviene colta nella funzione fondamentale che essa svolge e che consiste, appunto,
nella porre determinatamente il principio.

La negazione della contraddizione, per esprimere il medesimo concetto in ter-
mini pil chiari, si rivela essere proprio quella negazione che fornisce la deter-
minatezza al principio o, ancora con altre parole, il principio si pone, ¢ si pone
determinatamente, solo perché nega la contraddizione (la quale, a sua volta,
nega il principio in quanto configura I’altro da esso).

Che ¢ come dire: ¢ iz forza della negazione, del “non” che ¢ presente nella for-
mulazione del principio, che quest’ultimo emerge come principio.

Cio non pud destare meraviglia, perché abbiamo a piu riprese evidenziato
che il determinato (A) si pone solo in quanto nega la sua differenza (non-A).
Poiché il p.d.n.c. ¢ determinato, non pud non (necessariamente) valere anche
per esso la stessa regola: solo negando la contraddizione, che costituisce I’ a/tro
da esso, il principio si pone determinatamente.

1l principio, insomma, emerge come tale solo in quanto sz vincola alla negazione
della contraddizione, finendo in tal modo per subordinarsi alla contraddizione
stessa.



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 153

Senza la contraddizione, infatti, non potrebbe porsi la sua negazione e, senza
tale negazione, non potrebbe emergere il principio, cio¢ non potrebbe configu-
rarsi la sua determinatezza.

Giunti a questo punto, non si pud fare a meno di rilevare che sul p.d.n.c. si
gioca una partita fondamentale: la necessita di intendere adeguatamente tanto
la negazione quanto il principio.

Se, infatti, la negazione viene intesa come un’attivita che si esercita su qualcosa,
disponendosi estrinsecamente sul negato, € in questo senso la considerazione for-
male la fa valere, allora essa risulta autentica negazione soltanto nella misura in
cui si pone in forma determinata: la negazione di nulla non puo non risolversi
in negazione-nulla (questo punto lo abbiamo gia trattato).

Con questa conseguenza, estremamente grave da un punto di vista teoreti-
co-speculativo: senza il zegato, essa non si pone come negazione. In tal modo,
pero, la negazione si risolve in una contraddizione, perché pretende di sottrarre
Iessere a cio che essa stessa postula, cio¢ il “negato’, senza del quale non si por-
rebbe come “negazione determinata’.

Questo modo di intendere la negazione ha ricadute importantissime sulla for-
mulazione del principio di zon contraddizione. La contraddizione, infatti, di-
venta essenziale al porsi determinato della negazione, la quale risulta essenziale
al porsi determinato del principio.

Si perviene, cosl, a questo approdo: apparentemente il p.d.n.c. esclude la con-
traddizione; in effetti, esso la fa essere. Solo se la contraddizione viene postulata,
il principio puo valere quale sua negazione.

Si potrebbe aggiungere che, nel caso del p.d.n.c., si viene addirittura a configu-
rare una doppia contraddizione. La contraddizione propria di ogni negazione
formale, che postula cio che nega, e la contraddizione legata al fatto che qui il
postulato ¢ la contraddizione stessa.

Quanto detto conferma che il destino di ogni de-terminato, nonostante la con-
siderazione formale lo assuma come autonomo e autosufficiente, ¢ segnato pro-
prio da quel /imite che lo pone come de-terminato.

1 /imite, infatti, non lo pone isolandolo dalla differenza e quasi “proteggendolo”
da essa, ma anzi lo consegna alla differenza, nel senso che I'identitd determinata
poggia sulla differenza da essa, quella differenza che pure I'identita pretendereb-
be di negare.

Nel caso del p.d.n.c., I'identita determinata che lo contraddistingue, e che de-
creta il suo carattere formale, lo consegna alla contraddizione, che vale come cio
che il principio intenderebbe negare, ma che il principio non puoé non richiedere
costituendo quella differenza da esso che ¢ essenziale al suo costituirsi in forma
determinata.



154 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Per evitare le antilogie che sono state evidenziate, a noi sembra che la negazione
non debba venire intesa in senso formale, cio¢ estrinseco, ma come [ atto dell’in-
trinseco negarsi di cid che non ¢ vero, si che anche la contraddizione deve venire
colta come [ atto del suo contraddirsi.

Autentico principio, pertanto, risulta essere quel fondamento che non solo non
necessita della contraddizione, non essendo un principio formale, ma che co-
stituisce, pitt radicalmente, la ragione del contraddirsi della contraddizione,
non il suo esito (il suo risultato), cosi da risultarne dipendente.

Indubbiamente, prescindere da tutto cio e far valere la determinatezza del
principio (fondamento), senza porsi troppe domande teoretiche, offre grandi
vantaggi, perché consente di attribuire al principio una funzione prioritaria: la
funzione dell’ordinare I'universo formale, nel quale ogni determinato risulte-
rebbe identico con sé stesso perché diverso da ogni altro determinato.

Se non che, la considerazione teoretico-speculativa incalza la considerazione
formale e la pone di fronte a questa alternativa: au# si pretende di determinare
il principio, ma allora i vantaggi dell’averlo determinato vengono annullati dal-
la contraddittorieta che lo caratterizza intrinsecamente; 4%t si deve riconoscere
la necessita del suo trascendere la determinatezza formale.

Per concludere su questo punto, rileviamo che un altro errore compiuto dal
sistema formale consiste nell’assumere anche la contraddizione come un’ipostasi,
ossia come gualcosa-di-contraddittorio.

In effetti, la considerazione formale (inclusa la logica formale) cosi la pone,
cio¢ come sintesi della determinazione ¢ della sua negazione (A ez non-A). Di
contro, se pensata come autentica contraddizione, essa ¢ e, insieme, #no7 é; é e,
insieme, zega il suo essere. La contraddizione, insomma, ¢ il suo stesso contrad-
dirsi o I’ atto del suo negarsi.

Cio consente di fare un passo avanti decisivo nella comprensione del concetto
di negazione e, in particolare, della negazione che investe il principio, perché
intendendo adeguatamente il concetto di negazione si intende adeguatamente
anche il concetto di contraddizione.

Non si puo affermare che il principio risulta tale, dunque innegabile, perché
si pone (anche se poi si toglie) la sua tentata negazione. In questo caso, lo ab-
biamo visto, la negazione diventerebbe essenziale al principio e, inoltre, essa
continuerebbe a venire intesa come una negazione estrinseca o formale.

Si deve capovolgere il discorso e affermare che la tentata negazione del princi-
pio non si pone mai veramente. Essa, dunque, non va pensata come una nega-
zione che prima si pone e poi si toglie, giacché a rigore é il suo stesso venir meno
a € stessa.



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 155

La negazione del principio, che in effetti ¢ proprio la contraddizione, si risolve
nell atto del suo stesso contraddirsi, si che anche il principio, perdendo la condi-
zione che lo determina, trascende la propria determinatezza: esso cessa di valere
come principio formale e si eleva a condizione incondizionata, che coincide
con [incontraddittorio stesso.

1l principio, che pili correttamente deve venire inteso come #/ fondamento, ap-
punto come /’incontraddittorio®, non costituisce — e questo ¢ il nodo crucia-
le dell’intera argomentazione — I’esito della dimostrazione, ma la condizione
incondizionata che impone alla negazione formale, cio¢ alla contraddizione,
di essere cio che essa effettivamente é: I’ atto suo stesso negarsi, che ¢ il suo stesso
contraddirsi.

In tal modo, si palesa l'essenza dell’autentica dimostrazione teoretica, che im-
plica la necessita di capovolgere il capovolgimento prodotto dalla dimostrazione
formale.

La conmpevo[ezza teoretica, in sintesi, non fa valere il principio come emergente
in forza della negazione, secondo I'interpretazione che ne fornisce la conside-
razione formale, ma riconosce che il principio, se ¢ vero principio, non puod non
essere originario, dunque immediato, dunque assoluto e per questo innegabile,
nel senso di valere come emergente oltre la stessa negazione, della quale esso
rileva il limite di intelligibilita.

Ne consegue che, al contrario di quanto previsto dalla considerazione formale,
¢ precisamente iz virtii del principio, e della sua innegabile originarieta, che la
negazione del principio, cio¢ la contraddizione, risulta il suo necessario contrad-
dirsi o, pitt radicalmente, il suo essersi da sempre contraddetta, ossia il suo essere
da sempre tolta al pari di ogni determinato, il quale altro non ¢ che la contrad-
dizione medesima.

In tal modo, solo il vero (principio, fondamento, assoluto, innegabile) si rivela
come veramente ed unicamente essente.

Annotazione terza

A noi sembra, tuttavia, che sempre in Aristotele compaia una dimostrazione
che puo venire indicata come un esempio paradigmatico di quella che deve
venire considerata I’ autentica dimostrazione metafisica.

Tale dimostrazione non soltanto mette in luce che essa non dimostra il princi-
pio, cosi che non lo determina né lo riduce a risultato della dimostrazione, ma

19. Abbiamo trattato la differenza tra incontraddittorio e p.d.n.c in vari scritti. %131 ne
ricordiamo uno: A. Stella, Incontraddittorio e principio di non contraddizione. Una distin-
zione teoreticamente necessaria, gia citato.



156 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

inoltre mette in luce che dimostra in virtw del principio, ossia del fondamento,
cosi che quest’ultimo, da un lato — come detto —, non puo venire considerato
esito del processo dimostrativo; dall’altro, 7on pué non costituirne la ragione (il
fondamento).

Ebbene, tale dimostrazione compare in un’opera giovanile, nella quale si evi-
denzia con forza I’'influenza che il maestro, e cioé Platone, esercita ancora
sull’allievo, ¢ cio¢ su Aristotele. Tale opera ¢ il Protreptico™.

In essa, infatti, viene a configurarsi un tipo di ’é)\eyxog che va ben oltre quello
formale disegnato nel IV libro della Mezafisica.

Un tale £keyyo, che definiamo trascendentale o metafisico, consente di porre il
principio quale autentico fondamento, perché qui non ¢ la negazione che con-
sente 'emergere del principio, ma viceversa ¢ il principio che vale come ragione
del negarsi della sua pretesa negazione.

Detto pit chiaramente: nel Protreptico il principio non viene posto mediante
la posizione dell’opposto, ma, viceversa, ¢ in ragione dell’essere del principio che
l'opposto si oppone a sé stesso e per questo si toglie.

Od anche: poiché I'incontraddittorio, cio¢ I'essere, cio¢ il fondamento, ¢
ed ¢ innegabilmente, la contraddizione, cioe il non-essere, si risolve nel suo
contraddirsi.

Quanto rapidamente indicato necessita di venire adeguatamente chiarito non-
ché suffragato dal testo medesimo. Andiamo, dunque, a leggere i passi pitl im-
portanti del Protreptico, in ordine al tema della dimostrazione.

Aristotele cost scrive:

Ci sono casi in cui, qualunque sia, tra quelle indicate, la premessa che si assume,
¢ sempre possibile confutare la tesi dell’avversario. Supponiamo, ad esempio,
che uno dica che non si deve filosofare: ora, poiché filosofare significa tanto il
cercare se si debba filosofare o no, quanto lesercitare la ricerca filosofica, qua-
lunque sia, tra le due posizioni, quella che noi mostriamo essere propria del no-
stro avversario, da ogni punto di vista avremo distrutto la tesi da lui proposta.
In questo caso dunque ¢ possibile dimostrare ¢io che ci proponiamo a partire
da entrambe le premesse, ma negli altri esempi non ¢ possibile farlo a partire
da tutte o da una qualunque tra le due, ma soltanto da una o da alcune ben
determinate?!.

20. SivedaA.Stella, Analitica e dialettica del Protreptico, in «Rivista di Teoretica», I, 1, 1985,
pp- 43-80.

21. Auristotele, Protrepticus, fr. 2 Ross, 6 Diiring — Alessandro di Afrodisia, Commento
ai Topici di Aristotele, 149, 9-17; trad. it. di E. Berti (a cura di), Esortazione alla filoso-
Jfa (Protreptico), R.A.D.A.R. Edizioni, Padova 1967, p. 45. L’argomento della necessita
del filosofare ¢ attestato da vari Autori. Infatti, con alcune varianti ¢ riferito ad Aristotele



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 157

Il passo ¢ di estrema importanza. E la conclusione, si potrebbe dire, lo rende
di inestimabile valore teoretico. Tale conclusione suona cosi: “Insomma, se si
deve filosofare, si deve filosofare, e se non si deve filosofare, si deve ugualmente
filosofare: in ogni caso dunque si deve filosofare™.

Il primo aspetto che domanda di essere messo bene in vista ¢ questo: se si guar-
dala sua forma, la dimostrazione presenta anch’essa un assunto e I’assunto ¢ co-
stituito proprio dall’alternativa: au# si deve filosofare au# non si deve filosofare.
Se non che - ecco l'aspetto fondamentale —, il processo dimostrativo zon ¢
ipotecato dall’assunto, come invece avviene nella dimostrazione formale, ¢ non
¢ ipotecato per la ragione che la dimostrazione coincide e interamente si risolve
proprio nella dissoluzione dell assunto stesso.

Cio viene anticipato in queste parole: “Supponiamo, ad esempio, che uno dica
che non si deve filosofare: ora, poiché filosofare significa tanto il cercare se si
debba filosofare o no, quanto I'esercitare la ricerca filosofica, qualunque sia, tra
le due posizioni, quella che noi mostriamo essere propria del nostro avversario,
da ogni punto di vista avremo distrutto la tesi da lui proposta”

La conferma ’abbiamo nelle parole della conclusione: “Insomma, se si deve
filosofare, si deve filosofare, e se non si deve filosofare, si deve ugualmente filo-
sofare: in ogni caso dunque si deve filosofare”.

L’assunto, rappresentato appunto dall’alternativa, si dissolve per la ragione che
Ialternativa si rivela fittizia: essa non si costituisce di due opzioni tali che, se si
sceglie una di esse, si perviene ad una conclusione diversa da quella cui si per-
verrebbe se si scegliesse 'altra opzione.

La conclusione é la medesima qualunque sia ['opzione scelta. Su questo punto
merita di riflettere con attenzione.

Cominciamo con il ricordare che, ordinariamente, I'essenza della dimostra-
zione che compare nel Protreptico viene identificata con una nuova forma di
£\eyyog: uno dei suoi due corni, la negazione della necessita di filosofare, viene
considerato, infatti, il suo stesso negarsi, il suo contraddirsi, giacché esso nega
in actu signato cid che afterma in actu exercito.

Negare la necessita di filosofare, dunque, ¢ necessariamente filosofare. Se, per-
tanto, I'assunto si costituisce dei due corni dell’alternativa, I’ esizo — sempre per

da Alessandro di Afrodisia, Olimpiodoro, Elias, Davide I'Invincibile, Lattanzio (che lo
riprende dall’Ortensio di Cicerone) e Clemente Alessandrino. Per 'omogeneita che le va-
rianti presentano, l'argomento ¢ stato incluso, appunto, nel frammento 2 di Ross, mentre
Diiring (1961) lo riporta tra i Testimonia A2-A6

22. Aristotele, Protrepticus, fr. 2 Ross — Elias, Commento all’Isagoge di Porfirio, 3, 17-23;
trad. it. cit., p. 46.



158 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

il modo ordinario di interpretare il Protreptico — ¢ costituito dal permanere di
uno solo di essi.

La conclusione, infatti, ¢ che la necessita di filosofare non ¢ pitt un’opzione,
ma costituisce / unica possibilita, perché non si da effettivamente la possibilita
di non-filosofare.

Cio che vogliamo sottolineare con forza ¢ quanto segue: se ci si fermasse a que-
sta interpretazione, si sarebbe compiuto indubbiamente un passo avanti rispet-
to alla dimostrazione del IV libro della Metafisica, dal momento che I'assunto
non sarebbe pitt la zegazione del principio — come nell’#Aeyyoq comparente
nella Metafisica —, ma quell’ alternativa, che poissi sciogliera in uno solo dei suoi
due corni.

Tuttavia, si tratterebbe di un passo avanti che, a nostro giudizio, non sarebbe
veramente decisivo. Affinché il passo in avanti sia effettivamente decisivo, lo
si deve cogliere alla luce di un’altra interpretazione, che ci proponiamo ora di
chiarire e per farlo prendiamo in esame I’interpretazione che giudichiamo an-
cora insufficiente.

Il /imite di tale interpretazione consiste in questo: il polo positivo, cioe la ne-
cessita di filosofare, emerge ancora per la ragione che la sua negazione, cio¢ la
negazione della filosofia, nega sé stessa, cio¢ per la ragione che la possibilita di
non-filosofare non ¢ una vera possibilita.

In tal modo, pero, anche in questa lettura, come nella lettura della dimostrazio-
ne elenctica comparente nella Metafisica, il negativo risulta essenziale all’ emerge-
re del positivo. Senza la negazione della filosofia, cui fa seguito la negazione di
tale negazione, la necessita della filosofia, cio¢ del positivo, cio¢ del vero, non
si impone.

Se, poi, non si intende valorizzare il ruolo dell’opzione del non filosofare, in
ordine all’affermazione della necessita di filosofare, allora la dimostrazione si
risolve in una banale zautologia: se si deve filosofare, allora si deve filosofare.

A noi sembra che, nell’interpretazione che ¢ stata comunemente data, la di-
mostrazione della necessita del filosofare passi attraverso la mediazione della
possibilita di non filosofare, possibilita che pero ¢ solo apparente.

Nonostante la sua apparenza, tuttavia, essa svolge una funzione decisamente im-
portante: ¢ perché I’ipotesi del non filosofare risulta insussistente che emerge la
necessita di filosofare: “se non si deve filosofare, si deve ugualmente filosofare” La
conclusione, che afferma la necessitd di filosofare, consegue dal venir meno (ne-
garsi) dell’ipotesi contraria, stante che il non filosofare ¢ comunque un filosofare.
In tal modo, afferma Aristotele, “qualunque sia, tra le due posizioni, quella che
noi mostriamo essere propria del nostro avversario, da ogni punto di vista avre-
mo distrutto la tesi da lui proposta”



TERZA RIFLESSIONE | La verita relativa o determinata o sistemica 159

Se, nel caso della dimostrazione del IV della Metafisica, si ricorre al negatore
del principio, qui si ricorre all’avversario, che viene comunque confutato, qua-
lunque posizione prenda. Dell’avversario (negatore), non di meno, si abbiso-
gna, affinché emerga la necessita della filosofia.

Che ¢ come dire: 7 falso risulta ancora essenziale al vero ed ¢ precisamente per
questa ragione che riteniamo insufficiente questa lettura.

Di contro, va evidenziato con forza che nel passo del Protreptico che abbiamo
citato si compie un autentico balzo in avanti teoretico, proprio perché il posi-
tivo si svincola dal negativo e questo gli consente di valere come autenticamente
assoluto.

La necessita di filosofare, ossia la necessita del pensare (sapere), infatti, non
emerge perché si oppone alla possibilita di non pensare. Se si opponesse, ancora
si determinerebbe, cosi che non di effettiva emergenza della necessita di filosofa-
re si potrebbe parlare.

La lettura che giudichiamo insufficiente, insomma, fa valere ancora il farto che,
per quanto I’altro polo — quello negativo, che afferma la necessita di non filo-
sofare — finisca poi per negarsi, non di meno # polo positivo si pone precisamente
perché si vincola ad esso, e cid in ragione di un altro fazto, cioe¢ del fatto che i/
positivo viene assunto ancora in forma determinata.

Questo ha una necessaria implicazione: se viene meno il polo negativo, allora
anche il polo positivo, all’altro correlato, non puo non togliersi, stante appunto
la loro reciprocita legata alla loro determinatezza.

Il secondo “fatto” che abbiamo cercato di mostrare, insomma, ¢ che, a rigore, il
venire meno dell’ipotesi opposta (il non filosofare) non pud non comportare
il venire meno dell’ipotesi che si vorrebbe porre (il filosofare), stante che ogni
posizione determinata si pone se, ¢ solo se, si oppone.

La vera novitd, che attesta il balzo in avanti teoretico da noi ravvisato e che
rende inattaccabile la dimostrazione del Protreptico, consiste, invece, nel modo
di intendere il pensare (filosofare, sapere). Cid che si evince dal passo citato ¢ che
la necessita di pensare ¢ originaria, dunque inderivabile, nonché vera, dunque
innegabile.

Il pensare (filosofare) ¢ originario per una ragione forte: ¢ in virts del pensare
che si coglie il limite di ogni altro da esso, cosi che non soltanto il non-pensa-
re, cioe il non-filosofare, si rivela insussistente, ma anche quell’alternativa, che
veniva assunta come il punto di partenza della dimostrazione, si rivela zsussi-
stente essa stessa, per la ragione che il livello in cui si pongono le due opzioni,
inclusa quella che propone la necessita del filosofare, non ¢ il livello del filoso-
fare autentico: quest’ultimo emerge oltre il livello precedente, proprio per la
ragione che il filosofare, ossia il pensare, ¢ originario e fondante.



160 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Venendo meno 'alternativa, viene meno il punto di partenza della dimostra-
zione. %est’ultima, quindi, non vale come dimostrazione perché procede dal
punto di partenza e perviene al punto di arrivo, ma precisamente perché #7a-
scende la procedura, che costituisce I aspetto formale della dimostrazione.
Altrimenti detto: I’aspetto procedurale della dimostrazione intende il pensa-
re come un’attivita, cio¢ come una mediazione intesa in senso formale, ossia
in senso relazionale-procedurale. Al contrario, ¢id che emerge dal Protreptico
¢ che il pensare va inteso come fondamento, dunque come originario, dunque
come immediato.

1l pensare é I’immediata unita con [essere, dunque é ["unita dell assoluto stesso, il
quale vale come quella condizione incondizionata che ¢ la 7agione del togliersi
della dimostrazione formale, ossia del suo mediarsi in atto.

Il trascendimento della procedura consiste, si potrebbe anche dire, nell’emer-
gere della consapevolezza che solo in virti del filosofare, che non costituisce il
punto di partenza né il punto di arrivo, ma il fondamento della dimostrazione,
¢ possibile sapere il valore assoluto del filosofare stesso, cioe del fondamento, cio¢
del sapere.

Solo pensando, in sintesi, il non-pensare si rivela una mera contraddizione, cosi
che I'altro dal pensare non ¢ piu funzionale alla posizione del pensare, come
nella dimostrazione formale.

L’altro dal pensare (il non-filosofare), infatti, zon é mai stato veramente, stante
il suo essersi da sempre tolto in ragione dell’ identita di essere e pensare, che esclude
Uessere dell inintelligibile.

In questo senso, il pensare, o la sua necessitd, non si pone perché si oppone al
non-pensare, ma il non-pensare si oppone a sé stesso iz virti del pensare, che
¢ originario e fondante e per questo non va inteso in senso formale, cio¢ come
un’attivita, cio¢ come relazione di pensare e pensato, ma come quell’azzo che,
almeno idealmente, é tutt’uno con [ assoluto stesso.

Precisamente in ragione del togliersi della dimostrazione formale, vengono
meno anche le sue tappe ¢ cio che rimane altro non ¢ che la ragione che ha im-
posto questo trascendimento dell aspetto formale.

Ebbene, tale ragione ¢ il sapere inteso nella sua assolutezza, perché inteso nell’o-
riginarieta che lo connota in quanto fondamento.

Non ¢, dunque, la dimostrazione che pone il principio, ma é il principio, inteso
come fondamento, che invera la dimostrazione inducendola a trascendersi.
Inoltre, poiché il filosofare/pensare/sapere coincide con il fondamento, non
configura una posizione determinata, che necessiterebbe di opporsi alla posizio-
ne contraria, ma coincide con /assoluto essere che é l'assoluto sapere.



TERZA RIFLESSIONE | La veritd relativa o determinata o sistemica 161

Siamo cosi al capovolgimento della dimostrazione formale nella dimostrazione
metafisica o trascendentale. Soltanto in virth del sapere, che ¢ presente a sé stesso,
ossia che immediatamente sa di essere sapere, & possibile cogliere (avere coscienza
del) essere parvente del non-sapere, il quale, in quanto saputo (riconosciuto)
come non-sapere, 707 pud non togliersi nel sapere.

Quanto detto, tuttavia, necessita di un’integrazione ulteriore, che consenta di
intendere il trascendimento dell’aspetto formale non soltanto a muovere dalla
prospettiva della sua presunta posizione, ma altresi dalla prospettiva ideale del
fondamento assoluto.

Afhnché il punto cruciale venga pienamente chiarito, si deve precisare il sezso
del concetto di “toglimento”. Non si deve pensare, infatti, che si dia prima la
posizione del non-sapere e poi il suo toglimento: poiché il sapere ¢ originario e
dunque assoluto, il non-sapere ¢ da sempre tolto.

Intendere bene il senso che si attribuisce all’espressione “toglimento”, pertan-
to, ¢ molto importante, perché consente di cogliere il senso antentico della
[finitudine.

I finito ¢ la contraffazione del vero, cio¢ dell’assoluto, perché si presenta come
se fosse autonomo e autosufficiente, laddove ¢ segnato da un limite, che lo vin-
cola inesorabilmente all’altro da sé, ossia alla negazione di sé medesimo intesa
come ’atto del suo negarsi.

In base a cio, si potrebbe anche dire che il finito coincide con il falso, inteso
come participio passato del verbo fallere: il finito, dunque, ¢ il passato di s¢ o,
che ¢ lo stesso, non ¢ mai veramente presente.

La sua falsa presenza ¢ smascherata dal vero, che ¢ 'unica vera presenza, perché
solo il vero (assoluto) ¢ presente a sé stesso e non ha bisogno d’altro per essere né
¢ presente ad a/tro.

Acclarato che ogni finito non puo non togliersi in ragione dell’essere dell’as-
soluto (infinito) e che, tradotto nei termini del Prozreptico, cio significa che il
non-filosofare ¢ da sempre tolto in virtw del filosofare (sapere), c’¢ da chiedersi,
allora, se anche la coscienza del limite della dimostrazione formale, che emerge
in virtu della dimostrazione metafisica, necessiti essa stessa di togliersi e, in caso
di risposta affermativa, in quale sezso essa si tolga.

Il punto da tenere presente ¢ questo: quando si indica il toglimento di qualcosa
di determinato, tale toglimento non pud non essere determinato esso stesso, cost
che anche il toglimento deve togliersi, ma non formalmente, cio¢ determinatamen-
te: per questa via si configurerebbe solo un regressus in indefinitum.

Il toglimento trascendentale del dato (della posizione determinata) ¢ il suo
inveramento, che coincide con la realizzazione dell’intentio veritatis, cioe di



162 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

quell’intenzione che si volge alla verita e alla verita consegna ogni finito, inclusa
sé stessa in quanto intenzione ancora determinata.

Anche la coscienza del limite della dimostrazione formale, poiché ancora deter-
minata, domanda dunque, essa stessa, di superarsi.

La posizione della coscienza ¢, quindi, sempre empirica o formale, in quanto
posizione di un contenuto determinato di sapere, mentre ¢ trascendentale la
sua intenzione. Per questa ragione, nessuno stato di coscienza, ossia nessuna
consapevolezza determinata, pud avere valore conclusivo.

Il toglimento trascendentale, insomma, ¢ il perdersi di ogni finito nell’infinito,
cio¢ nell’assoluto, in modo tale che solo ['assoluto sia veramente.
Capovolgendo il discorso e pensando il finito dalla prospettiva dell’infinito
(assoluto), che ¢ la prospettiva dalla quale si intende cogliere anche il roglimento
della non-filosofia, si dira che, proprio per la ragione che solo I’infinito ¢ vera-
mente, il finito non & mai veramente stato.

Se si fosse dato un momento, nel passato, in cui il finito fosse stato veramente
presente, allora non diremmo che esso ¢ il passato di sé, ossia un “s¢” perenne-
mente passato, da sempre finito. Altrettanto vale per la non-filosofia: essa ¢ il
passato di s¢, ossia il proprio non-essere mai stata veramente.

Orbene, questo ¢ precisamente cio che ci consegna la dimostrazione del
Protreptico. Essa ci invita a pensare la dimostrazione a muovere dal punto di vista
del fondamento, perché soltanto da questa prospettiva si puo cogliere #/ senso
trascendentale o metafisico del venir meno di cid che non ¢ la veritd, ossia del
non-sapere.

La non-filosofia, per concludere, non ¢ la negazione della filosofia, come I'e-
spressione sembrerebbe testimoniare; di contro, ¢ i/ non-essere mai stata della
non-filosofia, stante che solo la filosofia (il sapere) é originariamente, cio¢ vera-
mente, cio¢ assolutamente.

E [essere della filosofia non ha mai concesso alla non-filosofia di essere.



QUARTA RIFLESSIONE
Realta e relazione

1. Atto e costrutto

D a quanto si evince dalla Terza Riflessione, il fondamento del sistema
empirico-formale emerge infinitamente oltre tale sistema.

Se si intende cogliere la traduzione di tale emergenza all’interno del
sistema stesso, la si puo individuare solo nell’azto del riferirsi di ciascuna
determinazione a tutte le altre, atto che indica il #rascendersi di ognuna
di esse nonché del sistema che tutte le contiene.

Se si parla di “trascendenza” del fondamento, si usa un’espressione che
intende indicare la sua assolutezza, si che essa va intesa come I'indipen-
denza del fondamento anche da cio che esso trascende.

Il “trascendersi” della determinazione, invece, ¢ espressione che inten-
de indicare U'inconsistenza ontologica della finitezza e la sua incoercibile
ricerca di sufficienza, a muovere dall’ assunto costituito dalla sua presenza.

Ciascuna determinazione, infatti, si presenta come se fosse autonoma
e autosufficiente ma, in effetti, si pone solo in forza del /imite, che, aven-
do due facce, vincola inesorabilmente cio che ¢ determinato da esso alla
condizione determinante, che formalmente ¢ costituita da tutto ciod che
¢ altro da quel determinato, e cio¢ da ogni altra determinazione.

Per questa ragione, abbiamo detto che I’identita empirico-forma-
le, che costituisce la cosiddetta realta, appare immediata, ma in effetti
non lo ¢: immediato ¢ solo I’assoluto, perché non si da a/tro da esso, che
possa mediarlo estrinsecamente, né si da altro in esso, che possa mediarlo
intrinsecamente.

cuM SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1



164 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Di contro, ciascuna determinazione ¢ un’identita mediata dalla dif-
ferenza. La questione consiste precisamente sul 7odo di intendere tale
“mediazione”.

A nostro giudizio, poiché identita e differenza sono coessenziali, 'una
¢ I'atto del riferirsi all’altra. Parliamo di atto, perché intendiamo sottoli-
neare il suo carattere unitario che impedisce di pensarlo come un’ attivita,
la quale poggia sulla dualitd; dunque, sulla differenza di agente e agito.

Poiché I'atto ¢ il medesimo per ogni determinazione, in quest’#nico
medesimo atto le determinazioni si tolgono, nel senso che esso neutraliz-
za laloro diversita, cosi che ad emergere ¢ proprio I'unita.

Questa unita, lo abbiamo scritto negli ultimi due paragrafi della
Seconda Riflessione, deve venire bene intesa.

Da un certo punto di vista, e cio¢ dal punto di vista dell inevitabile, I'u-
nita dell’atto risulta w2 unita antentica, perché in esso la molteplicita delle
determinazioni mostra di venire meno e solo I’atto, nella sua uniti-unicita,
emerge.

Che ¢ come dire: poiché I’identita determinata ¢ assunta come punto
di partenza, stante la sua imprescindibilita, la consapevolezza dell’incon-
sistenza di tale identitd non pud non mettere capo alla consapevolezza
della necessita dell’ azto del suo togliersi.

Cio equivale a dire che il finito si toglie bensi, ma solo perché si é posto.
Una volta presupposto U'essere del finito, solo I’ atto del suo togliersi testi-
monia la sua inconsistenza ontologica.

In altre parole: dalla prospettiva dell’inevitabile, solo I’ atto esprime
adeguatamente la necessita che il finito si superi.

Se non che, soltanto se colto dal punto di vista dell’innegabile I’atto
del toglimento del finito viene inteso nel suo autentico significato.

L’atto viene colto, infatti, nella sua determinatezza, proprio perché
non pud non vincolarsi a cio su cui emerge, cosi che anche esso non puo
non intendere di trascendersi.

Precisamente per questa ragione, la sua intenzione si realizza effettiva-
mente solo mediante il trascendimento del trascendimento, ossia median-
te il trascendimento dell’atto stesso, che coincide con il suo oltrepassarsi
nell’unita dell’assoluto.



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 165

Che ¢ come dire, per ribadire il discorso: dalla prospettiva dell’asso-
luta unita, I’identita finita non pud venire pensata come cio che prima si
pone e poi si riferisce alla differenza o, detto altrimenti, poi si toglie.

Allaluce dell’assoluto, il finito si rivela l'essersi da sempre tolto nell’in-
finito, proprio per la ragione che non v’¢ un tempo in cui esso sia. Il fini-
to ¢il passato di sé,un passato che non ha mai avuto un presente.

L’altro dall’infinito, o dal vero o dall’essere o dall’assoluto, quindi,
sembra essere, ma non é veramente. La prospettiva dell’inevitabile lo as-
sume come essente precisamente per la ragione che I'universo empiri-
co-formale non ¢ cancellabile né ¢ sostituibile.

Cio, tuttavia, non dimostra la sua innegabilita, ma solo la sua impre-
scindibilita. Alla luce dell’ innegabile, infatti, il finito viene colto come il
non-essere che sembra essere.

Poiché anche I’atto, essendo vincolato al finito, rivela la sua finitezza,
anche esso domanda di andare oltre sé medesimo, verso la sua “destina-
zione’, e cioe verso quell ‘unita autentica che ¢ I'unita dell’assoluto.

L’atto ¢ interamente rivolto all’unita del vero, cio¢ dell’assoluto, € in
quell’unita, che costituisce appunto la sua destinazione (meta), esso in-
tende rogliersi e interamente risolversi, onde essere uno con ['uno.

In forza del discorso svolto sull’atto e delle precisazioni apportate, ¢
possibile chiarire la differenza che sussiste tra i/ livello in cui si impone ['u-
nita e il livello in cui 'unita viene ridotta ad unificazione, cio¢ a relazione,
la quale mantiene la dualita perché poggia sulla dualita dei relati.

Diremo, allora, che il sistema empirico-formale (cio¢ la realtd ordi-
naria ¢ la sua espressione formale) si costituisce in forza dell jpostatiz-
zazione di cid che, invece, ¢ il suo stesso venir meno a sé stesso o, pitt
precisamente ancora, del suo essere da sempre venuto meno a sé stesso.

Inizialmente, e cio¢ 4 livello percettivo-sensibile — che ¢ il primo livello
in cui si stratifica 'esperienza (tratteremo pitt approfonditamente il tema
della stratificazione dell’esperienza nel quarto paragrafo della presente
Riflessione) —, le identith empirico-formali vengono assunte comze se fos-
sero autonome e autosufficienti, perché cosi esse si presentano (appaiono).

Con il sopraggiungere della considerazione concettuale, invece, emerge
il secondo livello in cui ¢ possibile descrivere 'esperienza.



166 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Se nel primo livello le determinazioni (cose) apparivano indipendenti
I'una dall’altra e ’eventuale relazione tra di esse valeva come un inter-
vento successivo al loro essersi costituite, di contro, nel secondo livello, si
coglie la dipendenza che sussiste tra le cose.

Tale dipendenza, tuttavia, viene pensata in forza di un concetto ancora
formale, cio¢ di un concetto che intende 'unita ancora come “unita di una
molteplicitd’, giacché esso consiste nel cogliere I'elemento accomunante pitt
entita.

Proprio in ragione del fatto che si tratta di un concetto formale, con
esso non si perviene alla vera unita, ma all’ unificazione, che, come detto,
altro non ¢ che una relazione: in essa la dualita & conservata.

Non di meno, il concetto individua un primo senso di unita. Grazie
ad esso, si comincia ad evidenziare che ['autonomia e [’autosufficienza,
esibite dalle determinazioni al livello percettivo-sensibile, risultano del
tutto parventi, cosi che comincia ad emergere I insufficienza di ciascuna
determinazione a sé stessa, ossia viene messo in discussione ’assunto che
I'identita determinata sia effettivamente immediata.

Si scopre, cioe, la necessita per ognuna di riferirsi alla differenza,
perché solo in forza di quest’ultima ogni identita pud effettivamente
determinarsi.

Il livello concettuale-formale, quindi, coglie la #rama di nessi che co-
stituisce ’esperienza, nessi che vincolano le determinazioni tra di loro e
che attestano il fatto che la loro indipendenza, che pure sembrava auten-
tica, era del tutto fittizia.

Se non che, il riferimento reciproco che sussiste tra le cose non viene
colto ancora come attivitd, né tanto meno come a#fo, ma viene interpre-
tato come uno status: non viene colto come I aztivita del riferirsi, perché
il riferimento reciproco viene interpretato come il fatto dell essersi riferiti.

In tal modo, non soltanto si mantiene | ipostatizzazione della determi-
nazione, ma viene ipostatizzato anche il rzﬁrimmto, che non viene inteso
nel suo autentico valore, cio¢ come “il riferirsi” di ciascun finito ad altro
finito, ma viene assunto come una relazione e la relazione vale, nel secon-
do livello dell’esperienza, come un costrutto.



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 167
2. La relazione come costrutto

Come emergera nel prosieguo del lavoro, il concetto di relazione ¢ cen-
trale nella prospettiva che intendiamo proporre. Su di esso, pertanto, si
tornera frequentemente e nella Quinta Riflessione lo si tematizzera di-
rettamente, cercando di coglierlo nei suoi molteplici aspetti.

Per iniziare a riflettere su tale concetto, esaminiamo la parola “relazio-
ne” che lo indica e notiamo che, da un punto di vista meramente lingui-
stico, tale parola attesta un fatfo piuttosto che un atto.

L’espressione “relazione”, infatti, deriva bensi da refero, ma si modula
sul participio passato di questo verbo, che ¢ relatus.

Il modo ordinario di intendere la relazione la riduce a medio tra estre-
mi, precisamente secondo quanto attestato dal suo etimo: “relazione”,
come detto, viene da relatus, il quale, essendo un participio passato, non
solo indica la passivita, ma anche il fatto che tale passivita appartiene al
passato.

Nell'affermare che ogni determinazione é in relazione con altra deter-
minazione, dunque, non si coglie il “riferirsi” di ciascuna a tutte le altre,
ma il farto che le determinazioni si riferiscono, o meglio si sono riferite,
fatto che viene essenzializzato da un costrutto formato da due termini
estremi e da un medio che li congiunge.

Il costrutto, si potrebbe anche dire, rappresenta nel presente [esito di
un passato essere della determinazione, la quale inizialmente — secondo la
descrizione che ne da il sistema empirico-formale — si presentava come
se fosse autonoma e irrelata, ma che successivamente é entrata in rela-
zione con altra determinazione, insieme alla quale ha dato luogo ad un
costrutto mono-diadico, formato da due termini estremi e da un nesso che
li congiunge.

I termini estremi sono i relati; il medio ¢ detto anche quid medium.
Cio non fa che testimoniare che il costrutto pone bensi un nesso tra i ter-
mini (i dati, le determinazioni), ma l'entrare in relazione di questi ulti-
mi non trasforma intrinsecamente le loro identita: queste ultime, infatti,
permangono le stesse sia fuori sia dentro la relazione.

In altre parole: il dato, allorché entra in relazione, diventa bensi un
“termine”, ma cid non significa che abbia subito una trasformazione del



168 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

suo essere. Si tratta, quindi, soltanto di un cambiamento semantico (for—
male), non di una trasformazione intrinseca.

Secondo questa prospettiva, insomma, i termini non sono altro che la
traduzione intra-relazionale di quei dati che vengono presupposti come pre-
esistenti alla relazione stessa, proprio perché la relazione subentra al dato gia
costituito.

A muovere dal suo essersi costituito come dato, cio¢ a muovere dalla
sua identita presunta come immediata, pertanto, si pone il rapporto con
altro dato, esso stesso gia costituito come un’identitd (presunta come
immediata).

Il concetto di “costrutto”, quindi, poggia sull’interpretazione statica
tanto dell’identitd quanto del nesso, che viene pensato come intercor-
rente tra i termini. L’identita di questi ultimi, pertanto, permane la me-
desima, perché la loro mediazione viene interpretata come una relazione
estrinseca sussistente tra le due identita.

Se non che, qualora il nesso venga inteso come medio, allora non si
comprende quale funzione possa avere. L'unica funzione che gli si puo
attribuire ¢ quella di “collegamento”: il medio collega i dati (le identita),
ma non li trasforma, cosi che si tratta di una mera giustapposizione.

Cio comporta che il nesso che giustappone i termini non soltanto
deve venire interpretato come un zesso estrinseco, ma inoltre si deve ri-
conoscere che nasce da esigenze esse stesse estrinseche alle determinazio-
ni: per esempio, dall’esigenza di considerare insieme le determinazioni
medesime.

Viceversa, se si intende riferz're la genesi del nesso ad un ’6sz'gmzﬂ intrin-
seca alle determinazioni, allora si deve riconoscere che ¢ I'insufficienza
di ciascuna determinazione a sé stessa che impone il suo riferimento ad
altra determinazione.

In questo caso il nesso si precisa come un vincolo: il vincolo indica,
infatti, che I’'una determinazione necessita dell’altra.

Se ciascuna determinazione si fosse gia costituita come un’identita e
Iidentita fosse effettivamente autosufficiente, allora non si parlerebbe di
“vincolo”, ma di semplice “collegamento”

Di contro, se ciascuna identitd necessita di altra identita per essere,
poiché in sé non ¢ sufficiente a sé medesima, allora non si puo piu parlare



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 169

di collegamento, ma si deve parlare, appunto, di vincolo: ciascuna identita
si vincola ad altra perché dall’altra dipende e il vincolo indica che la rela-
zione non sussiste 7z le identitd, ma nella struttura intrinseca di ciascuna
di esse.

In tal modo, l’entrare in relazione da parte di un dato non puo6 non
trasformare intrinsecamente identita del dato stesso (mediare la sua par-
vente immediatezza) e, pertanto, si configura una prospettiva completa-
mente diversa da quella che pone la relazione come costrutto.

Tale nuova prospettiva, lungi dal valere come complementare all’al-
tra, vale come /a stessa negazione della prospettiva precedente.

Essa, infatti, coglie i termini non come la traduzione intra-relazio-
nale di dati preesistenti alla relazione, ma come momenti della relazione
stessa, cioe come esclusivamente interni ad essa, cosi che la relazione non
¢ soltanto quella che include i termini, ma pit radicalmente quella che
struttura identita di ciascuno di essi.

In base a questa prospettiva, le identita determinate non possono pilt
venire pensate come sussistenti indipendentemente ['una dall’altra, ma,
al contrario, esse si pongono nel loro reciproco dipmdere.

Le due prospettive indicate sono, dunque, inconciliabili. Se non che,
ci6 che domanda di venire messo bene in luce ¢ che il livello empiri-
co-formale si trova nella necessita (stato di necessita) di trovare un punto
di conciliazione trale due prospettive.

Esso, infatti, non si costituisce soltanto del livello percettivo-sensibi-
le, in cui i dati risultano indipendenti, ma anche del livello concettua-
le-formale, nel quale i dati risultano in riferimento reciproco.

Ebbene, per trovare il punto di conciliazione suddetto si interpreta il
riferirsi reciproco dei dati non come “atto”, ma come “attivitd” e cio ha
un’importantissima conseguenza: mediante |’ aztivita si opina di avere
superato la relazione come costrutto, ma in effetti la si mantiene ancora
in questa forma. Vediamo la ragione.

L’attivita sembra superare il costrutto mono-diadico, perché esibisce
una dinamicita che ¢ estranea al costrutto, senza tuttavia pervenire al zo-
dliersi dell’identita determinata, sancito dall’azzo.

Cio che intendiamo dimostrare ¢ quanto segue: proprio per la ragio-
ne che non vale come il togliersi dell’identita formalmente immediata,



170 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

I attivita in effetti conserva il costrutto mono-diadico e lo conserva preci-
samente perché mantiene quella dualiti che costituisce l'essenza del costrut-
to medesimo.

Nel livello concettuale-formale dell’esperienza, ecco il punto che vor-
remmo emergesse con chiarezza, viene mantenuta /immediatezza dell’i-
dentita accanto alla sua mediazione, ma cid accade soltanto per la ragione
che non si tratta di una mediazione autentica, trattandosi di una mera
attivita.

Che ¢ come dire: la mediazione non viene assunta, a questo livello,
come [ atto del mediarsi dell’identitd determinata, ma come una relazio-
ne o, in altri termini, come /attivita del mediare, la quale mantiene ca-
rattere estrinseco, perché poggia sulla dualita dei relati (mediati), i quali
permangono nella loro identita formalmente immediata.

Cogliere il riferimento come attivitd, quindi, sezzbra configurare il
superamento del semplice costrutto, ma si tratta di una mera apparenza.

Poiché si valorizza la determinazione non per I’aspetto del suo “stare”,
ma per la dinamicita o per la vitalita del suo riferirsi ad altra determi-
nazione, il riferimento pare dismettere il carattere di un semplice nesso
tra dati e sembra assumere I'aspetto di un vincolo che fa dipendere I'uno
dall altro.

Se non che, si avrebbe effettiva dipendenza — cio¢ autentico vincolo
— se, e solo se, i termini cessassero di essere due: in quanto intrinsecamente
vincolati, essi dovrebbero risolversi in una realta unica, quell’unica realta
che viene attestata solamente dall’ azto.

Di contro, assumere il riferimento come a#tivitd non comporta affat-
to superare la dualita dei relati, precisamente per la ragione che [attivita
appartiene ad un agente che la esercita su di un agito.

Ciascun termine, nel suo riferirsi all’altro, viene dunque conservato
nella sua identita formale, cio¢ nella sua parvente immediatezza, la quale
viene mantenuta — si potrebbe aggiungere — nonostante il vincolo reci-
proco che sussisterebbe tra i termini.

Con questo esito: il vincolo non viene inteso come veramente intrin-
seco e costitutivo dell’identitd, ma come sussistente ancora tra le identita,
che risultano si insufficienti, ma non fino al punto di venir meno a sé
stesse.



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 171

Esse, anzi, iz forza del vincolo sembrerebbero acquisire quella suffi-
cienza che prima mancava loro, cosi che la relazione/attivita, da un lato,
varrebbe come espressione di una mancanza; dall’altro, varrebbe come sa-
turazione della mancanza medesima, una saturazione che si realizzerebbe
mediante la sintesi dei “mancanti’.

Intendere il riferimento come un’attivita configura, pertanto, una
“mediazione”, ma una mediazione che ¢ ancora formale ¢ che, pertanto,
andrebbe definita una “medialita”.

Che ¢ come dire: Pattivita non soltanto mantiene le identita formali
che costituiscono i momenti di cui essa si costituisce, ma altresi esprime
un intervento mediatore esercitato da un termine sull’altro e tale inter-
vento viene assunto — nel livello concettuale-formale — come se fosse in
grado di garantire la sufficienza di cid che prima dell’intervento risultava
insufficiente.

L’attivita, insomma, viene interpretata come un’zztegrazione recipro-
ca tra le determinazioni, che consentirebbe il passaggio dall’insufficienza
alla sufficienza di ciascuna.

Cio che deve venire ribadito, non di meno, ¢ che, per questa via, 'im-
mediatezza formale non viene superata. Fino a che la mediazione viene
intesa come un zesso che congiunge le identitd, esse permangono due e, se
permangono due, allora non si ¢ prodotta alcuna trasformazione intrin-
seca di ciascuna di esse.

Il costrutto mono-diadico, quindi, viene conservato dall’attivita, an-
che se di esso si valorizza [aspetto dinamico del reciproco connettersi dei
termini, piuttosto che /aspetto statico della giustapposizione dei dati.

Il nodo cruciale consiste, infatti, nell’interpretazione della dinami-
cita: essa viene intesa come il “passaggio” da un termine all’altro, cosi
che ¢ il passaggio stesso che postula la persistenza dell’identita di ciascun
termine.

Se, dunque, il livello percettivo-sensibile si costituisce di identita au-
tonome e irrelate, il livello concettuale-formale unifica concettualmente
i dati, perché coglie cid che li accomuna (il concetto ¢ descritto come
“unita di una molteplicitd”), e postula che questa unificazione sia suffi-
ciente a legittimare i dati medesimi, senza intervenire sulla loro identita
intrinseca.



172 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Um’ﬁmre idati non conﬁgura, peré, una mediazione autentica, masolo
una medialitd estrinseca, sussistente non piu tra “dati”, ma tra “termini’.

La conclusione del discorso, a nostro giudizio, non puo che essere la
seguente: affinché possa emergere I’ autentica mediazione, il riferimento
non puo piu venire inteso come a#tivitd, cioe come passaggio, ma deve
venire inteso come atfo.

Latto, e solo latto, coglie la determinazione nel suo autentico essere.
Esso, infatti, non configura un intervento estrinseco sul dato, ma esprime
il suo intrinseco “essere riferendosi’.

Lo stesso concetto pud venire espresso anche in altri termini: il zesso
che vincola i dati cessa di valere come a posteriori, come se si ponesse tra
identita gid costituite e tale che in nessun modo le trasforma (la loro di-
namizzazione, come abbiamo visto, ¢ solo una trasformazione apparen-
te), ma vale, di contro, come nesso a priori, che ha un ruolo fondamentale
nella costituzione delle identita, precisamente perché vincola I’identita
alla differenza, stante /’insufficienza tanto dell’una quanto dell’altra.

Precisamente questa insufficienza si traduce nell’ azo del riferirsi dell’i-
dentitd alla differenza (e viceversa), ossia nel zogliersi dell una e dell’altra.

Poiché ogni determinazione, dunque, ¢ sé nel riferirsi ad altro da sé,
essa ¢ 'atto del suo oltrepassarsi, cioe del suo trascendersi, e questa ¢ la me-
diazione autentica: in tal modo si configura il concetto non formale del de-
terminato, quell’idea di unita che non si riduce a sintesi o ad unificazione
e che vincola cosi intrinsecamente le identith determinate da decretare 2/
loro venire meno come distinte.

Il nodo teoretico che abbiamo preso in esame ¢ tanto importante
quanto complesso. Per riassumerlo e cercare di chiarirlo ulteriormente,
diremo che, se il riferimento viene inteso come attivita di un termine
che agisce (agente) su di un altro termine (agito), allora le identitd de-
terminate vengono conservate ¢ / attivita mantiene valenza relazionale.

Solo se “il riferirsi” viene inteso come “atto’, I'identita determinata
si risolve nel suo riferirsi, il quale non vale pil come nesso estrinseco, ma
come essere stesso dell’identitd.

In questo caso, infatti, il riferirsi non sopraggiunge all’identita deter-
minata, come se questa si fosse gia costituita, ma vale come la costituzione
intrinseca del determinato, di ogni determinato.



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 173

%cst’ultimo, ecco il punto, si risolve interamente nell atto del suo rife-
rirsi, che ¢ anche 'atto del suo o/trepassarsi, in modo tale che ¢ il sistemna
empirico-formale nel suo complesso (comprendente, cio¢, tanto il livello
percettivo-sensibile quanto il livello concettuale-formale) che esprime la
necessita teoretica di trascendersi.

3. La presunta originarieta della relazione

Dicevamo che, se il vincolo viene colto come intrinseco, allora decreta
Uinfluenza reciproca dei termini della relazione, cio¢ la loro dipendenza,
che impone la necessita del loro togliersi.

Seil vincolo, invece, viene ridotto a medio, allora vale come la zegazio-
ne stessa di tale influenza, perché il medio si interpone tra dati gia costitu-
iti e decreta, a rigore, I'indipendenza delle identita che pure si dichiarano
vincolate.

Per questa ragione, la relazione — e lo vedremo nella Quinta Riflessione
— si rivela un costrutto contraddittorio, proprio perché concilia ' indipen-
denza dei termini, che consente di mantenere le due identitd come di-
stinte (e distanti), con la loro dipendenza (il loro vincolo reciproco), che
non pud non indicare la loro coessenzialita.

Nel livello concettuale-formale non si perviene alla consapevolez-
za della contraddittorieta indicata e, se si perviene alla consapevolezza
dell’insufficienza del dato, si presume di poter usare la relazione per su-
perare tale insufficienza.

Si presume, insomma, che quella stessa relazione che, da un certo
punto di vista, dichiara (rende esplicita) I'insufficienza della determina-
zione, da un altro punto di vista possa costituire il mezzo per superare tale
insufficienza medesima.

Per il livello concettuale-formale, infatti, I’insufficienza del determi-
nato viene risolta mediante I'unificazione, cio¢ mediante la sintesi, che
unifica bensi le identita, ma mantenendole come distinte, ossia mante-
nendo la loro dualita.

L’intrinseca struttura di ciascuna identita, vogliamo ribadirlo per la
sua rilevanza, in tal modo non viene affatto trasformata, stante che il



174 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

vincolo viene fatto sussistere ancora #7z di esse, nonostante che ciascuna
esibisca, appunto, la propria insufficienza. Cid non pud non comportare
che nell’unificazione le identita permangano cosi come erano fuori (pri-
ma) di essa.

A questa concezione, che viene fatta propria da molti filosof, noi op-
poniamo che la somma di due insufficienze non puo produrre una suffi-
cienza, semmai un insufficienza doppia.

Cio premesso, non si pud non riconoscere, tuttavia, che il costrutto
mono-diadico svolge una funzione formalmente prioritaria, perché co-
stituisce la #7ama — Possatura logica — di quel sistema che ¢ esperienza
nonché di quel sistema, e cio¢ il discorso, che traduce 'esperienza in un
insieme di enunciati. Il discorso, infatti, costituisce il sistema formale
fondamentale.

Il problema si viene a configurare, secondo noi, allorché i/ costrutto
viene considerato non la struttura dell ordine empirico-formale, ma dell o-
riginario stesso.

Ebbene, coloro che non interpretano la relazione come la struttura

formale dell’esperienza e del discorso ma, al contrario, la considerano
come la struttura dell originario commettono, a nostro modesto avviso,
almeno cinque errori.

11 primo errore consiste in questo: assumere l’originario come una
struttura significa assumere come originaria la differenza (molteplicita),
la quale non si comprende da cosa si differenzierebbe, essendo originaria.

Si potrebbe obiettare che la differenza ¢ il proprio originario differen-
ziarsi, ma in questo caso si dovrebbe ammettere che la differenza ¢ il dif-
ferenziarsi da sé stessa o in sé stessa, cosi che si attribuirebbe un’identita
alla differenza proprio nel parlare di cio (il “sé stessa”) da cui (o in cui)
essa si differenzierebbe, cosi che I'esito sarebbe il seguente: originaria ri-
sulterebbe ancora I’identita.

Nel parlare dell’identita del differenziarsi, inoltre, non si pud intende-
re un atto, il quale vale come unitario' e non puo, pertanto, differenziarsi
da sé stesso.

1. L’atto, come abbiamo visto a pit riprese e in particolare nel paragrafo 11 della Seconda
Riflessione, se viene colto dalla prospettiva dell’izevitabile, allora vale come il venir meno
della molteplicita delle determinazioni e, pertanto, non pud non valere come unitario. Se,



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 175

Semmai, il differenziarsi dovrebbe venire inteso come un’aztivita, ma
allora si proporrebbe di nuovo la dualita come originaria, stante che I'at-
tivitd implica necessariamente la dualita di agente e agito.

Allo stesso modo, se I’identita della differenza (o del differenziarsi)
venisse intesa come una relazione, e cio¢ come [identita dell’insieme, si
riproporrebbe ancora loriginarieta della dualita, ossia della molteplicita,
senza avvedersi che la molteplicitd non puo non presupporre I’ unita, del-
la quale costituisce una semplice reiterazione.

La correzione del primo errore consiste nella consapevolezza che la
presunta originarieta della molteplicitd non puo non cedere il passo alla
vera originarieta che appartiene alla vera unita.

Il secondo errore viene commesso da chi parla di “atto del differen-
ziarsi” dell’originario. In questo caso, anche non considerando quanto
detto poco sopra a proposito dell’atto, non si tiene in conto la condizio-
ne che consente di porre una simile espressione.

La condizione che consente di determinare ['atto, e connotarlo ap-
punto come atto “del differenziarsi’, consiste nella presenza dei differen-
ziati. Come si accerterebbe, infatti, che di differenziazione effettivamen-
te si tratta, se non mediante la rilevazione previa dei differenziati? Se la
dualita non si fosse gia costituita, insomma, come si potrebbe parlare di
differenziazione od anche del differenziarsi?

Tanto la prima (la differenziazione) quanto il secondo (il differen-
ziarsi), pertanto, risultano tali soltanto iz forza della dualita, cosi che
quest’ultima torna a proporsi come I'originario stesso, proprio in quanto
condizione di determinazione dell atto.

Passiamo, quindi, al terzo errore. Se l'originario si risolve nell’atto del
differenziarsi, allora si richiede 2 parte ante il suo essere, perché, se l'origi-
nario non fosse, non potrebbe nemmeno differenziarsi.

di contro, viene colto dalla prospettiva dell’innegabile, allora rivela che la determinatezza
continua ancora a connotarlo, cosi che anche la sua identita di “atto” si costituisce in forza
del riferimento all’altro da sé, in modo tale che 'unitd da esso configurata non puo valere
come la vera unita. Poiché chi afferma l'originario come costituito da una struttura intrin-
seca colloca l'originario nel sistema empirico-formale, ne consegue che si pone proprio
dalla prospettiva dell’inevitabile, cosi che risulta sensato rispondergli a muovere dal suo
stesso punto di vista. Facendo valere, invece, il punto di vista dell’innegabile, allora solo
loriginario risulta la vera unitd, cio¢ 'unita dell’assoluto, cosi che I'unitarieta dell’atto non
puo non intendere di compiersi in quest’ultima.



176 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Se non che, sappiamo ormai che, differenziandosi, 'originario finisce
per risolversi nella dualita dei differenziati e, dal momento che 'origina-
rio coincide con lessere, cid comporterebbe che Iessere si farebbe altro
a sé stesso: sarebbe in sé I'altro da s¢, dunque sarebbe in sé non-essere oltre
che essere. E cid ¢ contraddittorio.

Il quarto errore che viene commesso consiste nel non avvedersi che, se
la relazione ¢ originaria, allora i termini sono originariamente vincolati,
cosi che 'uno ¢’¢ perché c’¢ Ialtro.

Essi, quindi, valgono come termini coessenziali e cioe, essendo ['uno
I’essenza dell’altro, costituiscono uz unica realta, che solo astrattamente
puo venire differenziata.

I termini si conservano come distinti, infatti, se, e solo se, la Joro coes-
senzialita viene ridotta a comp[emmmritd. Ma, se i termini sono comple—
mentari, allora 'uno non si pone in forza dell’altro, come invece accade
allorché i/ vincolo é costitutivo.

Il quinto errore ¢ quello che abbiamo indicato fin all’inizio: coloro
che assumono la relazione come la struttura dell’originario non si avve-
dono di confondere il livello dell originario con il livello in cui si dispone il
sistema empirico-formale, cio¢ la realtd ordinaria.

La relazione, ossia il costrutto mono-diadico, costituisce certamente
la struttura portante del sistema empirico-formale, ma quest’ultimo non
puo venire assunto comze se fosse [ originario.

L’ originario, questo ¢ il nodo sul quale abbiamo a lungo insistito, non
puo non emergere oltre il sistema empirico-formale perché non puo6 non
costituirne il fondamento.

Se non emergesse oltre il sistema, verrebbe ridotto ad un suo elemento,
cosi che il sistema finirebbe per valere come il presupposto dell originario
e, in questo caso, la contraddizione sarebbe palese.

4. La relazione e la realta

Quanto detto pud venire riassunto in questi termini: la relazio-
ne, intesa come costrutto, ¢ la struttura logica che produce quella



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 177

ipostatizzazione dei termini e del loro nesso che consente la posizione arti-
colata e organizzata della cosiddetta realta.

Si tratta di un’affermazione impegnativa, che necessita di un’adegua-
ta giustificazione.

Per cercare di fornirla, ci proponiamo di leggere la realta in virtti del
punto di vista dell’innegabile, che trova espressione nell’ atto di coscienza.

L’atto di coscienza, infatti, esprime /’emergere della coscienza trascen-
dentale, cio¢ di quella coscienza che, trascendendo il fimite, incluso il
limite che la connota come coscienza empirica, trascende la propria fini-
tezza e, idealmente, ogni finitezza.

In effetti, anche I'atto — lo abbiamo visto — mantiene una propria
determinatezza, cosi che la finitezza non viene effettivamente superata
dall’atto, ma solo dal toglimento dell’atto medesimo.

Non di meno, il trascendimento del trascendimento costituisce il pun-
to finale del processo che inizia con il coglimento del limite della realta
ordinaria.

Se ci si pone dal punto di vista dell’innegabile, cioe dell’assoluto, il
finito ¢ da sempre tolto e, quindi, anche I’atto del suo togliersi viene visto
come poggiante sulla presupposizione del finito stesso.

Tuttavia, poiché la presupposizione del finito é inevitabile, si impone la
necessita (innegabile) di cogliere bensi [inevitabile alla luce dell’innega-
bile, ma non si pud evitare di (risulta inevitabile) dare una forma a tale
innegabile coglimento, che equivale a disporre I’innegabile nella forma
dell’inevitabile.

Si tratta, insomma, di cogliere la realta non dalla prospettiva di cio
che ordinariamente viene considerato reale, cio¢ dalla prospettiva del fi-
nito (relativo), ma dalla prospettiva di cio che emerge oltre il finito stesso,
tenendo conto tuttavia del fazo che tale coglimento muove dal postulato
che il finito in qualche modo sia e che la coscienza, che fa del coglimento
un proprio contenuto, onde poterlo riferire, sia la coscienza empirica, la
quale si colloca proprio nell’universo dell’ inevitabile.

L’essere del finito, questo ¢ il punto, ¢ inevitabile, cosi che cogliere
il finito dal punto di vista dell’innegabile significa intendere che questo
coglimento implica una dialettica estremamente significativa.



178 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Implica, ciog, il sapere che I'emergere oltre il limite avviene in virtt
dell’innegabile, ma anche che, in quanto I'emergere permane vincolato
al limite stesso, ricade nella dimensione inevitabile, la quale, in quanto
colta nel suo limite, ¢ colta — da capo — in virtu dell’innegabile.

Non si puo evitare, dunque, una traduzione inevitabile dell innegabile,
traduzione che viene riferita mediante il discorso.

uesto significa individuare un progressivo superamento del finito, che
¢ Uinevitabile, nonostante 'innegabile coscienza del suo non essere mai sta-
to veramente.

Significa, inoltre, che I'atto di coscienza, che esprime 'emergere della
coscienza trascendentale, consente di cogliere cio che, poiché colto, viene
superato, fermo restando che idealmente, cio¢ dal punto di vista dell’as-
soluto, anche il coglimento domanda di venire, esso stesso, superato.

Quando parliamo di coscienza, dunque, se ci riferiamo alla coscienza
che assume come proprio contenuto anche il coglimento nonché I'emer-
genza che lo consente, allora intendiamo la coscienza empirica che confi-
gura I'inevitabile e che costituisce la condizione di possibilita del discorso
che quel contenuto espone.

Di contro, quando intendiamo la condizione di intelligibilita del finito,
non intendiamo quella coscienza che si configura come uno stato o come
un insieme di stati oppure, ancora, come un’attivita, che sono le forme del-
la coscienza empirica, ma intendiamo la coscienza che si essenzializza in
quell’azto che le consente di cogliere il limite di ogni determinazione emer-
gendo oltre di esso, cosi che anche Iatto, in quanto determinato, domanda
di venire superato.

L’atto domanda di venire superato, ma senza che questo superamento
annulli (cancelli) il superamento garantito dall’atro.

L’innegabile, infatti, non cancella Uinevitabile, ma lo spinge a trascen-
dersi nell’innegabile stesso. La fenomenologia ¢ inevitabile ancorché sia
ispirata dall’innegabile ¢ sia da sempre conclusa (tolta) nell’assoluto, ossia
nell’ innegabile medesimo.

1olta, insomma, ma non cancellata, cosi che si richiede che venga de-
scritto il toglimento di ciascuna figura determinata, a muovere da quelle
figure in cui paradigmaticamente prende forma 'esperienza.



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 179

Solo cosi I’innegabile sara effettiva ragione del trascendersi dell’inevi-
tabile, in ciascuna delle forme del suo configurarsi come inevitabile.

E, inoltre, soltanto in questo modo si eviterd la risoluzione dell’ine-
vitabile nell’innegabile in quel piano in cui si palesa 'inevitabile, si che
non si puo evitare di fare i conti con esso, cio¢ di partire dal suo immediato
presentarsi che si converte, infine, nel suo innegﬂbile tog[z'ersi.

Per precisare la collocazione del presente discorso all’interno dell’in-
tera trattazione, si potrebbe qui ricordare quanto abbiamo gia det-
to a proposito della veritd assoluta e delle verita relative (determinate,
sistemiche).

L’atto esprime la facolta di cogliere le verita relative alla luce della ve-
rita assoluta, oppure, usando altre parole e facendo ricorso alla suggestio-
ne di un’immagine, l'atto vale come traduzione della luce dell’assoluto,
in virtti della quale ¢ possibile vedere il relativo, ossia cogliere il Zimite che
lo determina e, pertanto, andare oltre di esso.

L’atto di coscienza, per concludere, indica la presenza dell’assoluto
nel relativo, una presenza non fattuale, ma trascendentale: 1a presenza del-
la verita assente.

Parliamo di presenza della verita nell’universo della finitudine perché
¢ in virtu della verita, e della verita soltanto, che ¢ possibile rilevare che
nessuna determinazione, empirica o concettuale, puo valere come verita
assoluta.

Si tratta, quindi, di una verita che ¢ fattualmente assente dall’universo
in cui si dispiega il suo potere condizionante, stante che non puo venire
inglobata in esso e, dunque, vale come emergente oltre 'universo stesso.
In questo senso, parliamo di “presenza dell’assenza della veritd”

La presenza dell’assenza della verita ¢ riconosciuta in virtu della verita
medesima e si esprime precisamente in quel sapere che consente a Socrate
di affermare di non sapere o in quell’ intenzione di verita che si volge alla
verita proprio perché la verita I’ha evocata e I’ha orientata, spingendola a
cercare di togliersi in essa per compiersi veramente.

Orbene, alla luce dell’atto di coscienza, la cosiddetta “realtd” non si
presenta secondo una forma unica, come ¢ per il senso comune e come
sostenuto dal monismo ontologico, che sostanzialmente riconosce un



180 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

sistema unico, quello dell’esperienza ordinaria, ma possono invece venire
individuati diversi piani del suo strutturarsi.

Cio comporta che risulta pitt opportuno parlare di pluralismo onto-
logico, stante la consapevolezza che ogni presenza ¢ tale perché vincolata
al sistema che la rileva e al campo in cui il sistema la colloca nel rilevarla.

Si configurano cosi due fondamentali concetti di realta, che non deb-
bono venire confusi. La realtd oggettiva e la realta percepita, che puo ve-
nire definita anche “oggettuale”

L’errore commesso dal “realismo ingenuo” consiste proprio nel con-
fondere questi due tipi di realtd e assumere la realta percepita (oggettua-
le) come se coincidesse sic et simpliciter con la realth oggettiva.

Non si dovra mai dimenticare, pertanto, che quando si parla di “realta
oggettiva’ non si intende I’esperienza che si presenta alla coscienza del
soggetto percipiente.

La realta empirica, insomma, viene assunta come se fosse la realta og-
gettiva, dando per scontato che essa costituisca la realta in sé (xora. ddow,
in se) e non cogliendo che, invece, essa si pone in forza della relazione al
soggetto e, quindi, vale come una realta per noi (npés Wuds, quoad nos).

Quando si parla correttamente di “realta oggettiva’, dunque, allora
la si deve intendere come una “realta assoluta’, stante il fatto che essa si
pone a prescindere da ogni relazione, inclusa la relazione al soggetto, si
che non potra mai venire colta proprio in quanto tale.

Se, infatti, venisse colta, eo ipso cesserebbe di valere come oggettiva,
cio¢ come assoluta, e diventerebbe la realta “relativa” al soggetto, tradu-
cendosi cosi nell’universo empirico.

Una delle forme piu significative di riduzionismo teoretico trova
espressione precisamente in questa traduzione, che riduce la vera realta
o la realta dell’assoluto (fondamento) al sistema dei farti (dati) o sistema
dell’esperienza.

A questa riduzione se ne aggiunge un’altra, altrettanto importante: la
riduzione della relazione come atzo alla relazione come costrutto.

Quando la relazione ¢ ridotta a costrutto, pué venire assunta come la
struttura della realta empirica e tale struttura consente un’articolazione
che si dispone non solo orizzontalmente, ma anche verticalmente, nel
senso che viene cosi a configurarsi una molteplicita di sistemi che si dispo-
ne su una molteplicita di livell.



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 181

Di questa stratificazione dell’esperienza, della quale abbiamo inco-
minciato a parlare nei paragrafi precedenti, intendiamo ora occuparci
con maggiore attenzione?, facendo una premessa.

Al riduzionismo teoretico?, che abbiamo poco sopra rapidamente de-
scritto, fa poi seguito il riduzionismo teorico, il quale si incarica di ana-
lizzare progressivamente ['esperienza, onde mostrare come i molteplici
livelli in cui essa si stratifica possono venire ridotti a livelli sempre piu ele-
mentari, fino ad un presunto ultimo livello, che coinciderebbe con quel-
lo descritto dalla fisica delle particelle, le quali, per lo meno idealmente,
dovrebbero essere semplici, cioe non strutturate in forza della relazione.

Selarelazione ¢ la figura logica responsabile della strutturazione, ossia
dell’articolazione e della stratificazione dell’esperienza, [ atto di coscienza
é lunica forma che non si riduce al suo aspetto formzz[e, perché ¢ attraver-
sata dalla spinta alla verita indotta dalla veritd medesima, cio¢ da quel-
la intentio veritatis che consegna anche la forma dell’atto alla verita che
dell’atto costituisce la destinazione.

L’atto di coscienza, infatti, si lascia ispirare da quella condizione incon-
dizionata che consente di rilevare la strutturazione dell’esperienza, per la
ragione che di quest’ultima — e della relazione che la costituisce — con-
sente di cogliere il Zimite e di coglierlo emergendo oltre di esso, dunque
emergendo oltre la stessa figura logica rappresentata dalla relazione.

Il nostro progetto ¢ pertanto quello di 7ifleztere prima sulla stratifica-
zione dell’esperienza e, successivamente, sul concetto di relazione, per-
ché i concetti di realta e di relazione rivestono valore prioritario.

S.La sz‘mtz'ﬁmzz'()ne dell ’esperienza eil primo lLivello
I primo livello del configurarsi dell’esperienza — che viene riconosciu-

to come “primo” proprio in virtl dell’atto di coscienza che emerge non
solo oltre di esso, ma anche oltre gli altri — ¢ quello “percettivo-sensibile”.

2. 1l tema ¢ stato affrontato anche in A. Stella, L’uniti che immane all esperienza. I tre
livelli che strutturano Uesperienza e [unita che la fonda, in «Cum-Scientia. Unita nel dialo-
go», IV, 8,2022, pp. 53-67; DOI: 10.57610/cs.v4i8.173.

3. Sirinviaad A. Stella, Sul riduzionismo. Dal riduzionismo teoretico al riduzionismo teorico,
gia citato.



182 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’esperienza fatta con i sensi costituisce la forma piss immediata — for-
malmente immediata — di esperienza e tale forma induce la convinzione
che cio che viene esperito immediatamente valga come la realta stessa: la
vera realta.

Considerare reale cio che viene percepito con i sensi risulta, infatti,
naturale, stante che la nostra prima natura ¢ la natura sensibile.

Questo primo livello si caratterizza per il fatto che cio che percepia-
mo occupa interamente il campo della nostra coscienza empirica. Noi,
quindi, dimentichiamo un punto fondamentale e cio¢ che la percezione
¢ frutto della relazione che si instaura tra il soggetto e 'oggetto.

La caratteristica fondamentale dell’esperienza sensibile, dunque, con-
siste in questo: le cose che vengono percepite esibiscono un’autonomia
e un’autosufficienza che inducono a considerarle non soltanto indipen-
denti dal soggetto, ma altres) indipendenti le une dalle altre.

In effetti, cosi non ¢, perché la condizione che consente ad ogni iden-
tita di porsi in modo determinato ¢ la relazione alla differenza. Tuttavia,
la struttura relazionale dell’oggetto (percetto) non appare, se ci si ferma
a cio che viene attestato dai sensi.

Si potrebbe dire che I'esperienza del sentire, poiché non coglie la rela-
zione che vincola 'oggetto al soggetto nonché agli altri oggett, si carat-
terizza per la valorizzazione del momento dell’ indipendenza dell’oggetto,
fino al punto che tale indipendenza viene assolutizzata: 'oggetto sembra
totalmente indipendente dal soggetto e ciascun oggetto sembra indipen-
dente da ogni altro.

Quando si percepiscono una penna, un quadro, un uomo e cosi via,
tali oggetti esibiscono una propria autonomia e una propria autosufh-
cienza, cosi che, se seguiamo la nostra prima natura, siamo indotti a con-
siderarli come identita autenticamente indipendenti.

La forma immediata dell’esperire si presenta, quindi, come “esperien-
za dell’altro” o, che ¢ lo stesso, come percezione di qualcosa che viene
connotato come “diverso” dal soggetto percipiente.

Nel percepire, inoltre, il percetto (i percetti) occupa (occupano) 'in-
tero campo della coscienza, la quale gravita sull’oggetto fino al punto che
ne risulta occultato il fondamento, quel soggetto che invece ¢ il correlato
essenziale dell’oggetto.



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 183

Nel sentire, dunque, non soltanto senziente e sentito si pongono
I'uno come esterno all’altro, 'uno come estraneo all’altro, ma inoltre il
senziente ¢ interamente proiettato sul sentito, fino all’oblio di sé come
soggetto.

E ben vero, insomma, che il sentire (percepire) & di un senziente (per-
cipiente), ma il senziente, se rimane tale, si risolve nel suo sentire, ossia in
cid che sente (in cio che percepisce: nel percetto), dunque nell’oggetto
del suo sentire, dissolvendo in esso la propria soggettivita.

6. Il secondo livello

Quando emerge la consapevolezza che la relazione vincola 'oggetto
percepito al soggetto percipiente, il livello percettivo-sensibile ¢ stato
superato.

Si perviene, cosi, al secondo livello del configurarsi dell’esperienza, a
quello che abbiamo definito il “livello concettuale-formale”. In esso, in-
fatti, si supera I'immediatezza del dato e se ne coglie la struttura che lo
vincola non solo al soggetto a cui ¢ dato, ma ad ogni altro dato.

Se Pesperienza percettivo-sensibile si caratterizza per |'indipendenza
dell’'oggetto sia dal soggetto sia da ogni altro oggetto, di contro il co-
noscere per concetti si fonda sulla coscienza della struttura relazionale
dell’oggetto. La consapevolezza del valore della relazione sta, dunque,
a fondamento del passaggio dal livello sensibile al livello concettuale
dell’esperienza.

Tuttavia, poiché la relazione viene ancora intesa come costrutto — e
sappiamo che si riduce a costrutto anche se viene intesa come attivita (si
veda il paragrafo 2 della presente Riflessione) -, si tratta di un livello in
cui il concetto permane formale, perché I'unita, che costituisce il fonda-
mento originario dell’esperienza nonché il suo senso ultimo, viene ridotta
ad unificazione, cio¢ ad una relazione ordinaria, appunto ad un costrutto
mono-diadico.

Il conoscere, che caratterizza essenzialmente questo livello, si specifi-
ca come un cogliere nessi nonché come un esplicitare i nessi colti mediante
discorsi o altre forme (incluse le “formule”) espressive.



184 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

In questo senso, ¢ lecito affermare che ratio e relatio tendono a coin-
cidere. A rigore, ratio ¢ da reor, 1a dove relatio ¢ da refero. Tuttavia, reri
indica il “pensare connettendo’, cosi che I’idea di relatio ¢ presente inne-
gabilmente in esso.

Ne consegue che la ragione viene a configurarsi come il processo in for-
za del quale si colgono i rapporti che sussistono tra le cose e nelle cose stesse
(nel senso che le cose risultano esse stesse dei sistemi che si costituiscono
di elementi vincolati da nessi).

La ragione non introduce, dunque, nessi nell’esperienza, ma I'espe-
rienza ¢ 7z sé, strutturalmente, razionale proprio perché posta in essere
dalla relazione, cosi che & sensato affermare che il conoscere scientifico
coglie la struttura razionale dell’esperienza proprio perché ne coglie la
struttura relazionale.

Ed ¢ precisamente questa struttura relazionale che viene descritta an-
che dal processo della spiegazione scientifica.

Giovera ricordare che il concetto di “spiegazione scientifica” non ¢
riducibile ad un’unica formula. Tra le definizioni pil significative che
sono state date di tale concetto, merita una menzione quella di Carl
Hempel?, il quale si colloca in un contesto neopositivista ed afferma che
una spiegazione scientifica deve esibire rilevanza esplicativa e deve essere
controllabile.

Karl Popper® propone una spiegazione scientifica che si configuri
come una teoria falsificabile e Willard QliinCG, che attribuisce partico-
lare rilevanza alla componente linguistica della conoscenza, sostiene la
necessita di specificare i termini in cui la spiegazione si articola.

Bastiaan van Fraassen’ intende la spiegazione come una particolare
forma di relazione e cio¢ una relazione che si instaura tra una teoria e un

4. C.G. Hempel, Philosophy of Natural Science, Prentice-Hall, Englewood Cliffs, N.J.
1966; trad. it. di A. Berra, Filosofia delle scienze naturali, il Mulino, Bologna 1968.

5. K.R. Popper, Conjectures and Refutations. The growth of scientific knowledge, Routledge
and Kegan Paul, London 1962 e Basic Books, New York 1962; trad. it. di G. Pancalg',
Congetture e confutazioni. Lo sviluppo della conoscenza scientifica, il Mulino, Bologna 1972.
6. W.NV.0. Quine, From a Logical Point of View, Harvard University Press, Cambridge
(Mass.) 1953; trad. it. di E. Mistretta, I/ problema del significato, Ubaldini, Roma 1966.

7. B.C.van Fraassen, The Scientific Image, Oxford University Press, Oxford 1980; trad. it.
di R. Festa, L’immagine scientifica, Clueb, Bologna 1985.



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 185

fatto e Wesley Salmon® ritiene che non sia sufficiente derivare un fatto
da una legge, giacché si richiede una connessione causale tra explanans ed
explanandum.

Siamo cosi al punto gia evidenziato: il concetto di /egge — e il caratte-
re nomotetico della scienza — ¢ intrinsecamente vincolato al concetto di
causa (o di fattore o di variabile indipendente) e, dunque, alla relazione
causale, comunque questa relazione venga intesa.

La causalita, infatti, puo venire pensata in un duplice senso: o come
una connessione razionale o come una connessione empirica.

Se la causalita viene intesa come connessione razionale, cio¢ come un
a priori dell’intelletto, allora la causa viene pensata, in qualche modo,
come la ragione del suo effetto, cosi che il secondo puo venire dedotto
dalla prima.

Se, di contro, la causalita viene pensata come connessione empirica, ed
¢ cosi che lasi intende nell’epistemologia contemporanea, allora I’effetto,
ancorché non sia deducibile dalla causa, ¢ non di meno prevedibile a par-
tire da essa per la costanza e uniformita che caratterizza la loro relazione.

Un punto importante ¢ che non solo nel caso della connessione razio-
nale, ma anche nel caso della connessione empirica, la relazione tra causa
ed effetto ¢ stata a volte intesa come una connessione necessaria.

Ovviamente, la necessita che attiene alla relazione deduttiva & una ne-
cessitd a priori; la necessita che attiene alla relazione empirica ¢ bensi a
posteriori, ma non per questo la previsione dell’effetto a muovere dalla
causa risulta meno certa, nel contesto di una legge determinata.

Auguste Comte’, ad esempio, parla di relazione invariabile di succes-
sione tra i fatti, la quale, quando viene riconosciuta, viene formulata in
una legge, che rende possibile prevedere un secondo fenomeno a muove-
re da un primo, allorché ¢ stato stabilito il loro collegamento.

Lo stesso Ernst Mach'®, pur sostituendo il concetto di causa con
quello di funzione, volto ad indicare la dipendenza tra i fenomeni e la

8. W.C. Salmon, Four Decades of Scientific Explanation, University of Minnesota,
Minneapolis 1989-1990; trad. it. di M.C. Di Maio, Quarant anni di spiegazione scientifica.
Scienza e filosofia 1948-1987, Franco Muzzio, Padova 1992.

9. A. Comte, Cours de philosophie positive, Rouen first, then Bachelier (6 vols.), Paris
1830-1842; trad. it. di E. Ferrarotti, Corso di filosofia positiva, Utet, Torino 1967.

10. E. Mach, Erkenninis und Irrtum. Skizzen zur Psychologie der Forschung, ].A. Barth,



186 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

possibilita di calcolarla come una legge di corrispondenza tra variabili,
mantiene il carattere necessitante del zesso, nel senso che il vincolo tra
eventi rimane un punto fermo ed ¢ proprio a partire da esso che si pone
la prevedibilita dei fatti naturali.

In effetti, la formulazione matematica della teoria cinetica dei gas,
fornita da James Maxwell e da Ludwig Boltzmann, proponendo un’in-
terpretazione statistica del secondo principio della termodinamica, ha
comportato il superamento dell’interpretazione rigidamente determini-
stica del nesso tra eventi, il quale ¢ stato inteso, invece, in un senso sempre
pit probabilistico.

Pil precisamente, si potrebbe affermare che, con il principio di inde-
terminazione di Werner Heisenberg'' e I"'imporsi della fisica dei quanti,
almeno il microcosmo ¢ stato pensato come regolato da relazioni che
non sono pensabili iz senso forte, nel senso cio¢ di valere come relazioni
necessarie, ma solo iz senso debole, cio¢ in senso probabilistico.

Ed ¢ stato proprio un autorevole esponente della scuola neopositivi-
sta, Hans Reichenbach'?, che ha affermato il valore del concetto di proba-
bilita ¢ il ruolo fondamentale che esso riveste in tutte le asserzioni con-
cernenti la realtd empirica.

Il concetto di “relazione causale”, anche questo deve venire messo
bene in evidenza, pud venire inteso sia in sezso ontologico, come se il sog-
getto facesse esperienza diretta di tale nesso cogliendolo nella realta stes-
sa — e dando per scontato che la realtd oggettiva possa venire colta —, sia
in senso epistemico, come se cio¢ esso avesse attinenza solo con il modo
soggettivo di configurare il processo della conoscenza.

Se lo si intende in questo secondo senso, allora si fa valere quella che
viene definita la causalita humeana e cioe si abbandona il concetto in-
tuitivo di causalita per approdare ad un nesso meno “impegnativo” tra

Leipzig 1905; trad. it. di P. Parrini, Conoscenza ed errore. Abbozzi per una psicologia della
ricerca, Einaudi, Torino 1982.

11. W.K. Heisenberg, Die physikalischen Prinzipien der Quantentheorie (Vorlesungen in
Chicago, 1929), Hirzel, Stuttgart 1958; trad. it. di M. Ageno, I principi fisici della teoria dei
quanti, Boringhieri, Torino 1963.

12. H. Reichenbach, Kausalitit und Wabrscheinlichkeit, in «Erkenntnis», 1 (2-4), 1930,
pp- 158-188; trad. it. Causalita e probabilita, in A. Pasquinelli (a cura di), I neoempirismo,
Utet, Torino 1969.



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 187

due eventi: non si tratta di affermare che il primo produce il (¢ causa del)
secondo, ma solo che il secondo segue il primo con una certa costanza.

Questa costanza, in genere, viene espressa mediante una legge, dalla
quale poi si deducono asserti osservativi, e per questa ragione si parla
oggi di spiegazione nomologico-deduttiva.

Poiché, pero, la scienza non si accontenta di un nesso cosi “soggettivo”
tra due eventi, basato su un rapporto di successione e contiguita, il pensiero
contemporaneo ha cercato di rinforzare il concetto humeano di causa
mediante 'uso dei controfattuali, che sono proposizioni condizionali
(“Se..., allora...”) nelle quali ’antecedente prospetta uno stato di cose di-
verso da quello che di fatto ¢ o ¢ stato.

Non soltanto si afferma la successione tra due eventi e la loro conti-
guitd, ma si aggiunge che, se il primo non fosse (stato), neppure il secon-
do sarebbe (stato). In questo modo, sembra che si possa catturare I’in-
tuizione, che sta alla base della causalita, prescindendo dalla sua diretta
esperienza.

Il punto che noi vogliamo sottolineare con forza, e che emerge in
modo evidente dal discorso svolto sulla spiegazione dei fenomeni, con-
cerne il valore che il concetto di relazione riveste nella configurazione del-
la trama logica del mondo, anche quando questa trama non attiene al
mondo dei concetti, ma al mondo dei fatti.

Nel caso in cui si deduce un fatto particolare da una legge generale
siamo di fronte a un processo deduttivo, che fa discendere un conseguente
da un antecedente.

Nel caso, invece, in cui si inferisce una causa da un effetto, sia in senso
deterministico sia in senso probabilistico, si ha a che fare con un processo
di tipo induttivo, che muove dall’osservazione e, rilevando una certa re-
golarita nel succedersi dei fenomeni, ipotizza una /egge che stia a fonda-
mento del loro svolgersi regolato.

Nell’un caso come nell’altro, si ¢ di fronte ad una relazione che sus-
siste tra lo explicans e lo explicandum, ossia tra cio che spiega e cid che
domanda di venire spiegato.

Tale nesso ¢ precisamente un’inferenza: un’inferenza di tipo de-
duttivo, se dalla legge si inferisce I'asserto osservativo, che verra poi
messo a confronto con l'esperienza; un’inferenza di tipo induttivo, se



188 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

dall’osservazione empirica si inferisce la legge che regolerebbe lo svolger-
si degli eventi.

In effetti, si potrebbe parlare di una fase induttiva e di una fase dedut-
tiva del processo della spiegazione.

La fase induttiva, che costituisce il momento fondamentale di quello
che Reichenbach (ma anche Popper) definisce il contesto della scoperta
scientifica, muove da fatti, per loro natura particolari, e perviene a ipo-
tesi di leggi generali; la fase deduttiva, che costituisce il momento fon-
damentale del contesto della giustificazione, muove dalla legge e perviene
deduttivamente ad asserti osservativi, che verranno confrontati con ’e-
sperienza per corroborare o falsificare I'ipotesi di legge.

La struttura del processo esplicativo, pertanto, ¢ la relazione tra expli-
cans ed explicandum, la quale puo venire percorsa nei due sensi di marcia
indicati.

Cio che deve venire spiegato, infatti, ¢ il fenomeno, che costituisce il
punto di partenza della ricerca per la ragione che ¢ ci6 che inizialmente
compare nel campo percettivo.

Proprio per questa ragione, “spiegare” indica, anche etimologicamen-
te, il “togliere le pieghe”, ossia il far uscire dalle pieghe del fenomeno cio
che consente di spiegarlo, cosi che spiegare significa “rendere piano’, cio¢
“rendere evidente”. Precisamente per questo |’ explicandum viene assimi-
lato all’ explanandum e I explicans all’ explanans.

Se ne ricava che il processo della spiegazione coincide con il rendere
esplicito il nesso che vincola I explicandum all’ explicans, nesso che non ¢
immediatamente evidente (ad essere evidente ¢ solo il fenomeno osserva-
to) e, pertanto, permane inizialmente implicito. Non per niente, im2pli-
cito significa sia “nascosto’, “non esplicito’, sia “relativo all’implicazione”,
“implicato”

Che cosa attesta questa riflessione condotta sul concetto di “spiega-
zione”? Che la spiegazione si fonda su un’implicazione, la quale vincola
cio che deve venire spiegato a cio che lo spiega, e che tale implicazione
sussiste anche se inizialmente permane tacita o implicita.

Il processo della spiegazione si compie precisamente nel renderla evi-
dente, cio¢ consiste nel rendere esplicito limplicito.



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 189

La struttura logica del processo esplicativo, insomma, ¢ una relazio-
ne di implicazione, la quale pud venire percorsa o in senso deduttivo,
dall’ explicans all’ explicandum o, viceversa, in senso induttivo.

Da ci6 consegue che la struttura relazionale dell’esperienza ne rappre-
senta la stessa szruttura razionale.

Spiegare un fenomeno, pertanto, significa cogliere il nesso che lo vin-
cola ad altri fenomeni e tale relazione, essendo un’implicazione, puo ve-
nire espressa mediante una proposizione condizionale: “Se A, allora B”.

La prima forma in cui I'implicazione ¢ stata configurata ¢ la relazione
di causalitd; successivamente si ¢ parlato di funzione, per indicare la cor-
rispondenza che sussiste tra le variazioni del valore di alcune variabili,
dette variabili indipendenti o argomenti della funzione (assimilabili alle
cause), e la variazione del valore della variabile dipendente, detta valore
della funzione (assimilabile all’effetto).

Cio consente di comprendere la ragione per la quale la /egge puo veni-
re formulata mediante equazioni che prevedono simboli: la legge esprime
la costanza di rapporti e il rapporto trova nel linguaggio della matematica
la sua espressione piti naturale e compiuta, secondo quanto intuito dallo
stesso Galilei.

Se ¢ con Mach che il concetto di causa viene sostituito dal concetto di
funzione, ¢ con Ernst Cassirer'? che la funzione simbolica viene ad avere
un valore fondamentale nel processo conoscitivo: essa costituisce I’atti-
vita stessa del conoscere, giacché la relazione ¢ il modo d’essere delle cose
intese come simboli o rappresentazioni.

Il punto ¢ di estrema rilevanza, perché concerne la realta delle relazio-
ni. La domanda ¢: le relazioni hanno la stessa realta degli oggetti dell’e-
sperienza sensibile oppure si collocano ad un diverso livello?

Come si vede, il discorso che era stato fatto per la relazione causale
puo venire fatto per la relazione in quanto tale: le relazioni hanno valore
ontologico — ¢ ordinariamente I'ontologia viene intesa nel senso che ¢
proprio del realismo ingenuo — o valore epistemico?

13. E.Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen iiber die Grundfragen
der Evkenntniskritik, B. Cassirer Verlag, Berlin 1910; trad. it. di E. Arnaud, Sostanza e ﬁgm-
zione. Ricerche sui problemi fondamentali della critica della conoscenza, La Nuova Italia,

Firenze 1999.



190 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il discorso da noi svolto sul concetto di relazione va oltre il tema del
loro statuto ontologico, perché a nostro giudizio il modo ordinario di
intendere I'ontologia si fonda sul concetto di realta che ¢ proprio del sen-
so comune.

Basterd qui ricordare che per Bertrand Russell™®, almeno all’inizio
della sua ricerca, la trama delle connessioni logiche costituisce il 7ispec-
chiamento fedele o la copia della struttura formale della realta, cosi che
non esisterebbero solo cose e qualita, ma anche relazioni.

Sullo stesso problema riflette Ludwig Wittgenstein', il quale nega
che la logica aggiunga qualcosa alla struttura della realta, cosi che egli
la considera solo analitica e la conoscenza si rivela soprattutto empirica.

Strumento essenziale diventa il /inguaggio, che vale come I'espressio-
ne stessa della realtd, in modo tale che le relazioni linguistiche vengono
fatte coincidere con le relazioni che sussistono tra gli elementi della real-
ta e I'analisi del linguaggio viene progressivamente fatta coincidere con
I’analisi della realta stessa.

Particolarmente significativa risulta la posizione di Rudolf Carnap,
il quale ne La costruzione logica del mondo'® mette in evidenza in forma
paradigmatica il ruolo costitutivo che ha la relazione nella configurazio-
ne di quel sistema dei concetti della conoscenza (Konstitutionssystem),
che deve valere come una ricostruzione razionale dell’intera impalcatura
della realta.

Il “dato vissuto” e non ancora elaborato si regge su una struttura fatta
di relazioni fondamentali (Grundrelationen), le quali fungono da postu-
lazioni d’ordinamento del sistema.

L’impostazione di Carnap puo venire considerata classica, per la ra-
gione che le relazioni fondamentali assumono il carattere di categorie
generali del processo conoscitivo, senza tuttavia che ad esse venga attri-
buito quel valore ontologico che caratterizza I’impostazione russelliana.

14. B.AN. Russell, Logic and Knowledge. Essays 1901-1950, The Macmillan Company,
New York 1956; trad. it. di L. Pavolini, Logica e conoscenza, Longanesi, Milano 1961.

15. L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, Paul Kegan, Trench, Trubner and Co.,
London 1922; ed. it. a cura di A.G. Conte, Tractatus logico-philosophicus ¢ Quaderni 1914
-1916, Finaudi, Torino 1968.

16. P.R. Carnap, Der Logische Aufbau der Welt, Weltkreis, Berlin 1928; ed. it. a cura di E.
Severino, La costruzione /fgz’m del mondo, Fabbri, Milano 1966.



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 191

Per Carnap la relazione costituisce la struttura logz'm del [inguaggz’o,
svincolata da ogni riferimento ontologico e considerata non di meno
nella sua strumentalita costruttiva.

Da un lato, quindi, Carnap tende a risolvere 'oggetto nel cam-
po che lo determina, in modo tale che la “descrizione qualitativa
(Eigenschaftsbeschreibung)” viene sostituita dalla “descrizione relazio-
nale (Beziehungsbeschreibung)”; dall’altro, egli non puo eliminare il ri-
ferimento al dato inteso nella sua immediatezza, cio¢ a quei “dati vissuti
(ErlebnismdifSigen Gegebenen)” che fungerebbero da fondamenti oggetti-
vi del sistema.

Il punto decisivo, al di la delle differenti impostazioni, ¢ il seguente:
il concetto di relazione risulta il fondamento della concezione scientifica
del mondo.

E tuttavia, di questo concetto noi abbiamo cercato di mettere in
evidenza il limite di intelligibilita — tematizzeremo direttamente il con-
cetto di relazione nella prossima Riflessione -, affinché potesse emer-
gere con forza la necessita di un wulteriore livello che trascenda quello
“concettuale-formale”.

7. 1 terzo livello

La struttura razionale del mondo, questo ¢ ci6 che intendiamo af-
fermare, mette capo all’esigenza innegabile di una ragione non pii solo
formale.

Quest’ultima configura connessioni #7z eventi (fatti, fenomeni, og-
getti) o #7a elementi che costituiscono gli eventi (fatti, fenomeni, og-
getti), ma non coglie I'intrinseca struttura relazionale dell’evento stesso,
cioe il suo essere riferendosi.

Solo una ragione trascendentale risulta in grado di cogliere il valore
costitutivo della relazione, il suo valere quindi come mediazione in atto
dell’immediatezza del dato.

E solo una tale ragione puo esprimere fino in fondo I’ esigenza meta-
fisica di un fondamento autentico, cio¢ dell’intero inteso come assoluto,



192 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

quell’intero del quale lo spirito, cioe intenzione di verita, incessante-
mente e innegabilmente spinge alla ricerca.

Orbene, la necessita di un livello che sia ulteriore rispetto a quello nel
quale opera il concetto, inteso ancora in senso formale e cioe come sintesi,
deve risultare in tutta la sua evidenza.

Afhinché il salto dal formale al trascendentale venga inteso nel suo va-
lore e nel suo significato, ricordiamo che, se I'aspetto congiuntivo della
relazione ¢ fondamentale per comprendere il passaggio dall’esperienza
sensibile a quella concettuale, descritta mirabilmente dalla scienza e dal-
le sue formule, il salto al livello ulteriore ¢ la necessita, rilevata dall’az£0
di coscienza che dell’esperienza coglie il limite, di un fondamento che
emerga oltre lesperienza strutturata dalla relazione intesa come costrutto.

Tale fondamento costituisce la 7agione autentica, una ragione che im-
pone alla relazione di andare oltre la descrizione che ne da la forma e
che prefigura quell’ unita autentica, cio¢ metafisica, alla luce della quale ¢
possibile intendere 'esperienza nel suo terzo livello.

Che ¢ come dire: la coscienza ¢ la figura che, meglio di ogni altra, indi-
ca ['esigenza ideale di trascendere la dimensione solo orizzontale, ossia il

fattuale. Tale esigenza ¢, dunque, quella di oltrepassare I'ordine all’inter-
no del quale, tuttavia, si continua a permanere.

Cisicolloca, inevitabilmente, nell’ordine dell’esperienza, ossia nell’or-
dine delle determinazioni, dei fatti, delle conoscenze legate ai fatti ed
espresse in forma determinata (fattuale), dei discorsi che tali conoscenze
mettono in forma di enunciati, ma si intende, innegabilmente, emergere
oltre tale ordine, onde pervenire alla sua verita, al suo fondamento, al
principio, alla condizione incondizionata della serie dei condizionati,
all’incontraddittorio che emerga sulla contraddizione.

La coscienza che si orienta alla verita non si acquieta di fronte a cio
che si presenta e che, presentandosi, assume I’ asperto della verita.

Essa interroga le presenze empiriche, vuole saggiarne la consistenza e,
quando scopre che la singola presenza rinvia ad altra presenza per legitti-
mare sé stessa, riconosce il limite immanente a ciascuna nonché all ordine
che tutte le contiene.

La coscienza, e solo la coscienza, riconosce cosi la contraddittorieta
che sussiste tra intenzione e la pretesa. L’intenzione di tutto cio che si



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 193

presenta ¢ di essere e di essere veramente; la pretesa ¢ di ridurre cio a cui
si tende, il vero essere, a presenza fattuale.

La pretesa coincide, insomma, con I"assunzione del fatto come verita,
eliminando quella domanda, volta a questionarlo, che invece lo costitui-
sce come fatto e che lo costituisce proprio perché lo oltrepassa, rilevandone
in tal modo il limite.

Sel’intenzione ¢ rivolta, dunque, alla ricerca del forndamento, la prete-
sa ¢ di averlo gia ottenuto.

L’intenzione impedisce che ci si plachi, perché riconosce che il vero,
se ¢ autenticamente assoluto, non puo venire determinato; quindi, non
puo venire di fatto raggiunto, ma pud solo venire intenzionato, si che
permane |'ideale della ricerca, cio¢ la condizione che la evoca, la orienta
ela compie bensi, ma appunto solo idealmente. La pretesa, invece, conosce
un unico compimento: quello faztuale.

Che ¢ come dire: I'esigenza di verita permane fattualmente insoddi-
sfatta. Ma ¢ proprio questa esigenza mai soddisfatta che tiene perenne-
mente in vita la ricerca, che spinge sempre oltre ciod che si trova, oltre il
gia noto, 'acquisito.

Non di meno, la coscienza fenomenologica, guidata nel suo itinerario
dalla coscienza trascendentale che ¢ condizionata dalla verita stessa, pervie-
ne a sapere il limite della relazione ridotta a costrutto e la coglie finalmente
come atto.

La relazione che vincola le determinazioni emerge in tal modo
come Uatto del loro riferirsi e cio consente il realizzarsi di quella media-
zione della datitd empirico-formale che coincide con la sua in#rinseca
trasformazione.

L’universo delle determinazioni cessa cosi di esibire una consistenza
che non gli puo appartenere e si rivela I inevitabile traduzione finita della
realtd autentica, che ¢ infinita nonché innegabile proprio perché assoluta.

Con 'emergere della realtd autentica, cio¢ della realta oggettiva, si
configura il zerzo livello. Certo, la realtd autentica non emerge in senso

Jfattuale, ma come innegabile necessita di un fondamento assoluto, che é il
vero essere, ossia la vera realta.

Volendo ricapitolare, allora, il discorso svolto, si possono indicare i
due punti essenziali che lo costituiscono.



194 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il primo punto concerne la relazione. Questa non puo venire intesa
come un zesso estrinseco sussistente tra dati, che li mantenga nella loro
parvente immediatezza.

Di contro, essa non pud non venire intesa come [ atto del riferirsi di
ciascuno, in modo tale che il zerzo livello é quello nel quale il dato si trasfor-
ma in segno e si risolve nel suo essere riferendosi, che lo spinge a gravitare
interamente sull unico significato che ¢ I’assoluto stesso.

Il secondo punto concerne I’intenzione. L'intenzione costituisce ['a-
nima della coscienza, giacché la proietta verso la verita (I’assoluto) fino a
perdersi nella verith medesima.

Cio significa che I'intenzione non puo venire intesa come una rela-
zione. L’ intenzione ¢ stata definita “spirito” per sottolineare che essa vale
come il trascendimento stesso della relazione.

Precisamente in virtu di questo trascendimento si perviene a quel ter-
20 livello in cui si supera 'esperienza intesa come sistema, ridotta cio¢ ad
insieme di determinazioni, e si affaccia il valore dell’unita, che dell’espe-
rienza costituisce |’autentico fondamento.

Non si discute, tuttavia, che la relazione giochi una funzione priorita-
ria per il suo costituire la trama stessa dell’esperienza.

Si intende affermare, non di meno, che si tratta di una trama formale
ed ¢ precisamente per questa ragione che, per cogliere 'autentico fon-
damento, non si pud non (necessariamente, innegabilmente) andare oltre
questa stessa trama, ossia trascendere la relazione medesima in virtu di
quell’intenzione che proietta oltre la dimensione empirico-formale e la
trama che la sostiene.

Se, infatti, la relazione mantiene la differenza tra i termini, dunque
anche la distanza tra la coscienza e la verita, di contro con I'espressione
“intenzione” si cerca di evidenziare che la tensione verso la verita non va
intesa nel modo dell’ avvicinamento.

Nell’avvicinamento il fine funge da “punto” non ancora raggiunto,
ma oggettivato; nell’intenzione, invece, il fine ¢ presente senza perd ve-
nire reificato, ossia senza venire incluso secondo la modalita che ¢ pro-
pria della relazione ordinaria.

Il fine vale come ideale immanente, come cio a cui I’intenzione si vol-
ge e che costituisce 'autentica destinazione: ¢ il fondamento della ten-
sione o, detto in altri termini, il valore di quella funzione che ¢ il tendere.



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 195

E qui si deve fare attenzione. Con l'espressione “valore della funzio-
ne”, non intendiamo una variabile dipendente, come avviene nel caso del-
la funzione matematica che perviene a calcolare tale valore.

Non si dovra mai dimenticare, infatti, che la funzione filosofica del ten-
dere non ¢ un’operazione di calcolo volta a determinare il valore: per il
tendere teoretico il valore ¢ il fine inoggettivabile verso cui ci si orienta,
quell’unita che costituisce il fine della tensione nonché 'autentico suo
compimento.

In questo senso, e solo in questo senso, funzione ¢ intenzione sono un
medesimo, giacché cid che si intende é di essere uno con la verita onde essere
inverati da essa.

L’intentio veritatis (unitatis), dunque, struttura i vari momenti del
processo conoscitivo (della fenomenologia della coscienza) e costituisce
la ragione del passaggio dall’uno all’altro, passaggio che si esprime anche
come superamento delle forme ordinarie di esperienza.

Si cerca, infatti, la ragione che fonda il dato, cosi che la spinta alla
verita coincide con la spinta all’'unitd. Non per niente, “concetto” ¢ da
cum-capere ¢ significa “prendere insieme”, dunque ricercare un’unita nel-
la molteplicita.

Precisamente nella ricerca di verita e di unita si impone Iatto di co-
scienza, il quale coincide con quello slancio verso I'uno (assoluto) che
costituisce 'autentica esigenza metafisica, espressa dalla seconda natura
dell’'vomo: la natura spirituale.

L’uno (assoluto), perd, non ¢ raggiungibile e non puo assumere la for-
ma di una qualche conoscenza; dunque, non puo assumere una forma
determinata, dal momento che costituisce solo il fine ideale della ricerca,
il suo compimento trascendentale.

In questa ricerca di unitd, il passaggio fondamentale ¢ indubbiamen-
te quello che porta dalla coscienza astratta dell astratto, che assume il fatto
(oggetto, fenomeno) come I'autentica concretezza, alla coscienza concreta
dell astratto, la quale riconosce che, poiché il concreto coincide con l'origina-
7io — ¢ in questo consiste la concretezza del sapere —, allora esso non puo ve-
nire ridotto all’esperienza ordinaria e zon puo non emergere al di la di essa.

Concreto, etimologicamente, ¢ da cum-cresco e, quindi, indica “cio
che ¢& cresciuto insieme”. Ad essere concreto, se ci si ferma al secondo



196 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

livello, risulta il plesso che vincola i dati tra di loro e tutti al soggetto cui
sono dati.

A rigore, perd, I'autentica concretezza ¢ solo dell uno che é assoluto ¢, per
questo, é originario. E il terzo livello é precisamente quello in cui solo ['uno si
impone.

Si dovra sempre ricordare, pertanto, che la distinzione in tre livelli
¢ posta a muovere dall’universo empirico-formale, che sappiamo essere
inevitabile, ma non innegabile. Tant’¢ che per essa si assimila il fonda-
mento ai fondati, disponendo su di un livello anche il fondamento, che
invece non si dispone affatto.

Innegabile, a rigore, ¢ solo I’assoluto (I'uno, I’essere, la verita) e il zerzo
livello coincide con la consapevolezza, ispirata dalla verita, che coglie la
necessita dell’uno oltre i molti che caratterizzano I'esperienza.

Come si puo notare, si usano molteplici parole per indicare I’assoluto
e cio proprio per la ragione che “viene detto” il fondamento del dire, che
invece ¢ indicibile perché costituisce la condizione inoggettivabile di ogni
oggettivazione e, dunque, di ogni dire.

Con questo approdo, che ¢ decisivo: se ci si pone idealmente dal pun-
to di vista dell’assoluto uno, anche la molteplicita dei livelli non puo non
venire meno proprio perché ¢ I'universo empirico-formale ('esperienza
nelle sue stratificazioni) che viene trasceso.

Annotazione

La considerazione concettuale-trascendentale coincide, pertanto, con la con-
sapevolezza filosofica, espressa gia da Anassimandro e Parmenide, che la vera
realtd va intesa come oltrepassante I'esperienza ordinaria e cio¢ come quell’as-
soluto essere nel quale la molteplicita delle determinazioni si toglie e, toglien-
dosi, realizza pienamente sé stessa. Il molteplice, insomma, si invera nell’unita
dell’assoluto.

Una tale concezione puo risultare incomprensibile a chi, muovendo dal parri-
cidio che si ritiene sia stato compiuto da Platone’, e che noi affermiamo essere
stato solo zentato, tende ad assolutizzare I'esperienza e a considerarla 'unica
vera realta, la realtd oggettiva.

17. Siveda il paragrafo 2 della Terza Riflessione e 'annotazione seconda al paragrafo 6
sempre della Terza Riflessione.



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 197

In virtu del pensiero espresso dai due giganti che abbiamo citato, invece, la vera
realta si rivela quella dell’assoluto essere e lo stesso Kant, indubbiamente un
altro gigante, nel parlare dell’esperienza dimostra che si tratta di una realta solo
fenomenica. Non una realtd oggettiva, dunque, ma una realta intrinsecamente
vincolata al soggetto che la coglie™.

Questa concezione, che la filosofia contemporanea tende a rifiutare con sem-
pre maggiore forza, trova proprio nella scienza empirica piu raffinata di cui
oggi disponiamo, e cioé nella ﬁsz’m dei quanti, una conferma estremamente
significativa.

La fisica dei quanti studia la realtd nella sua dimensione ultramicroscopica e,
a muovere dal fotone, coglie la realta pit elementare in una duplice forma: sia
come corpuscolo sia come onda.

Cio significa che non si arriva alla realth oggettiva, alla realta iz sé, totalmente
indipendente dal soggetto, giacché quando si cerca di afferrare tale realta si sco-
pre che essa assume la forma che il sistema di rilevamento, che viene usato dal
soggetto, le assegna.

Se si usa un sistema di rilevamento, la realta elementare si presenta come corpu-
scolo; se si usa un altro sistema di rilevamento, si presenta come onda.

Poiché onda e corpuscolo sono 'unal’esclusione dell’altro, e infatti si dovrebbe
dire ant onda aut corpuscolo, la fisica dei quanti afferma che la realta elemen-
tare si presenta come una sovrapposizione di stati, cio¢ come la conciliazione di
due stati che in effetti dovrebbero essere inconciliabili.

Non per niente, cosi scrive Anton Zeilinger (premio Nobel per la fisica nel
2022): “Per descrivere questa situazione dal punto di vista quantistico si dice che
il fotone ¢ in uno stato che rappresenta una sovrapposizione di due possibilitd™?
e, aggiungeremmo noi, di due possibilita che, a rigore, si escludono I'un I’altra.
Ebbene, a noi sembra che il punto di arrivo della fisica quantistica, e cio¢ la
sovrapposizione di stati, non faccia che ribadire quanto il discorso teoretico
da noi svolto intende affermare, ossia la coesistenza di identita et differenza,
nel senso che ogni identita determinata prevede /a differenza come intrinseca e
costitutiva del proprio configurarsi come identita determinata.

Ogni determinazione — questo ¢ il punto di arrivo del discorso sull’esperienza
— si rivela non come uno stato, ma come un atto, quell’atto che la spinge verso

18. Cfr. L. Kant, Kritik der reinen Vernunft (1781-1787), in Gesammelte Schrifien, hrsg.
V. der Kéniglich Preufische Akademie der Wissenschaften, Reimer-de Gruyter, Betlin
1910-1917; trad it. di G. Gentile e G. Lombardo-Radice, Critica della ragion pura, Laterza,
Roma-Bari 1977.

19. A. Zeilinger, Einsteins Schleier. Die neue Welt der Quantenphysik, Verlag C.H. Beck
oHG, Minchen 2003; trad. it. di L. Lilli, I/ velo di Einstein. Il nuovo mondo della fisica
quantistica, Einaudi, Torino 2005 ¢ 2006, p. 90.



198 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

il proprio fondamento, stante che cosi come essa si presenta risulta infondata,
insufficiente a sé stessa.

L’atto che spinge ogni dato al di la di sé stesso, va aggiunto, ¢ il medesimo atto
che spinge ad oltrepassare il livello ordinario dell’esperienza, fatto appunto di
determinazioni, e che, in quanto atto, configura la forma estrema in cui il fini-
to (Iinevitabile) si esprime: la forma che intende innegabilmente superare ogni
forma perché tale superamento ¢ evocato dalla verita stessa.

Da questo oltrepassamento emerge ’essenza autentica dell’esperienza, cio¢ la
realtd viene finalmente intesa nella sua verita: la vera realtd ¢ quell’unita che
emerge oltre la molteplicita e nella quale la molteplicita delle determinazioni si
toglie inverandosi.

Che ¢ come dire: la coscienza trascendentale, che caratterizza |’ atto di coscienza
0 la coscienza come atto, coglie nella relazione, intesa come costrutto, la struttu-
ra dell’esperienza e dell’ordine formale o discorsivo.

L’atto di coscienza, non di meno, coglie anche la contraddittorieta della rela-
zione intesa come costrutto e, quindi, della stessa struttura dell’esperienza, cosi
che in virtu di tale atto emerge I’ essenza autentica dell’esperienza e dell’ordine
formale: ' unita.

uell’unita che non ¢ altra dall’ atto di coscienza, ma ¢ tutt’uno con esso per-

ché dell’atto I'unita costituisce il fize e I'ideale compimento, in modo tale che
nell unita soggetto e oggetto (coscienza ed esperienza, essere ¢ pensare) cessano
di distinguersi e di contrapporsi, come avviene a livello dell inevitabile, e si rive-
lano quell’unico e medesimo uno, che ¢ poiI’assoluto stesso.

L’unitd, insomma, ¢ ’assoluto essere indicato da Parmenide. Tale assoluto es-
sere, non opponendosi ad altro da sé, stante che il non-essere non ¢ e non puod
mai essere (né & mai stato), non vale come un’identita determinata, cio¢ come
un’identita che sia circoscritta da un limite, ma come 'identita dell assoluto,
[’unica ad essere veramente autonoma ed autosufficiente, I'unica ad essere #za
con sé stessa ossia identita autentica e per questo I'unica che possa valere quale
fondamento.

Nel fondamento dell’unita, 'esperienza non soltanto si pone, ma altresi s zo-
glie per inverarsi.

O, detto con altre parole, in virti del fondamento, rappresentato dall’unita,
Iesperienza diventa veramente intelligibile perché non ¢ pitt una molteplicita,
ma del molteplice viene messo in luce I"aspetto unitario, che consiste nell’azro
del trascendersi di ciascun determinato, atto che ¢ unico e identico per ogni de-
terminato e che nell’unita dell’assoluto trova compimento.

Il valore dell’unita ¢ stato sempre tenuto presente in ambito filosofico, anche se
lo si ¢ voluto coniugare con il momento della molteplicita. A nostro giudizio,



QUARTA RIFLESSIONE | Realtd e relazione 199

non si tratta di due momenti che possano venire coniugati, perché si collocano
su due diversi livell.
Il livello in cui vige la molteplicita ¢ il livello dell’esperienza ordinaria, che potreb-
be venire definito “inevitabile” perché non si da un’alternativa empirica ad esso.
Il livello in cui vige I'unita, invece, coincide con I'imporsi del fondamento, il
quale puo venire definito “innegabile” perché, essendo assoluto, ¢ fuori dalla
portata della negazione, la quale vale come negazione formale solo se si confi-
gura in forma determinata e, dunque, se si esercita su qualcosa di determinato.
uesta conclusione, che ¢ indubbiamente radicale, puo risultare piti accettabi-
le se dalla considerazione filosofica si ritorna alla considerazione scientifica e, in
particolare, ancora alla fisica dei quanti.
In questo ambito, infatti, viene descritto un fenomeno che, a nostro giudi-
zio, conferma mirabilmente quanto abbiamo affermato. Il fenomeno ¢ quello
dell’ Entanglement.
Ci siamo espressamente occupati di questo fenomeno in un precedente lavoro
scientifico al quale rimandiamo®.
ui ¢ sufficiente ricordare che in virtu di tale fenomeno si mostra come due
particelle “gemelle” sono cosi intrinsecamente connesse che un cambiamento
che si produce in una di esse determina immediatamente un cambiamento nel-
la particella gemella, anche se le particelle sono poste a distanza siderale, cosi
che non si puo chiamare in causa né la materia né I'informazione per spiegare
il cambiamento.
Ancora Zeilinger cosi sintetizza: “In primo luogo, queste due particelle costi-
tuiscono un’entitd inseparabile™!.
Come si evince dal breve passo, lo stesso Zeilinger riconosce che si tratta di
un’unica e medesima “entitd’, quindi di #7 uniti e non di una dualita.
Come spiegare, allora, il fatto che si continua a parlare di “due particelle”?
Individuando, appunto, due livelli.
1l livello dell’apparire (inevitabile), cio¢ dell’esperienza che si struttura della
molteplicita: in tale livello le particelle sono due, ancorché intrinsecamente
connesse.
Il livello dell’essere (innegabile), cioe dell’unita che ¢ il fondamento dell’espe-
rienza, nel quale, se due entita sono intrinsecamente connesse, allora a rigore non
sono due, ma un unica realta.

20. A. Stella, T. Cantalupi, G. Ianulardo, The Concept of Relation and the Explanation of
the Phenomenon of Entanglement, in «Philosophical Investigations», 45, 4, 2022, pp. 430-
452; DOLI: 10.1111/phin.12344.

21. A.Zecilinger, I velo di Einstein, trad. it. cit., p. 56.


https://doi.org/10.1111/phin.12344

200 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Solo cosi il nesso ¢ veramente intrinseco e costitutivo. Talmente intrinseco, che
decreta il venir meno della dualita, cioe del livello ordinario dell’esperienza, e
impone il livello dell’unita, cosi che risolve I'esperienza nel suo fondamento.
In tale fondamento i/ molteplice si toglie nell’uno e le due particelle gemelle si
rivelano a tal punto gemelle da costituire, in effetti, una realta unica, della quale
esse costituiscono soltanto due sezioni astratte, ossia la traduzione dell’unita
nell’unificazione, che ¢ una relazione e che si colloca non sul livello dell’innega-
bile, ma sul livello dell’inevitabile.



QUINTA RIFLESSIONE
1/ concetto di relazione

1. Considerazioni preliminari

S e decidessimo di attuare un processo di riduzione concettuale, volto a
risalire da concetti pit articolati ¢ complessi a concetti pit semplici
e fondamentali, certamente scopriremmo che il concetto di relazione sta
alla base di una molteplicita di altri concetti.

La causalita, intesa sia come fattore “oggettivo” (cio¢ in senso onto-
logico, e ammesso che si possa parlare di “oggettivitd” per qualcosa di
determinato) sia come una modalita di spiegazione (cio¢ in senso epi-
stemico), si struttura — come abbiamo visto nella precedente Riflessione
— in forza di una relazione, quella che sussiste tra causa ed effetto.

Anche il concetto di spiegazione, meccanicistica o funzionalistica, si
struttura sempre di una relazione, quella tra lo explicans (explanans) e lo
explicandum (explanandum).

Perfino il concetto di “atomo” implica il concetto di relazione, giacché
'atomo indica qualcosa che ¢ in sé semplice perché non si struttura, ap-
punto, in forza di un rapporto.

Tuttavia, sappiamo che I’atomo di cui parlano i fisici ¢ stato diviso
esso stesso, si che la ricerca dell’elementare risulta di fatto inesauribile: il
semplice, come la verita, costituisce |'ideale della ricerca.

Di contro, tutto cid che prevede un rapporto nella sua costituzione
intrinseca ¢ scomponibile e pud venire scomposto, se si intende ricercare
I'elementare.

Lo stesso “concetto del concetto’, espressione volta ad individuare
Iessenza intelligibile del concetto, inteso ovviamente in senso formale,
indica ['unita di una molteplicita, cio¢ il fatto che concettualizzare signi-
fica cogliere I'unita in una molteplicita di fenomeni o dati.

cuM SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1



202 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Se ne ricava, anche per questa via, che #/ concetto di relazione ¢ formal-
mente prioritario, per il suo conciliare la molteplicita, ancorché espressa
nella sua forma minima, che ¢ la dualit, con I'unita, rappresentata dal
nesso che ¢ unico ed ¢ il comune tra i termini.

Proprio per questa ragione, quando Edgar Morin' parla di pensiero
complesso, lo intende nel senso del cum-plexus, cioe di qualcosa che ¢ “tes-
suto insieme” ¢, pertanto, lo fa poggiare sul concetto di unitas multiplex.

Pili radicalmente, allorché Emanuele Severino® parla di “struttura ori-
ginaria’, intende lo strutturarsi e articolarsi dell’immediatezza, la quale
non puo venire intesa, pertanto, come immediatezza effettiva’. Tanto
con Morin quanto con Severino, dunque, si continua a parlare di relazio-
ne, cio¢ dell’unita di una molteplicitd, vista come il fondamento del reale.

Abbiamo affermato, parlando del concetto di realta, che quella realta
che si struttura in forza della relazione, almeno a nostro giudizio, ¢ la
realta dell’esperienza, ossia la realta che ¢ intrinsecamente vincolata alla
percezione del soggetto nonché alle sue categorie concettuali ed empiri-
che che consentono di configurare, appunto, il campo percettivo.

Cio che era emerso dal discorso svolto intorno al concetto di realta
puo cosi venire riassunto: la realta oggettiva coincide con I’assoluto, pro-
prio per il suo essere autenticamente autonoma e autosufhiciente®.

In quanto tale, essa costituisce la ragione del negarsi tanto della rela-
zione estrinseca, che la vincolerebbe ad altro da sé, quanto della relazione
intrinseca, che porrebbe la distinzione, dunque la dualita, nell’assoluto
stesso. E Uessere stesso dell ‘assoluto, si potrebbe dire, che impone il non-esse-
re della relazione: e questo ¢ innegabile.

1. E. Morin, Introduction 4 la pensée complexe. Ed. Du Seuil, Paris 1990; trad. it. di M.
Corbani, Introduzione al pensiero complesso, Sperling & Kupfer, Milano 1993.

2. E.Severino, La struttura originaria, gia citato.

3. Per approfondire il tema dell’'immediatezza della struttura originaria, affermata da
Severino, si veda, in particolare, A. Stella, I/ concetto di “relazione” nell opera di Severino.
A partire da “La struttura originaria”, gia citato, e Id., “Metafisica originaria” in Severino.
Precisazioni preliminari e approfondimenti tematici, gia citato. Un conf}qonto con il pensiero
di Morin e con quello di Severino viene svolto in questo scritto nella presente Riflessione.
In particolare, nell’annotazione seconda al quarto paragrafo quello con Morin; nell’an-
notazione terza al quarto paragrafo, nel sesto paragrafo nonché nell’annotazione al sesto
paragrafo, quello con Severino.

4. Abbiamo approfondito il tema della realtd oggettiva in A. Stella, G. Ianulardo,
Metaphysical Realism and Objectivity: Some Theoretical Reflections, in «Philosophia>,
XLVL 4, 2018, pp- 1001-1021; DOI: 10.1007/s1 1406-018-9951-3.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 203

Di contro, dal punto di vista dell’inevitabile la relazione costituisce la
struttura del sistema empirico-formale, ossia dell’esperienza e del discorso
chelariferisce: Pesperienza configura, non per niente, la realtd oggettuale.

Dicevamo, infatti, che ’esperienza ¢ un insieme di fenomeni che sono
organizzati in forza di un fessuto di relazioni (textus), cosi che conoscere,
anche scientificamente, la realta significa individuare e calcolare i nessi
che sussistono tra gli eventi (fatti, fenomeni, oggetti, cose), ossia significa
disfare la tessitura a muovere da un filo conduttore.

Il discorso che riferisce tale realtd ¢ anch’esso strutturato in forza della
relazione. In primo luogo, per la ragione che “riferire” 'esperienza impli-
cala relazione ad essa, cioé¢ il “riferirsi” ad essa.

In secondo luogo, per la ragione che il discorso ¢ un insieme di rela-
zioni che sussistono tra enunciati e nella struttura di ciascuno di essi.

In terzo luogo, per la ragione che, parlando di relazioni interne all’e-
nunciato, intendiamo sia le relazioni che sussistono tra i segni (relazioni
sintattiche) sia le relazioni che sussistono tra i segni e i rispettivi signifi-
cati (relazioni semantiche).

Infine, per la ragione che riferirsi alla realed (all’esperienza) significa
riferire (ecco un’altra relazione) la realt al proprio sisterna di riferimento
(che ¢ un insieme organizzato di nessi o relazioni tra concetti) nonché,
in sintesi, significa riferire (riportare) la realtd dell’esperienza mediante il
discorso. Di quest’ultimo aspetto tratteremo, pil dettagliatamente, nella
Settima Riflessione.

E si potrebbe continuare. Ogni giudizio, infatti, ¢ una relazione che
vincola il soggetto ad un predicato (non a caso, si parla di verbi copula-
tivi) e ogni sistema ¢ un insieme di elementi, come lo sono il numero, la
classe ¢ la categoria.

Non avrebbe senso, tuttavia, insistere ulteriormente con le esemplifi-
cazioni: il valore formalmente prioritario del concetto di relazione non
puo non emergere anche dai rapidi accenni fatti.

2. Il concetto di relazione

Il discorso fin qui svolto ha inteso mostrare come il concetto di
“relazione” sia un concetto che, in ambito formale, risulta (appare)



204 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

fondamentale. Per alcuni, esso svolge una funzione prioritaria sia dal
punto di vista logico che ontologico.

Per cercare di comprendere bene la posizione di coloro che valoriz-
zano cosl tanto la relazione, ci proponiamo ora di descrivere la modalita
con la quale essa viene ordinariamente intesa.

Solo dopo avere specificato tale modalitd, potremo rivolgere le nostre
critiche sia al concetto ordinario di relazione sia alla valorizzazione che
di tale concetto ¢ stata compiuta da numerosissimi pensatori, dei quali
prenderemo in considerazione soltanto alcuni, e cio¢ coloro che ci sembra
riassumano in forma esemplare la posizione che ¢ propria anche di altri.

Come definire, allora, il concetto di relazione? Secondo quanto abbia-
mo gia fatto notare, quando si parla di “relazione” ordinariamente si in-
tende un costrutto.

Si tratta di un costrutto, perché ¢ formato da due termini estremi (A
¢ B) ¢ un nesso (7) che li vincola. Per questa ragione, si parla di costrutro
mono-diadico ¢ lo si esprime nella seguente formula: 7 (A, B).

Il costrutto relazionale svolge una funzione insostituibile perché, se-
condo quanto ripetutamente da noi affermato, esso esprime la struttura
dell’esperienza e del discorso che la riferisce.

Tuttavia, e questo costituisce il nodo cruciale che abbiamo cercato di
porre in evidenza in una molteplicita di scritti’, nonostante la relazione
svolga indubitabilmente una funzione prioritaria, se pensata nella forma
del costrutto essa costituisce una struttura logica decisamente problematica.

La sua problematicita emerge a vari livelli e puo venire definita usan-
do almeno due espressioni: aporia e antilogia.

La problematicita, che potremmo definire di “primo grado” e che con-
siste nel carattere aporetico della relazione, viene colta gia da Platone nel
Parmenide.

5. Indichiamo alcuni di questi scritti: A. Stella, I/ concetto di “relazione” nella “Scienza
della logica” di Hegel, gia citato; 1d., La relazione e il valore, Guerini Scientifica, Milano
1995; 1d., I/ concetto di “relazione” nell'opera di Severino. A partire da “La struttura origi-
naria’, giél citato; Id., Struttura originaria in Severino e mediazione in Hegel: una rifiessione
sul concetto di relazione, gia citato; Id., Il concetto di relazione: costrutto o atto?, in «Giornale
di Metafisica», NS, XXXVI, 1, 2014, pp. 259-273; Id., Modello riduzionistico o modello
sistemico? Spunti per una rzﬂe.vsione, in « Epistemologia », XXXVIII, 1,2015, pp. 81-98; A.
Stella, G. Ianulardo, La relazione come fondamento nella lettura di Anassimandro offerta da

Heidegger e da Severino, in «La Filosofia Futura>, 8,2017, pp. 85-97.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 205

Il tema ¢ quello della relazione tra i modelli ideali ¢ le cose® e I Eleate
avanza un’obiezione fulminante: se la relazione ¢ pensata come inter-
corrente tra due termini, che possono venire codificati con le lettere A
e B, allora essa si propone come un nuovo termine, un quid medium, che
tanto unisce A e B, quanto divide A da B.

Ebbene, se questo medio lo indichiamo con la lettera C, allora si ven-
gono a configurare due nuove relazioni: quella intercorrente traAe C e
quella intercorrente tra C e B. Dalle due nuove relazioni originano due
nuovi medi, e cosi via all’infinito.

L’inconcludenza di tale regressus in indefinitum viene rilevata anche
da Aristotele, il quale nella Metafisica accenna piu volte all’argomento
del terzo uomo, intendendo il carattere aporetico del concetto platonico
di “partecipazione”™, nella misura in cui — questo ¢ il punto — esso viene
ridotto al concetto ordinario di relazione.

Se, quindi, la relazione vale come costrutto, allora essa — come rileva-
no Platone e Aristotele — configura un’aporia, cio¢ costituisce uno status
problematico che non offre vie di uscita (la parola si costituisce di un alfa
privativo e della parola wépog, che indica “apertura’, “passaggio’, “varco”),
ossia non si puo non riconoscere I’impossibilita di trovare una soluzione
al problema di natura logica che essa rappresenta.

La domanda che noi ci poniamo ¢, pero, la seguente: nel caso della
relazione, intesa appunto come costrutto mono-diadico, si ha a che fare
con un’aporia o, piuttosto, con un’antilogia, cioe con una contraddizione
vera e propria?

Prima di procedere con I'argomentazione, ricordiamo che la contrad-
dizione deve venire intesa nel senso del dicere et non dicere, non nel senso
del dicere contra, che configura una contrapposizione, piuttosto che una
contraddizione.

Un costrutto, pertanto, risulta contraddittorio quando toglie cio che
pone: pili precisamente, quando toglie e/ porre.

6. Platone, Parmenides, 130 ¢ - 132 b; in Opere complete, vol. 111, trad. it. di A. Zadro,
Parmenide, Laterza, Roma-Bari 1976°, pp. 21-23.

7. Aristotele, Metaphysica, 1, 9, 990 b 1-18; trad. it. di G. Reale, Metafisica, Rusconi,
Milano 1978, p. 105.



206 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Ricordiamo, inoltre, che la contraddizione deve venire distinta, se-
condo quanto indicato dallo stesso Aristotele, dalla contrarieta.

Parlando dell’opposizione, lo Stagirita afferma che “contrari” sono
quei termini che ammettono termini intermedi (ad esempio, il bianco e
il nero, che ammettono una gradazione di grigi); “contraddittori” quelli
che non li ammettono (ad esempio, bianco/non bianco).

I contraddittori, dunque, danno luogo ad un’alternativa che, per cosi
dire, divide in due sezioni il campo del reale: il “qualcosa” cade necessa-
riamente nell’uno o nell’altro dei due campi®.

L’alternativa, come sappiamo, ¢ una relazione disgiuntiva esclusiva
(aut, aut) e la conciliazione dei termini & impossibile. Tale conciliazione
costituisce, appunto, una contraddizione, la quale altro non ¢ che la con-
ciliazione di inconciliabili.

Ebbene, per rispondere alla domanda dianzi formulata, muoviamo
dalla seguente considerazione: la relazione postula lidentita dei relati (A
e B) e la postula secondo la forma in cui I’identitd viene ordinariamente
concepita e cioe tale che tanto A quanto B risultano ciascuno identico con
$€ stesso; dunque, ciascuno vale come un immediato (forma[mmte imme-
diato) e per questo risulta differente da ogni altro.

Per l'ordine empirico-formale, A e B sono due identitd, cioe due realta
che esibiscono una propria autonomia e autosufhcienza, tant’¢ che pos-
sono venire assunte ['una a prescindere dall’altra.

Se cosi non fosse, se ciascuna identita non potesse venire considerata
per la sua autonomia, non potrebbe nemmeno venire codificata e non si
potrebbe dire “A” né si potrebbe dire “B”. Se dico “A”;, allora con tale let-
tera indico un’identita che si pone indipendentemente da altro e lo stesso
vale per “B”: nel dire “A”, insomma, mi riferisco solo ad “A” e a null’altro.

Se non che, ¢ proprio a muovere da questo punto che si configura il
problema.

La relazione, infatti, viene a conciliare due esigenze che non possono
non escludersi reciprocamente: da un lato, essa postula I’identita dei re-
lati e la postula come formalmente immediata; dall’altro, richiede che
I'identita dell’uno non sia chiusa, cio¢ autonoma e autosufficiente, cio¢

8. Cfr.ivi, X, 7, 1057 a 18-32; trad. it. cit., pp. 428-430.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 207

(formalmente) immediata, ma sia aperza all’identita dell’altro, onde giu-
stificare il loro vincolo.

Ma ¢ bene il vincolo che non si concilia con ’'autonomia delle identi-
ta, nel senso che, se A ¢ A perché ¢ autonomo, nel momento in cui entra
in relazione con B perde la sua autonomia e, dunque, cessa di essere A. Se
non venisse meno come A, nessuna relazione si sarebbe instaurata.

Su questo aspetto insiste lo stesso Duns Scoto, il quale afferma che, se
'unione di A e B esprimesse non altro che gli stessi A e B “assoluti”, cio¢
autonomi e autosufhicienti, allora il composto di A ¢ B non differirebbe
in nulla da A e B separati, cosi che non sarebbe un composto affatto: la
relazione, insomma, non si sarebbe effettivamente instaurata’.

3. Il costrutto velazionale e la necessita di rendere dinamico tale status

Per trovare una soluzione al problema indicato, e cio¢ per evitare che
il costrutto risulti contraddittorio, si potrebbe ipotizzare che A ¢ A pri-
ma di entrare in relazione con B e diventa A| dopo essere entrato in tale
relazione (e lo stesso vale per B, che diventa B)).

In questo caso, tuttavia, si riproporrebbero due nuove relazioni: quel-
latraAeA equellatcraBeB,.

Cosi, la difficolta precedentemente rilevata tornerebbe a riproporsi,
perché tanto A quanto B dovrebbero valere come due identita che, pur
essendo richieste come autonome, non potrebbero evitare di porsi in for-
za del rapporto ad altro.

La relazione, pertanto, richiede i termini come se fossero due identita
distinte e autonome (A non ¢ B, e viceversa), ma, insieme e contraddit-
toriamente, come se ['un termine si fondasse sull’altro (A c’¢ perché c’e
B, ¢ viceversa; A non puo stare senza B, ¢ viceversa).

Che ¢ come dire: il costrutto mono-diadico concilia I'indipendenza
dei termini con la loro reciproca dipendenza e, cio¢, concilia cio che ¢ in
sé inconciliabile.

9. Duns Scoto, Opus Oxoniense, 11, d. 1, q. 4, n. 5, in Opera omnia, ed. Commissione sco-
tistica diretta da C. Balic, Typis Vaticanis, Citta del Vaticano 1950.



208 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Come uscire dalla difficolta? L’unica possibilita sembrerebbe questa:
intendere tanto I'indipendenza quanto la dipendenza dei termini in sez-
so relativo.

Assumere 'autonomia e 'autosufficienza dei termini in sezso assoluto,
infatti, ¢ precluso non solo dal fatto che essi sono in relazione, ma anche
dal fatto che A e B sono determinati e ogni identita si determina solo
perché si differenzia (su questo punto abbiamo piu volte insistito, ma ci
torneremo quando riprenderemo il tema dell’identita e cio¢ nel paragra-
fo 5 della presente Riflessione).

Non di meno, una qualche forma di indipendenza dei termini deve
venire mantenuta, se si intende distinguere A da B. La soluzione, come
detto, parrebbe quella di considerare I’indipendenza solo relativa.

Reciprocamente e scambievolmente, anche la dipendenza dei termini
non puo valere come assoluta.

Se fosse assoluta, allora I'un termine si capovolgerebbe immediata-
mente nell’altro, si con-fonderebbe con I'altro, cosi che entrambi ver-
rebbero meno, venendo meno la determinatezza di ognuno (che poggia
sulla loro identita e che consente di distinguerli), ¢ verrebbe meno, 4 for-
tiori, anche la relazione. Se ne conclude che anche la dipendenza andreb-
be intesa in senso relativo.

A questo livello di indagine, dunque, il costrutto relazionale viene
mantenuto postulando che la relativa indipendenza dei termini possa
venire conciliata con la loro relativa dipendenza. Su questa conciliazione
ci proponiamo, pertanto, di riflettere.

Essa puo venire espressa anche cosi: i termini devono differenziarsi,
ma la condizione del loro differenziarsi ¢ precisamente il zesso che li vin-
cola, stante che la differenza ¢ essa stessa una relazione.

I termini, inoltre, devono relazionarsi, mala condizione del loro con-
nettersi ¢ precisamente il loro mantenersi distinti, il loro essere irriduci-
bili 'uno all’altro, stante che, solo se permangono due, la relazione puo
configurarsi come medio.

In sintesi, e per quanto possa apparire paradossale: la relazione vinco-
la perché distingue e distingue perché vincola.

Questa ¢ la problematicita del suo status, che configura la problemati-
cita che potremmo definire di “secondo grado” Tale problematicita, che



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 209

consiste nel carattere zmti[ogico (contmddittorio) della relazione, viene
adeguatamente mascherata.

La conciliazione della relativa indipendenza e dipendenza dei termini
viene cosi assunta come la dinamicita intrinseca del costrutto relaziona-
le e la stessa esperienza (conoscenza) viene considerata come il risultato
della dialettica che sussiste tra soggetto e oggetto.

La relativa indipendenza dei termini, che puo venire anche definita il
momento disgiuntivo della relazione, viene fatta coincidere con Iaspetto
sensibile dell’esperienza.

La relativa dipendenza dei termini, che puo venire definita il momen-
to congiuntivo della relazione, viene fatta coincidere, invece, con 'aspet-
to concettuale dell’esperienza stessa.

Cio ¢ in linea con quanto abbiamo precedentemente affermato in or-
dine alla stratificazione dell’esperienza.

I due livelli che caratterizzano il sistema empirico-formale presentano
come loro struttura la relazione e il primo livello, quello percettivo-sensi-
bile, valorizza il momento disgiuntivo della relazione fino al punto che
tende ad assolutizzarlo.

Il secondo livello, quello concettuale-formale, invece, valorizza il mo-
mento congiuntivo della relazione, ma non fino al punto che della rela-
zione realizza |’ autentica intenzione, che & intenzione di unita.

E Punitd, infatti, che costituisce il sezso e la destinazione dell’unificare.
Su questo punto torneremo, perché ¢ cruciale nell’economia del presen-
te discorso.

4. Rz’prem tematica: aspetto sensibile e aspetto concettuale dell ’esperienza

Dell’esperienza, intesa come relazione di soggetto e oggetto, abbiamo
parlato e abbiamo indicato la possibilita di individuare in essa due livelli:
il primo livello lo abbiamo definito “percettivo-sensibile” e il secondo
“logico-concettuale”.

Ora vogliamo riprendere il discorso per apportare alcune precisazio-
ni, che mettano ulteriormente in luce il 7o0lo ¢ 1a funzione della relazione.



210 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il livello percettivo-sensibile si costituisce valorizzando la relativa in-
dipendenza di soggetto e oggetto nonché dei dati che si presentano nel
campo percettivo.

Tale livello, come dicevamo, si costituisce valorizzando l'aspetto
sensibile della relazione. Il sentire, infatti, si caratterizza per [alterita di
senziente e sentito, tant’e vero che il soggetto senziente assume 'ogget-
to sentito come se questo fosse una realtd autonoma e autosufficiente e
come se venisse sentito proprio in forza del suo preesistere all’esperienza
del sentire.

In effetti, 'oggetto non ¢ estraneo alla relazione al soggetto né ¢ estra-
neo al sentire, se viene sentito.

Esso, anzi, ¢ solo perché viene sentito: se si postula il suo essere pre-
cedente al sentire, cio accade solo dopo che lo si ¢ sentito, quale risposta
all’esigenza di mantenere un’oggettivita che possa fondare il sentire stes-
so, ma che ¢ del tutto presunta, se assunta in forma determinata.

Se non che, ammettendo la possibilita che 'oggetto entri ed esca dalla
relazione al soggetto (dunque negando che la relazione costituisca la sua
stessa identita di oggetto), ci siviene a trovare nella seguente aporia.

Aut 'oggetto permane il medesimo, ma allora esso mantiene la stessa
identita sia nel suo essere autonomo e irrelato sia nel suo riferirsi ad altro
da sé, e cid configura contraddizione.

Aut esso si trasforma entrando in relazione, ma allora gli oggetti di-
ventano due o, comunque, si ¢ costretti ad ammettere che lo stesso ogget-
to si presenta in due forme diverse.

In questo caso, pero, la conseguenza ¢ che I'oggetto, indicato come in
sé, deve venire solo postulato (presupposto) e mai colto (posto). Allorché
viene posto, infatti, esso viene comunque posto in forza della relazione al
soggetto.

E se, per evitare questa difficolta, si dichiara che l'oggetto iz ¢ si tra-
sforma nell’oggetto per altro, allora si ¢ costretti ad ammettere una zu#ova
relazione che vincoli i due oggetti o, per dirla in altri termini, le due for-
me del medesimo oggetto.

Tuttavia, in tal modo si contraddice cio che si postula: si postula 'og-
getto 7z s¢, perché solo esso puo valere come fondamento, cio¢ come re-
alta oggettiva (la quale non pud venire determinata senza venire negata



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 211

come “oggettiva’); lo si contraddice, perché si pretende di vincolarlo ad
altro e, in tal modo, si finisce per ridurlo alla forma che lo descrive come
relato.

La conclusione non puo che essere questa: 'oggetto ¢ sentito come se
fosse altro dal soggetto, ma la sua alterita ¢ modo della relazione che lo
vincola inscindibilmente al soggetto.

Si tratta, appunto, del modo sensibile dell’esperienza, ossia dell’aspet-
to della relativa indipendenza dei termini.

Ebbene, tale indipendenza, che puo venire pensata solo come rela-
tiva, viene assunta invece come assoluta in quella particolare forma di
esperienza che ¢ il sentire: essa ¢ sentita come assoluta.

Il sentito, proprio perché sentito come altro, induce pero nel senzien-
te un sentire ulteriore: il bisogno di ricongiunzione con I'oggetto, sentito
come estraneo al soggetto.

Cio non di meno, questa ricongiunzione, ecco il punto, non puo otte-
nersi al livello dell’esperienza sensibile, giacché anche la cosiddetta “espe-
rienza dell’interiorizzazione dell’oggetto” riproduce quest’ultimo nella
sua alterita, anche se nella forma del cosiddetto “oggetto interno”

Per ricostituire 'unita con I'oggetto, si deve quindi andare oltre Ia-
spetto sensibile della relazione, che valorizza la reciproca indipendenza
dei termini fino ad assolutizzarla. Si impone, ciog, la necessita di far vale-
re la relativa dipendenza di soggetto e oggetto.

Tale dipendenza puo venire considerata “relativa” per la ragione che
la forma del riferimento cambia, cosi che i termini mantengono una loro
differenza reciproca: il modo in cui il soggetto si relaziona all’oggetto ¢
diverso dal modo in cui l'oggetto si relaziona al soggetto.

Il soggetto si riferisce, e dunque costituisce il momento attivo del ri-
ferimento (il referente); loggetto viene riferito, e dunque costituisce il
momento passivo del riferimento (il riferito).

In questo contesto, il soggetto non produce 'oggetto, ma decreta
modi e forme del suo presentarsi, giacché dire “soggetto” equivale a dire
“sistema di riferimento” mediante il quale 'oggetto “viene riferito”.

Questa posizione puo venire identificata con I'idealismo trascenden-
tale di Kant, che si oppone all’idealismo “dommatico” di Berkeley, volto
a dissolvere 'oggetto nel soggetto.



212 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Per evitare la dissoluzione dei termini, e quindi della stessa relazione,
si valorizza bensi la reciproca dipendenza di soggetto e oggetto, ma non
fino al punto di assolutizzarla.

Possiamo parlare, pertanto, di aspetto concettuale della relazione, il
quale, pur mettendo in primo piano il reciproco riferirsi dei termini,
sottolinea la diversa modalita del riferimento, che sembra giustificare il
mantenimento della dualita dei relati.

Parliamo di “aspetto concettuale’, inoltre, in ragione dell’etimo della
parola “concetto’, che indica il “prendere insieme” i termini, laddove I’a-
spetto sensibile tende a disgiungerli.

Ora, 'oggetto viene reso presente in forza delle modalita con cui il sog-
getto si rapporta ad esso ¢ la struttura relazionale del mondo altro non ¢
che la sua struttura razionale, quella struttura che, come detto, la scienza
si incarica di descrivere e calcolare.

In effetti, le relazioni che vengono ravvisate #7a le cose e nelle cose
(come sussistenti #7a le componenti elementari delle cose stesse ¢ non
come il loro “essere riferendosi”) sono il frutto della relazione fondamen-
tale, cio¢ quella che sussiste tra soggetto e oggetto. Su questa relazione,
infatti, si fonda il processo del conoscere, che consiste nell’ individuare
sciogliere nessi (analizzare).

La stessa teoria vale come descrizione di relazioni che intercorrono tra
determinati elementi, cosi che si configura necessariamente come sistema.

Gli elementi, inoltre, vengono indagati non soltanto per coglierli nel
loro essere, ma soprattutto per determinare le interazioni che intercorro-
no tra di essi, interazioni che vengono descritte e misurate, onde realiz-
zare quella che puo essere definita |interpretazione funzionale del dato.

Quest’ultima fa della matematica il paradigma fondamentale cui
riferire ogni scienza empirica, proprio in considerazione della valen-
za aritmetica della relazione, la quale si costituisce come assimilazione
(ormogeneizzazione) dei diversi e come reiterazione (moltiplicazione)
dell’identico.

La scienza, insomma, ¢ scienza di rapporti e, se non v’¢ teoria che non
si configuri come descrizione di relazioni, per converso queste ultime
devono venire espresse in termini matematici, perché solo cosi posso-
no venire rapidamente calcolate, dando luogo ad una computazione



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 213

riproducibile (o simulabile) in forza di elaboratori o di automi a stati
finiti.

Potremmo concludere sul ruolo svolto dalla relazione nel Zivello con-
cettuale-formale dicendo che tale livello si caratterizza non solo per il fat-
to che in esso si impone il concetto di relazione, ma anche per il fatto
che la relazione, intesa come nesso, si impone come prioritaria rispetto
ai termini relati.

Annotazione prima

Tanto Martin Heidegger quanto di Edgar Morin fanno valere il primato della
relazione ¢ il modo in cui ne parlano ci sembra particolarmente significativo.
In Kant e il problema della metafisica, Heidegger riflette sul problema kantiano
di come sia possibile conoscere ¢ la soluzione che egli indica ¢ volta a sottoline-
are proprio il valore della relazione.

L’ente, che ¢ cid che deve venire conosciuto, viene colto bensi come “diverso”
dal processo conoscitivo, ma tale da presentare una diversita che non appare
“insormontabile”: “Ma per uscir fuori, verso il ‘diverso’, ¢ necessario essere den-
tro un medium, nell’ambito del quale si puo incontrare questo ente affatto di-
verso, che non si identifica con I’essere conoscente e che il conoscente non ha
nemmeno in suo potere” '’

Il processo conoscitivo, che consente al soggetto di cogliere 'oggetto nel suo
essere, ¢ possibile — sempre secondo Heidegger — ad una sola condizione: a
condizione che l'oggetto, nella sua veritd, non sia irrimediabilmente altro ri-
spetto alla conoscenza, cio¢ solo a condizione che tra oggetto e conoscenza vi
sia una relazione originaria e fondante che egli definisce “apertura (Offenbeir)” ¢
che, nel passo citato, viene indicata con espressione “meedium’”.

Prosegue Heidegger: “La conoscenza deve quindi ‘uscir fuori’ da cio cui neces-
sariamente ‘si arresta’ il puro pensiero, quando ¢ in sé svincolato. Questo ‘rap-
porto’ con cid che ¢ ‘affatto diverso’ ¢ detto da Kantssintesi (sintesi veritativa) "',
E ancora:

Solo una conoscenza vera ¢ conoscenza. Ma veritd significa “accordo con
l'oggetto”. Pertanto, si deve poter incontrare, fin da principio, ¢id con cui ¢

10. M. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, V. Klostermann, Frankfurt am
Main 1973; trad. it. di M.E. Reina, riv. da V. Verra, Kant e il problema della metafisica,
Laterza, Roma-Bari 1981, p. 103.

11. Ibidem.



214 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

possibile I'accordo, ossia cio che fa da regola e da la misura. Bisogna che fin
da principio l'orizzonte di cio che si obietta sia aperto e percettibile come tale.
Quest’orizzonte ¢ la condizione della possibilita dell’oggetto, relativamente
alla sua possibilita di obiettazione'.

L’apertura originaria riveste, dunque, un valore fondamentale. Essa, per
Heidegger, costituisce 'essenza stessa della verita e la si potrebbe definire come
quel zapporto che consente ogni altro rapporto, incluso quello conoscitivo:

Questo riferimento alla cosa, da parte del giudizio che se la appresenta, ¢ I'at-
tuazione di quel 7apporto che originariamente e ogni volta si realizza in un rap-
portarsi. Ma ogni rapportarsi ¢ caratterizzato dal fatto che, stando nell’aperto,
si riferisce a cid che ¢ manifesto come tale. |...] 1l rapportarsi ¢ lo stare aperto
sull’ente. Ogni relazione che sta aperta ¢ un rapportarsi'.

Commenta in nota Umberto Galimberti: “Il rapporto (Verhiltnis) tra l'oriz-
zonte appresentativo (apertura - die Offenbeit) e 'ente appresentato, manifesto
(das Offene) ¢ originario™*.

Anche per Heidegger, dunque, la relazione ¢ originaria e Galimberti lo sotto-
linea in termini molto chiari. Qui l'originarieta della relazione vale come quel
fondamento o, meglio, come quella verita che ¢ ancora piu basilare della verita
intesa come adaequatio rei et intellectus: non si potrebbe parlare di “accordo”
tra 'intelletto umano e la realta, infatti, se essi non fossero da sempre “aperti”
'una all’altro e, cioe, posti in relazione originaria.

Da dove - si chiede ancora Heidegger - il giudizio appresentante riceve I’indi-
cazione di dirigersi all’oggetto e di accordarsi con esso secondo la norma del-
la conformita? Perché questo accordo si determina con I'essenza della verita?
Come pud accadere una cosa del genere e cioe che si ricorra al presupposto
di una conformita e ci si insedii in un accordo? Cio ¢ possibile solo se questo
presupposto si ¢ gia liberamente offerto in un’apertura che lega ogni appresen-
tazione a cio che, a partire da questa apertura, si apre e dominando si impone®.

12. Ivi, p. 105.

13. M.};-Icidegger, Vom Wesen der Wabrbeit. Zu Platons Hoblengleichnis und Theitet,
in M. Heidegger, Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944, Band 34, V.
Klostermann, Frankfurt a. M. 1988; trad. it a cura di U. Galimberti, Su/l essenza della veri-
t4, La Scuola, Brescia 1977, pp. 15-16.

14. U. Galimberti, Traduzione, introduzione e note a M. Heidegger, Sull essenza della ve-
ritd, trad. it. cit., p. 16.

15. M. Heidegger, Sull essenza della verita, trad. it. cit., pp. 18-19.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 215

La verita, intesa come non nascondimento — appunto come 8¢t — ¢ dun-
que come manifestazione, vale quindi quale relazione originaria, perché anche
la manifestazione ¢ una doppia relazione che si instaura, da un lato, tra cio che si
manifesta (il manifestante) e la sua manifestazione (il manifestato); dall’altro,
tra il manifestato (la manifestazione) e cio a cui (colui al quale) esso si manifesta,
cosi che tra di essi deve riproporsi Iapertura originaria.

Comprendiamo il senso del discorso di Heidegger, ma non ci sembra che egli
abbia riflettuto a sufficienza sul concetto di relazione, come invece avrebbe do-
vuto fare dato il valore che ad esso viene attribuito.

Eglisi spinge anche oltre e pone la relazione quale essenza dell’essere (essere-pre-
sente) e dell’essente (essente-presente): “La relazione all’essente-presente, che
occupa l'essenza stessa dell’esser-presente, & assolutamente unica. E irraffronta-
bile con qualsiasi altra relazione. Rientra nell’unicita dell’essere stesso”'.

Si potrebbe cosi sintetizzare: la relazione ¢ il luogo, da sempre aperto, in cui cio
che si presenta puo essere presente oppure assente, a seconda che entri od esca
da essa. In essa I’ente “soggiorna” nel suo presentarsi, “soggiorna nel pervenire e
nell’andar-via. Il soggiornare ¢ il passaggio dal venire all’andare™.

Orbene, intendere la verith come “apertura originaria” consente, oltre che di
fondare la concezione corrispondentista della verita, anche di intendere la rela-
zione che sussiste tra essere e gli essenti, cio¢ di porre la differenza ontologica
del fondamento rispetto ai fondati nonché di far valere la possibilita che questi
ultimi si inscrivano nell’ambito presentificante rappresentato dall’essere stesso.
Allorché 'essere viene pensato come ambito presentificante, cioe come il luogo
nel quale gli enti manifestano la loro presenza, la distanza con la concezione di
Severino — che tratta il medesimo tema — viene a ridursi, fino quasi ad annul-
larsi: essere, infatti, viene ad identificarsi con la stessa verita intesa, appunto,
quale apertura, cio¢ quale relazione originaria.

L’essere viene, cosi, ad assumere un duplice significato: da un lato, vale come
termine in relazione agli enti, dai quali si diversifica nella relazione (differenza)
ontologica; dall’altro, vale come la relazione medesima, la quale non solo con-
sente tale diversificazione, ma anche 'unificazione dei diversificati in una #ze-
desimezza (che, si badi, non vale come unita, ma appunto come unificazione)
che assume valore prioritario: quest’ultima, infatti, consente di riferire (ecco

16. M. Heidegger, Der Spruch des Anaximander, in M. Heidegger, Gesamtausgabe.
I Abteilung: Veriffentliche Schrifien 1914-1970, Band 5: Holzwege, V. Klostermann,
Frankfurt a. M. 1977; trad. it. di P. Chiodi, I/ detto di Anassimandyo, in M. Heidegger,
Sentieri interrotti, La Nuova Italia, Firenze 1968, p. 342.

17. Ivi, p. 326.



216 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

comparire di nuovo la relazione) la manifestazione al fondamento o, in altre
parole, lente all’essere, nonostante la loro differenza.

Tale medesimezza, del resto, giustifica anche il circolo ermeneutico, il quale co-
stituisce la condizione che rende possibile 'autentica interpretazione di un te-
sto, perché scongiura il rischio che il lettore costruisca un’interpretazione che
lo porti a scambiare il “proprio” pensiero dell’autore del testo con il pensiero
dell’autore del testo stesso.

Il circolo ermeneutico, poiché vale come traduzione dell’ apertura che sussiste
tra testo ¢ interprete, consente all’interprete — sempre secondo Heidegger — di
cogliere il pensiero dell’autore del testo come esso in effetti ¢.

La relazione preliminare tra interprete e interpretato produce, infatti, quella
precomprensione del testo sulla quale si fonda ’interpretazione.

Se, insomma, non vi fosse un’“apertura’ tra testo e suo interprete, un’apertu-
ra che vada oltre la loro alteritd, non potrebbe darsi effettiva interpretazione:
“L’interpretazione si fonda sempre in una pre-veggenza”*®.

Piu specificatamente: “In ogni caso I'interpretazione ha gia deciso, definitiva-
mente, o con riserva, per una determinata concettualitd; essa si fonda in una
pre-cognizione (Vorgriff)”".

“Qual ¢ - si chiede Heidegger — il carattere di questo ‘pre (¥or)2"”*. Esso con-
figura un circolo, il circolo ermeneutico, che perd non ¢ un circolo vizioso, e il
“pre” esprime quella relazione (quel legame, quell’ apertura, quella non alterita)
con il testo, che consente all’interprete di potersi indirizzare verso di esso e di
pervenire ad esso.

Anche dalle poche annotazioni che abbiamo proposto, si comprende come la
relazione rivesta in Heidegger valore originario e fondante.

E non di meno da rilevare che, in effetti, essa vale come una mera presupposizio-
ne, giacché non ¢ dimostrata nel suo zon poter non essere, cio¢ nella sua necessita
teoretica, né nella sua intrinseca intelligibilita, ma viene semplicemente descrit-
to lo stato di necessita sia dell’ente, nel suo richiedere un autentico fondamento,
sia di chi si accinge a conoscere, nel suo richiedere di cogliere la realta per come
essa effettivamente ¢, sia, infine, dell’interprete, che non si accontenta di ridur-
re il pensiero dell’autore del testo a cid che egli, come interprete, ¢ in grado di
cogliere, perché intende cogliere il vero pensiero dell’autore.

18. M. Heidegger, Sein und Zeit, Erste Halfte, Sechste unveranderte Auflage, Neomarius
Verlag, Tubingen 1949; trad. it. di P. Chiodi, Essere e tempo, Fratelli Bocca, Milano-Roma
1953, p. 163.

19. Ivi, p. 164.

20. Ibz’aim.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 217

Ebbene, questi tre stati di necessitd, secondo Heidegger, vengono soddisfatti
mediante la relazione.

L’ente soddisfa la sua esigenza ontologica in forza della relazione all’essere, ma
— ci permettiamo di aggiungere — a condizione di ammettere, contraddittoria-
mente, che essere possa lasciarsi inglobare nella relazione.

Il soggetto conoscente soddisfa la sua esigenza conoscitiva in forza della rela-
zione alla realtd, la quale se ¢ autentica, cio¢ se ¢ oggestiva, dunque in sé, non
puo, pero, non sottrarsi alla relazione stessa.

L’interprete soddisfa la sua esigenza ermeneutica in forza della relazione al te-
sto, ma ammettendo, ancora contraddittoriamente, che il pensiero autentico,
cioe oggettivo, dell’autore possa venire inglobato in una relazione che lo vincoli
al punto di vista soggertivo dell’interprete.

Non si pu6 non concludere, pertanto, che la relazione ¢ un mero presuppo-
sto, il quale da luogo ad un circolo, che non puo venire confuso con [effertiva
fondazione.

Si potrebbe, anzi, affermare che I'esemplificazione paradigmatica del carattere
estrinseco del presupporre, generante la sua stessa viziosita, ¢ offerta proprio dal
circolo ermeneutico.

Quest’ultimo, infatti, vale come un pre-comprendere che non puéd mai perve-
nire al testo, inteso nella sua oggettivita, cio¢ nella sua effettiva realta, stante il
fatto che la relazione mantiene / aspetto disgiuntivo che tiene irrimediabilmente
distinto I’interprete dal testo che intende interpretare.

Il comprendere, inteso come un pre-comprendere, si rivela non altro che un
presupporre di avere gia compreso prima ancora di comprendere effettivamente.
Per concludere, si potrebbe aggiungere che Heidegger attribuisce bensi alla rela-
zione valore fondante, ma senza tenere conto delle critiche che gia Platone aveva
rivolto al costrutto, cio¢ alla relazione ridotta a medio, e senza chiarire adeguata-
mente la distinzione che sussiste tra il costrutto e I’ atto del riferirsi.

Heidegger, in effetti, parla del “rapportarsi’, ma lo intende nel senso dello “stare
aperto’, il quale sarebbe lo szazus che connota ciascun termine della relazione,
che ¢ aperto all’altro termine.

Entrambi i termini, pero, si conservano all’interno del costrutto e sono proprio
i pilastri sui quali il costrutto stesso poggia, si che il rapportarsi non indica
alcuna mediazione intrinseca, ma il semplice fazzo che in una relazione ciascun
termine si rapporta all altro.

Egli, infatti, afferma che “Ogni relazione che sta aperta ¢ un rapportarsi” e cio,
anostro giudizio, significa sottolineare che la relazione ¢ apertura dell’identico
al diverso, ma mantenendo entrambi, ossia conservando [ ordine della forma.



218 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Di contro, intendere la relazione come “atto” significa cogliere ciascun termine
per il suo mediare I’immediatezza che formalmente lo caratterizza, cio¢ per il
suo trascendersi.

Annotazione seconda

Per quanto concerne Edgar Morin, del quale abbiamo parlato in forma cursoria
nel primo paragrafo della presente Riflessione, ¢ da rilevare che il primato della
relazione viene affermato con forza nei suoi scritti.

Confrontando la sua posizione con quella di Emanuele Severino, del quale ab-
biamo parlato a pit riprese nel corso della presente ricerca e sul quale abbiamo
riflettuto in molteplici lavori — dedicati in particolare a La struttura originaria
— che abbiamo gia citato, non si puod non notare che il valore prioritario della
relazione costituisce il tema fondamentale della ricerca di entrambi.
Certamente, Morin esprime tale valore in forma concettualmente meno densa,
ma non meno significativa. Egli, del resto, non si cura tanto dell’aspetto pit
specificamente teoretico dell’indagine, ma delle sue ricadute teoriche.

Se Severino, riferendosi al fondamento, afferma infatti che “Cio importa che
Iessenza del fondamento non sia un che di semplice, ma una complessita, o I'u-
nita di un molteplice™, un concetto certamente non dissimile viene proposto
da Morin nell’opera Introduzione al pensiero complesso.

Cost egli scrive: “il pensiero semplificante ¢ incapace di concepire la congiun-
zione dell’'uno e del molteplice (unitas multiplex). Alternativamente, unifica
astrattamente annullando la diversita oppure, al contrario, giustappone la di-
versita senza concepire 'unita”*.

Egli indica una conseguenza fondamentale del “pensiero semplificante” “In
questo modo giungiamo all’intelligenza cieca. L’intelligenza cieca distrugge
gli insiemi e le totalita, isola tutti i suoi oggetti dal loro ambiente circostante;
non puod concepire il legame inscindibile tra osservatore e la cosa osservata™.
Il pensiero complesso, dunque, coglie la struttura relazionale dell’esperienza:
la realtd, infatti, ¢ composta di relazioni e, in quanto oggetto del conoscere, ¢
vincolata al soggetto del conoscere stesso.

21. E.Severino, La struttura originaria, cit., p. 107.

22. E.Morin, Introduzione al pensiero complesso, cit., p. 8. Da un certo punto di vista, quindj,
¢ possibile affermare che anche Severino sostiene un modello complesso o sistemico-relazio-
nale, stante il suo parlare di un “fondamento [che] non sia un che di semplice, ma una com-
plessita, o 'unita di un molteplice”. Oltre ai lavori da noi dedicati espressamente a Severino,
e che sono stati gid indicati, ¢ possibile fare riferimento ad A. Stella, Modello riduzionistico
o0 modello sistemico? Spunti per una riflessione, gia citato, per approfondire i limiti tanto del
modello riduzionistico quanto del modello sistemico-relazionale. Tale tematica viene ripresa
in Id., Sul riduzionismo. Dal riduzionismo teoretico al riduzionismo teorico, gia citato.

23. E. Morin, Introduzione al pensiero complesso, trad. it. cit., p. 8.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 219

Si potrebbe affermare che la primitiva relazione di soggetto e oggetto tende a
moltiplicarsi nelle infinite relazioni che sussistono tra gli oggetti e all’interno
di ciascuno di essi.

Proprio in questo senso, Morin pud affermare quanto segue:

Che cos’¢ la complessita? In prima istanza, la complessita & un tessuto (com-
plexus: cid che ¢ tessuto insieme) di costituenti eterogenei inseparabilmente
associati: pone il paradosso dell’'uno e del molteplice. In seconda istanza, la
complessita ¢ effettivamente il tessuto di fatti, azioni, interazioni, retroazioni,

determinazioni, alea, che costituiscono il nostro mondo fenomenico?*.

Il pensiero complesso, pertanto, deve affrontare la difficolta del misurarsi con
unita che si dividono e con legami che tendono all’'unita: “La difficolta del
pensiero complesso consiste nel dover affrontare I'accozzaglia (il gioco infinito
delle inter-retroazioni), la correlazione dei fenomeni tra loro, la nebbia, I’incer-
tezza, la contraddizione”.

Il vero problema ¢ rappresentato proprio dalla contraddizione, perché il pen-
siero complesso corre di continuo il rischio di impigliarsi in essa, conciliando
dli inconciliabili.

Se non che, di fronte alla contraddizione Morin non riconosce /’emergere
dell’incontraddittorio, che ne ha consentito il rilevamento, né si appella ad un
pensiero che sull incontraddittorio si fondi.

Egli, al contrario, considera la contraddizione I’essenza ultima della realta, in-
clusa la realta microfisica: “La breccia microfisica riveld I'interdipendenza del
soggetto e dell’'oggetto, I’introduzione dell’alea nella conoscenza, la dereifica-
zione della nozione di materia, 'irruzione della contraddizione logica nella
descrizione empirica”*.

Alla luce della concezione di Morin e da essa stimolati, ci chiediamo quanto
segue: com’¢ possibile conciliare la consapevolezza della complessita dell’e-
sperienza — e quindi di cio che ordinariamente si assume come “reale” — con
il principio logico, ma anche ontologico, di non contraddizione, fatto valere
dall’ambito empirico-formale?

O pit radicalmente: come conciliare il pensiero complesso ¢ il fondamento
stesso del pensare? Come non rilevare che, se complessita ¢ sinonimo di con-
traddizione, pur tuttavia il coglimento della complessita e della contraddizione
non pud non avvenire in virtt dell incontraddittorio e, inoltre, la loro stessa
affermazione non puo non venire effettuata incontraddittoriamente?

24. i, p. 10.
25. Ivi,p. 11.
26. Ivi, p. 14.



220 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Annotazione terza

Per indicare il valore priovitario e costitutivo della relazione, si ¢ parlato anche di
“transazione”. I concetto di “transazione” viene compiutamente tematizzato
da John Dewey in un’opera da lui scritta in collaborazione con Arthur Bentley
e intitolata Conoscenza ¢ transazione.

Prendendo in esame le molteplici forme del “conoscere” ¢ il loro rapporto con i
“conosciuti’, i due Autori precisano che “qualsiasi conoscere (knowing) o qual-
siasi conosciuto (know) si stabilisce 0 meno unicamente attraverso una conti-
nua e infaticabile ricerca, e mai sulla base di un qualche presunto ‘fondamento’,
‘premessa’, ‘assioma’ o ipse dixit estrinseco”.

Qui il concetto di “ricerca” non fa che anticipare il concetto di “transazione’,
giacché con esso si intende indicare la necessita di valorizzare il primato della
relazione conoscitiva sui termini di cui essa si compone, € cioé sul conoscere e
sul conosciuto®.

E tuttavia, gid in ordine a questa iniziale affermazione ¢ doveroso porre una
precisazione e rilevare che ¢ impossibile svolgere un qualsiasi discorso o, che
¢ lo stesso, una qualsiasi ricerca, se non si muove da un punto assunto come
fermo, e cio¢ da una premessa che valga quale cominciamento della procedura
che da esso prende le mosse.

E, dunque, indiscutibile che il punto vale come “punto di movenza” solo in
quanto si procede oltre di esso, cosi che ¢ in forza della procedura che esso
risulta una premessa, ma ¢ altrettanto indiscutibile che senza la premessa non ¢
pensabile procedura alcuna.

Sotto questo aspetto, non ha senso valorizzare la ricerca (procedura, relazione)
a scapito dei momenti che la costituiscono (essenzializzabili nelle forme dell’an-
tecedente e del conseguente nonché delle tappe intermedic), cosi come non ha
senso valorizzare i momenti a scapito della procedura (relazione).

In effetti, se la procedura si pone soltanto in virt dei momenti che ne scan-
discono lo svolgimento, altrettanto questi si pongono soltanto in virti della

27. J.Dewey, A F. Bentley, Knowing and the know, The Beacon Press, Boston (Mass.) 1946;
trad. it. di E. Mistretta, Conoscenza e transazione, La Nuova Italia, Firenze 1974, p. 62.

28. Cosi specifica il concetto di “transazione” Aldo Visalberghi: “Il concetto di transazione,
in forma consapevole ed elaborata, ¢ di introduzione recente nel pensiero critico contempo-
ranco: furono, come vedremo, Dewey ¢ Bentley coloro che per primi ne diedero una formu-
lazione sistematica [...]. E perd da rilevare che in inglese la parola ‘transaction” ha due ulteriori
accezioni importanti [cuiﬁ) si riferiscono Dewey e Bentley, i quali allargano ulteriormente e
insieme precisano tecnicamente 1'uso del termine, da essi assunto a indicare qualunque pro-
cesso dove il corso delle attivith in giuoco non sia riducibile a qualcosa di ‘accidentale’ fra enti-
ta ‘sostanziali’, ma al contrario ci si mostri tale da costituire o ricostituire di continuo i suoi pro-
pri termini” [A. Visalberghi, I/ concetto di “transazione”, in F. Rossi-Landi (sotto la direzione
di), I/ pensiero americano contemporaneo, Edizioni di Comunitd, Milano 1958, pp. 273-274].



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 221

procedura, in una circolaritd che non puo decretare 'emergenza, quale fonda-
mento, né del momento né della procedura medesima.

Dewey e Bentley risponderebbero che proprio questa circolarita ¢ la “transa-
zione”. La questione che ci si deve porre — per lo meno a nostro giudizio — ¢ se
la “transazione” configuri un diallele, e cioe un circolo vizioso, o se essa possa
venire considerata legittimamente il fondamento, non statico né dogmatico o
metafisico — come direbbero i due Autori —, ma dinamico, dell’identita dei
termini da essa relati.

Il concetto di “transazione”, ora rapidamente indicato, viene progressivamente
a precisarsi nel corso dell’opera in esame. Poco pili avanti, rispetto al passo ci-
tato sopra, troviamo scritto:

L’importanza che noi attribuiamo all’introduzione e all’adozione di nomi ri-
gorosi si capira subito non appena si inizi ad osservare la conoscenza come un
fatto in divenire dell’attivitd comportamentale. L’osservazione non solo sepa-
ra, ma riunisce anche in combinazione, con un sol colpo, materie che in altri
tempi si son trattate separatamente ¢ quindi bisognose di una forzosa organiz-
zazione (di essere “sintetizzate”, come si dice tradizionalmente) mediante un
qualche sussidio esterno. Considerare il linguaggio, con tutte le sue manifesta-
zioni fonetiche e grafiche, come I'uomo-stesso-in-azione-che-tratta-con-cose ¢
un’osservazione di questo tipo®.

Il concetto di conoscenza si specifica, dunque, come “un fatto in divenire
dell’attivitd comportamentale” Ora, a noi pare che questo enunciato contenga
una ripetizione nonché un concetto discutibile. La ripetizione la ravvisiamo in
questo: definire ’attivitd un divenire ¢ un pleonasmo per la ragione che “attivi-
td” ¢ la relazione di agente e agito, dunque 'azione dell’agente sull’agito, cioe il
passaggio dall’uno all’altro.

Un’attivitd, che non si eserciti su qualcosa ¢ non configuri un passaggio da un
punto di movenza ad un punto di arrivo, insomma, non ¢ un’attivita affatto.
Che poi I’attivitd venga definita un “fatto”, ebbene questo ci sembra discutibile.
L’espressione “fatto” configura il participio passato del verbo “fare” e il partici-
pio passato, com’¢ noto, indica la passivita, non Iattivita.

Indica, cio¢, che un’azione ¢ gia stata compiuta e che il suo compimento appar-
tiene al passato, laddove I'attivitd indica un compimento in via di attuazione.
Non di meno, “l'osservazione non solo separa, ma riunisce anche in combina-
zione, con un sol colpo, materie che in altri tempi si son trattate separatamente

29. ]. Dewey, A.F. Bentley, Conoscenza ¢ transazione, trad. it. cit., p. 65.



222 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

e quindi bisognose di una forzosa organizzazione mediante un qualche sussi-
dio esterno”. Questa proposizione, invece, ci pare quanto mai interessante.

In essa si pone, infatti, 'identita di “osservazione” e “relazione” e tale identita
emerge precisamente con 'affermare che I'osservazione tanto separa, quanto
congiunge.

Altrettanto, la relazione distingue i relati nel congiungerli e li congiunge nel
distinguerli.

Si potrebbe, anzi, dire che la relazione congiunge proprio per la ragione che
tiene distinti i termini e, viceversa, tiene distinti i termini solo perché li mette a
confronto e, dunque, li congiunge.

Tuttavia, Dewey e Bentley specificano ulteriormente il loro discorso e aggiun-
gono chela congiunzione non puo venire intesa come una “forzosa organizza-
zione [...] mediante un sussidio esterno”.

I riferimento alla distinzione hegeliana di duferliche Beziehung e di immanen-
te Synthesis ci pare evidente: la relazione, che i due Autori considerano autenti-
ca, non € un congiungimento estrinseco (éiu[%erliche Beziehung), 0ssia un nesso
che si instaura tra due termini che si sono gia posti e posti autonomamente
I’uno dall’altro.

Di contro, i termini si pongono solo in forza della loro immanente Synthesis,
cio¢ del loro riferimento reciproco, il quale, poiché costitutivo dell’identita di
entrambi, non pud non risultare intrinseco alla loro identita, immanente a cia-
scuno di essi*.

In effetti, Dewey e Bentley riconoscono bensi la reciprocita dei termini della
relazione, ma non concludono — come invece avrebbero dovuto — che, se la dif-
ferenza entra nella costituzione dell’identitd, allora ciascun termine non puo
venire mantenuto come qualcosa-che-¢, cio¢ come un’ipostasi. Riprenderemo
questo aspetto nei paragrafi successivi.

Tornando al testo di Dewey e Bentley, rileviamo che il concetto di “transazio-
ne” indica un modo di intendere il primato della relazione sul quale merita di
continuare a riflettere.

Per parlare del valore intrinseco della relazione, Dewey e Bentley ricorrono ad
un esempio: “Considerare il linguaggio, con tutte le sue manifestazioni fone-
tiche e grafiche, come 'uomo-stesso-in-azione-che-tratta-con-cose ¢ un’osser-
vazione di questo tipo”.

L’uomo non si pone a prescindere dalle cose, poiché esso ¢ uomo solo in quanto
ha a che fare con le cose, in quanto cio¢ si relaziona ad esse; per converso, le cose

30. Torneremo sulla distinzione hegeliana nel paragrafo 5 della presente Riflessione, al-
lorché, parlando del concetto di “identitd’, differenzieremo la relazione estrinseca dalla re-
lazione intrinseca e costitutiva della stessa identita.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 223

sono tali solo in quanto si pongono in relazione all’'uomo. Che ¢ come dire: sog-
getto e oggetto sono termini correlativi e I’attivita ¢ la relazione che li vincola.
Tale attivita, che ¢ essenzialmente una relazione, prende avvio con l'osserva-
zione, ossia con quella che potremmo definire la forma iniziale del rapporto
dell’uomo con il mondo e che si traduce nella “relazione sensibile”.

Secondo il nostro punto di vista, nella relazione sensibile le cose risultano ben-
si collegate fra loro, ma a muovere da quella identita empirica che le presenta
come autonome e indipendenti.

E con la “relazione concettuale”, invece, che il mondo dei fenomeni risulta con-
figurarsi in quella trama di nessi che vincolano inscindibilmente le cose, fino
alla “relazione trascendentale” che viene rinvenuta dalla coscienza trascendenta-
le, la quale coglie le cose come relazioni in atto, ossia come il loro reciproco riferir-
si, in un’unita che da senso e ricomprende in sé la molteplicita.

Dewey e Bentley non pervengono al valore intrinseco e costitutivo della relazione
e, quindi, non colgono il #rascendersi del determinato. Anche quando la relazio-
ne viene valorizzata come momento prioritario rispetto ai termini da essa relati,
si mantiene il suo valere come medio tra estremi. Quel costrutto, ciog, che si con-
serva anche nell’ aztivita, in quanto relazione di agente e agito.

Ci sembra opportuno rilevare, a questo proposito, che il pensiero, ancorché
venga inteso nella forma dell’attivita, per i due Autori non subentra soltanto
allorché emerge la relazione concettuale, dal momento che gia nell’osservare
operano le categorie logiche e semantiche che consentono di connotare la cosid-
detta “realtd”.

Proprio per questa ragione, il /inguaggio diventa 'espressione piu esplicita del
ruolo del soggetto nella configurazione dell’oggetto. Anche il “fatto”, non va
dimenticato, & i sé una relazione, valendo come il necessario rinvio al suo “far-
si” o, detto con altre parole, esprimendo il vincolo inscindibile tra osservato e
losservante, tra 'oggetto ¢ il soggetto, tra il dato e cid a cui ¢ dato.

Non a caso, Dewey e Bentley scrivono:

Un’osservazione di questo tipo generale vede lo uomo-in-azione non come
qualcosa di contrapposto radicalmente ad un mondo che lo circonda, e neppu-
re come qualcosa che semplicemente agisca “in” un mondo, ma come ’azione
del mondo e ze/ mondo del quale 'uomo ¢ parte integrante®.

In questo passo opera in forma chiara il concetto di transazione ¢ opera nel suo
distinguersi tanto dalla considerazione astratta perché astraente, quella cio¢

31. Ihidem.



224 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

che contrappone 'uvomo al mondo, quanto dalla considerazione formale della
relazione, ossia da quella considerazione che riduce la relazione ad interazione,
la quale si dispone tra due identita, e non nella struttura intrinseca di ciascuna
di esse.

La distinzione di interazione e transazione, del resto, viene evidenziata da Dewey
e Bentley nella stessa Prefazione alla loro opera. Essi, infatti, scrivono:

Man mano che i nostri studi procedevano, il punto di vista transazionale si di-
mostrd degno di sempre maggior risalto, e crediamo che il modo pit semplice
di afferrare il tono della nostra trattazione sia quello di tenere sistematicamente
presente la distinzione fra il punto di vista transazionale e quelli interazionale
e autoazionale. Il punto di vista transazionale ¢ infatti quello che sistematica-
mente procede in base alla convinzione che il conoscere ¢ co-operativo ¢ in
quanto tale tutt’uno con la comunicazione™.

Se il punto di vista “autoazionale” considera le cose come entitd autonome,
quello “interazionale” intende la relazione come estrinseca e, dunque, non su-
pera fino in fondo il punto di vista precedente.

Di contro, il punto di vista “transazionale” coglie il valore intrinseco della rela-
zione e il mutuo comunicare delle identita, cioe I'influenza reciproca che tra-
sforma continuamente il loro essere.

Puntualizzano Dewey e Bentley: “/ conoscere (knowings) sono sempre e dovun-
que inseparabili da 7 conosciuti (knowns): essi sono aspetti gemelli di un fatto
comune”??,

Il concreto, per usare espressione di Severino (ma anche di Giovanni Gentile**
o di Pantaleo Carabellese®), ¢ dunque il “fatto comune”, cioe¢ la relazione
conoscere-conosciuto.

Considerare il conoscere ¢ il conosciuto come entitd che abbiano una qualche
consistenza, ciascuna in sé, signiﬁca, invece, compiere un’ astrazione: conoscere e
conosciuto sono due sezioni astratte del concreto che ¢ la loro indivisibile unita.
ngsta conclusione, non di meno, viene raggiunta e, insieme, negata da Dewey
e Bentley. Poiché, infatti, I'unita viene definita come unita del conoscere e
del conosciuto, comunque si mantiene una distinzione. Né potrebbe essere

32. Ivi,p.4

33. Ivi, p. 68.

34. Cfr. G. Gentile, Sistema di logica come teoria del conoscere (1917-1923), in Opere com-
plete, Sansoni, Firenze 1940-1942.

35. P.Carabellese, La critica del concreto, saggio introduttivo di F. Valori, Morlacchi Editore,
Perugia 20224 (si tratta della riproposizione della terza edizione dell’opera, che ¢ del 1948).



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 225

diversamente, dal momento che la relazione congiunge solo perché distingue e
mantiene distinti i congiunti.

Allora, delle due I'una: aut si vuol parlare di unita autentica, ma allora non si
puo non andare oltre il concetto di relazione; aut si vuol mantenere tale con-
cetto, ma non si potra mai parlare, allora, di unitd autentica.

Dewey ¢ Bentley, di contro, intendono bensi valorizzare, nella relazione, il
momento dell’unitd, ma non fino al punto di pervenire a quella radicale tra-
sformazione dei termini relati che coincide con I’ablatio alteritatis, cioé con il
loro stesso togliersi nell’unita, la quale ¢ autentica unita solo allorché la dualita
viene meno.

Si potrebbe dunque affermare che la transazione configura si la valorizzazione
dell’aspetto unitario (congiuntivo) che opera nella relazione, senza pero perve-
nire al superamento della relazione medesima, intesa come costrutto.

Secondo noi, cid che paventano coloro — a cominciare dallo stesso Hegel (che
solo in alcuni punti delle sue opere fa valere I'unitd autentica) fino a Severino —
che non intendono sbarazzarsi della relazione come costrutto, onde pervenire
all’unita autentica, la sola che possa valere come vero fondamento, ¢ il rischio di
veder evaporare il determinato nell’indistinto, come se ['assolutezza del fonda-
mento potesse venire sacrificata alla necessita, intesa come bisogno, di determinare
anche la condizione incondizionata onde poterla conoscere e riferire.

Il trascendimento della relazione e affermarsi dell’unith come toglimento del-
la differenza possono apparire, infatti, come il configurarsi di una prospettiva
che i suoi critici non esitano a considerare sostanzialmente mistica: in tal senso
Galvano Della Volpe, nell’opera Hegel romantico e mistico®, interpreta il pensie-
ro dello stesso Hegel giovane, quello degli Serizti teologici giovanili®.

Ebbene, in questi scritti, Hegel sconfinerebbe nella mistica proprio per questa
estremizzazione del concetto di “unitd’, che diventa dissolutore del concetto di
“determinazione”.

La questione ¢ di estrema importanza. Se, da un lato, intendere I'unita nel
senso che la spinge oltre la relazione e, dunque, oltre I'unificazione ¢ la sintesi
comporta il trascendere anche la determinatezza, d’altro lato mantenere le de-
terminazioni, anche nel loro relazionarsi, equivale a conservare la loro distin-
zione, dunque equivale a ridurre I'unita ad unificazione, a sintesi, precludendosi
la possibilita di pervenire ad un’unita effettiva.

36. G.Della Volpe, Hegel romantico e mistico, Le Monnier, Firenze 1929.
37. GNW.F.Hegel, Hegels theologische Jugendschriften, hrsg. H. Nohl, Mohr Verlag, Tubingen
1907; trad. it. di N. Vaccaro e E. Mirri, Scritti teologici giovanili, Guida, Napoli 1972.



226 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

%est’ultima, ancorché indeterminabile, costituisce la condizione incondizio-
nata che evita di assolutizzare il relativo, cosi che il suo potere de-assolutizzan-
te®® riveste un significato enorme, per lo meno dalla prospettiva dell’inevitabile.
Intendere 'unitd configura un nodo fondamentale ancorché risulti estrema-
mente problematico, soprattutto per coloro che non vogliono rinunciare alla
determinazione del fondamento.

Cio viene confermato anche dagli evidenti limiti di carattere logico che si in-
contrano nel concetto di “inseparabilita’, che compare tanto in Hegel quanto
in Severino per indicare il concreto.

Per entrambi, infatti, I’astrazione consiste nell’assumere come “separato” cio
che ¢ intrinsecamente connesso, ossia cio che ¢ “inseparabile”.

Se non che, facciamo notare quanto segue: parlare di “inseparabili’, al plurale,
come fanno spesso tanto Hegel quanto Severino, non puo non decretare quella
separazione che per altro verso si intende negare®.

La dualita, infatti, non pud non permanere nell’uso del plurale, cosi che, se si
intende davvero evitare la separazione, non si puo non fare riferimento all’“in-
separabile”, declinato necessariamente al singolare.

In Dewey e Bentley, il concetto di “inseparabilitd” viene tradotto nel concet-
to di “transazione”, ma la problematicitd, come abbiamo cercato di mostrare,
permane.

Tale problematicita risulta anche da un passo ulteriore, che concerne la stessa
costituzione del fatto in quanto fatto, per la ragione che esso altro non indiche-
rebbe se non 'inseparabilita che sussiste tralattivita, che consente di porlo, e la
cosa in cui esso si identifica. Il passo ¢ questo:

La principale considerazione da fare nel soddisfare alle condizioni che auspi-
chiamo per il Fatto ¢ che si vengono a richiedere tanto I'attivitd per mezzo
della quale lo identifichiamo quanto il cosa viene identificato, e si vengono a
richiedere in modo tale che nessuno dei due possa esser preso isolatamente o
separatamente dall’altro®.

Tale passo non puod non venire preso insieme all’altro, che abbiamo gia cita-
to: “% conoscere (knowings) sono sempre e dovunque inseparabili da 7 conoscinti
(knowns): essi sono aspetti gemelli di un fatto comune”

38. Abbiamo approfondito il tema della fiunzione dell’assoluto, cio¢ della condizione
incondizionata, nell’annotazione seconda al paragrafo 4 e nel paragrafo 5 della Prima
Riflessione nonché nel paragrafo 11 della Seconda Riflessione.

39. Viene ripresa, in questo modo, la tematica gil anticipata nel paragrafo 4 della Seconda
Riflessione.

40. J. Dewey, A.F. Bentley, Conoscenza e transazione, trad. it. cit., p. 68.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 227

Ora, la questione — come abbiamo iniziato a dire — sta tutta nell’intendere come si
possa parlare di due inseparabili, senza averli separati per poter dire due.

Aut sidice l'inseparabile, ma allora lo si intende al singolare, come unita indivi-
sibile; aut, se si usa il plurale, la distinzione ¢ gia stata compiuta e, una volta po-
stain essere, i termini risultano dotati ciascuno di una propria identita, disgiun-
ta da quella dell’altro, cosi che, da un lato, la loro separazione (cio¢ il prendere
un termine 4 prescindere dall’altro) ¢ sempre possibile; dall’altro, la loro rela-
zione, o ricomposizione, non pub non risultare estrinseca, cioé un’interazione,
per quanto la si voglia intendere come intrinseca, cio¢ come una transazione
(ammesso — ¢ non concesso — che la transazione configuri una relazione effet-
tivamente intrinseca).

Dewey e Bentley cercano di precisare:

Per quanto ci riguarda, noi stabiliamo, tanto rispetto al fatto quanto rispetto
alla conoscenza, che non si ha assolutamente “qualcosa di conosciuto” e “qual-
cosa di identificato” a prescindere dai rispettivi conoscere ¢ identificare, e che
non si ha conoscere e identificare a prescindere dai che e dai qualcosa che ven-
gono conosciuti e identificati*’.

L’intenzione dei due Autori ¢ chiara e condivisibile; tuttavia, non si puo fare a
meno di riconoscere che il conosciuto e ’identificato, proprio per il fatto che
vengono cosi connotati — dunque cosi conosciuti e identificati —, mantengono
una distinzione dal conoscere e dall’identificare.

N¢ consente di uscire dalla difficolta I'affermazione che la distinzione non ¢
separazione, perché la separatezza non é altro che lestremizzazione del momento
disgiuntivo, che ¢ costitutivo del costrutto relazionale.

La questione, dunque, risulta indubbiamente complessa ¢ a noi pare che si
possa uscire dalle difficolta che essa presenta ad una sola condizione, e cio¢ a
condizione di distinguere il livello dell’innegabile, o del necessario, dal livello
dell’inevitabile, o del fattuale.

Cio che proponiamo, insomma, ¢ riconoscere Iirriducibilita del livello del 7e-
cessario, in cui si impongono ['unita e il superamento della relazione, al livel-
lo fattuale, in cui la distinzione/separatezza viene comunque conservata, per
quanti accorgimenti transazionali si possano adottare o per quante formule si
possano usare per indicare |'identiti (unita): a nostro giudizio, si rimane co-
munque vincolati all’ identificazione (unificazione).

41. Ivi, pp. 68-69.



228 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Per specificare meglio quel modo di intendere la priorita della relazione, che si
esprime nel concetto di “transazione’, rileviamo che, se con tale concetto non
si riesce ad andare oltre il prendere insieme due identita, allora nulla si aggiunge
e nulla si toglie al concetto di “relazione”

Nella maggioranza dei casi, proprio in questo senso mostrano di intendere la
transazione Dewey e Bentley: “Il nostro procedimento ¢ transazionale: in esso
si asserisce il diritto di vedere insieme, nell’estensione e nella durata, molto di
ci6 che convenzionalmente si considera come fosse composto di elementi irri-
mediabilmente separati”*.

Tuttavia, in alcune (rare) occasioni i due Autori sembrano intendere tale con-
cetto in un senso ben pitt profondo del semplice “vedere insieme”:

Trans-azione: quando si impiegano sistemi di descrizione e di denominazio-
ne per trattare aspetti o fasi di azione, senza riferirsi alla fine ad “elementi” o
ad altre presunte “entitd’, “essenze”, o “realtd” individuabili o indipendenti, e
senza che si isolino, da tali individuabili “elementi’, delle presunte “relazioni”

individuabili®®.

In questo passo, come si puod notare, si parla proprio di “realtd” individuabi-
1i”; ebbene, la transazione intende valere come immanente a quei “sistemi di
descrizione e di denominazione” che consentono di andare oltre tali “realtd’
individuabili”.

Cio6 che intendiamo sottolineare ¢ precisamente questo aspetto: se si va oltre
le realta individuabili, eo ipso si va oltre I'identita determinata e non si puo
non intendere di pervenire ad un’unita che non conservi la forma dell’identita
determinata, se non come “f0/ta”, secondo la formulazione usata dallo stesso
Hegel e ripresa pili volte anche da Severino, i quali - in questo senso — paiono
indicare la necessita di un superamento del determinato, che pero al tempo stes-
so lo mantenga, ancorché trasformato.

Annotazione quarta

Coloro che affermano il primato della relazione non intendono pervenire a
quella che noi definiamo “autentica unitd’, proprio perché non intendono su-
perare la relazione né il determinato cui essa si accompagna.

Affinché risulti con chiarezza il discrimen che sussiste tra vera unitd e unifica-
zione, intendiamo mostrare come sia possibile rilevarlo all’interno del concetto

42. Ivi, p. 87.
43. Ivi, p. 130.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 229

stesso di transazione, dal momento che in esso si confrontano, da un lato, la
prospettiva che fa della relazione il fondamento ¢, dall’altro, la prospettiva che
prefigura l'oltrepassamento della stessa relazione, ancorché questo oltrepassa-
mento non venga mai specificato in modo adeguato, come invece meriterebbe.
Per mettere in evidenza le due prospettive, riportiamo il commento che Mario
Dal Pra, nella sua Presentazione all’edizione italiana dell’'opera di Dewey e
Bentley, fa dell’ultimo passo che abbiamo citato, nel quale veniva indicata, ap-
punto, la necessita dell’oltrepassamento della stessa relazione, allorché si parla-
va “delle presunte ‘relazioni’ individuabili”

Il commento ¢ il seguente:

Il termine di transazione viene ricavato [...] dall’esperienza della vita economi-
ca, per accentuare ancora di pitl, se possibile, la necessita di sottrarre I'espressio-
ne [...] amoduli metafisici ed a schemi immutabili ed eternij; si vuol richiamare
cosi quell’intreccio di operazioni con le quali si realizza I'incontro, nell’am-
bito economico, delle esigenze piti disparate, il confronto degli interessi e la
riduzione delle opposizioni, fino al ritrovamento di una mediazione concreta

e continua®.

L’uso di una nuova espressione, “mediazione”, non sposta, a nostro parere, i
termini del problema: o la mediazione ¢ intrinseca, ma allora essa trasforma a
tal punto I'identita dei mediati che questi diventano “irriconoscibili’, oppure i
mediati permangono “riconoscibili”, “individuabili’, ma allora la mediazione s:
interpone tra di essi, ossia mantiene la valenza di interazione e non produce una
trasformazione autentica dell’identitd immediata.

Aggiunge ancora Dal Pra: “Come si vede, I'istanza che si fa valere concerne
sempre il richiamo all’azione, all’operazione ed alla necessita di prospettar-
ne fasi od aspetti sempre e soltanto in riferimento all’'unitd operativa in cui
rientrano™®.

Il concetto fondamentale permane, dunque, quello di “unitd” Qui, aggiungendo
al sostantivo “unitd” 'aggettivo “operativa’, si cerca di stemperare il suo autenti-
co valore, quello per il quale 'unita ¢ /intero, non un composto di parti.

Il punto di vista che intendiamo sostenere — e che ribadiamo qui a proposi-
to del concetto di transazione, ma che trovera pitt ampia trattazione quando
prenderemo in esame il concetto di relazione che noi intendiamo proporre

44, M. Dal Pra, Presentazione a]. Dewey, A.E. Bentley, Conoscenza e transazione, trad. it.
cit,, p. XIV.
45. Ivi, p. XV.



230 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

— si riassume proprio nella necessita di tenere distinte, almeno sul piano logi-
co-concettuale, unita e um’ﬁmzione.

Se quest’ultima mantiene gli unificati come “individuabili”, e per questa ragio-
ne non emerge veramente oltre la giustapposizione o 'assemblaggio, viceversa
'unitd emerge effettivamente oltre la sintesi, perché trasforma intrinsecamente
gli unificati e li trasforma a tal punto che essi non sono pitt “individuabili” nella
forma in cui lo erano prima dell’unita, ma mettono capo ad una realtd nella
quale le determinazioni precedenti si trascendono.

Se non che, il bersaglio di Dewey e Bentley ¢ proprio la “metafisica’, con i suoi
“moduli” e i suoi “schemi immutabili ed eterni”, come scrive Dal Pra alludendo ai
concetti di “fondamento’, “entitd’, “realtd’, che il pragmatismo non puo accettare.
Lavversione alla metafisica, pero, comporta anche 'impossibilita di riconoscere il
concetto di unita nel suo autentico valore, giacché, se lo si penetrasse in tutto il
suo significato, non si potrebbe non riconoscere la necessita del suo emergere
oltre ordine formale-fattuale, almeno quando cissi riferisce all’ unit4 che funge
da condizione incondizionata della serie dei condizionati.

E tuttavia, i pragmatisti, inclusi Dewey e Bentley, non ne vogliono sapere di
attingere un livello che emerga sull’ordine fattuale; essi, pertanto, non possono
non precludersi la possibilita di riconoscere ’'ambiguitd immanente al concet-
to di unita di cui fanno uso e, proprio a causa di questa preclusione, non riesco-
no a tematizzare fino in fondo il concetto di transazione, che si specifica solo a
muovere dal concetto di unita.

Ancora una volta — prosegue Dal Pra - si tratta di opporsi alla cristallizzazio-
ne del processo in elementi che finiscano per essere ritenuti reali fuori di esso,
con la totale perdita del significato delle relazioni; la “transazione” ¢ I'estrema
trincea sulla quale Dewey e Bentley ritengono di poter resistere alla tendenza
ontologizzante che trasforma le relazioni in cose ed il processo in un corso che
lega tra loro entita precostituite®.

La trasformazione di “relazioni in cose” e del “processo in un corso che lega tra
loro entita precostituite” rappresenta, per Dal Pra, quella “tendenza ontologiz-
zante’, alla quale si oppongono Dewey e Bentley.

Riflettere, dunque, sulla “tendenza ontologizzante”, come la definisce Dal Pra,
puo essere molto significativo, proprio perché ha implicazioni molto rilevanti,
che riportano direttamente al tema del primato della relazione e al modo di
intenderlo.

46. Ibidem.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 231

Annotazione quinta

L’istanza transazionale indica dunque, come sintetizza in modo magistrale
Aldo Visalberghi alla fine del passo che abbiamo citato nella nota 28, “qualun-
que processo dove il corso delle attivita in giuoco non sia riducibile a qualcosa
di ‘accidentale’ fra entita ‘sostanziali’, ma al contrario ci si mostri tale da costizu-
ire o ricostituire di continuo i suoi propri termini”¥.

Per chiarire, Visalberghi prosegue, apportando la seguente precisazione:

%est’istanza che, cosi espressa, ci appare come essenzialmente antiaristoteli-
ca [...], emerge particolarmente viva da alcune branche della ricerca scientifica
recente [...]. La problematicita di certe dicotomie, come quella di osservatore
e osservato, o quella di organismo e ambiente, si impone agli stessi ricercato-
ri scientifici meno propensi agli sconfinamenti filosofici. Ma nella filosofia, ¢
particolarmente nelle filosofie a impostazione critico-naturalistica, I’esigenza
di evitare la ricaduta in forme di sostanzialismo dogmatico [...] rappresenta una
necessita vitale [...]. Il concetto di transazione ¢ una delle forme pili interessanti
in cui tale esigenza ¢ venuta a concretarsi®,

Nel passo citato viene ricapitolato il senso dell’espressione “transazione”.
Ebbene, questo senso non pud non venire ravvisato nel primato che si vuole at-
tribuire alla relazione rispetto ai termini da essa relati, cosi che proprio per que-
sta ragione, come afferma appunto Visalberghi, I’istanza relazionale “ci appare
come essenzialmente antiaristotelica”, stante il fatto che con essa si intende af-
fermare “I’esigenza di evitare la ricaduta in forme di sostanzialismo dogmatico”
Il punto di vista che si intende superare ¢ precisamente quello che Visalberghi
definisce “di tipo atomistico o puramente ‘interazionale’?, il quale “presuppo-
ne entita stabili e comunque prefissate rispetto cosi all’osservazione e all’inda-
gine come alla reciproca ‘azione’ che avrebbe luogo fra di esse™.

Al contrario - rileva ancora Visalberghi —, ¢ nello spirito del metodo scientifi-
co qual ¢ concepito da Dewey, non senza che possa scorgersi in cio un influsso
positivo della sua prima formazione hegeliana, intrattenere una visione tota-
le della complessita del cosmo — comprensiva dell’'uomo stesso che lo cono-
sce — e pertanto superare le sue stesse provvisorie, se pur spesso fecondissime,

47. A.Visalberghi, I concetto di “transazione”, in F. Rossi-Landi (sotto la direzione di), I/
pensiero americano contemporaneo, cit., p. 274.

48. Ibidem.

49. Ivi, p.278.

50. Ibz’j;m.



232 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

semplificazioni, rinnovandosi e rendendosi atto ad affrontare i nuovi problemi.
Questa visione dinamica e critica dei compiti della scienza e insieme della re-
alta che essa studia, viene a un certo punto espressamente contrapposta, come
“transazionale”, alla visione puramente “interazionale™".

Cio comporta una critica radicale di ogni 0nt0[ogz'sm0, inteso come sussistenza
di una res che funge da fondamento del rapporto, il quale la vincola a tutte le
altre 7es, in modo tale che Visalberghi individua due punti che, a suo giudizio,
debbono qualificare ogni programma di ricerca:

1) in qualunque genere di ricerca dobbiamo tener presente che le distinzioni,
determinazioni e specificazioni introdotte hanno valore funzionale rispetto ai
problemi del caso, e non ontologico (aspetto o modulo critico); 2) in qualun-
que genere di ricerca dobbiamo tener presente che le realta che studiamo sono
strettamente interdipendenti ed interconnesse, non solo fra loro ma anche con
altri aspetti del reale lasciati necessariamente ai margini dell’indagine in atto
(aspetto o modulo descrittivo)™.

Difficile non riconoscere in questa concezione, che potremmo definire — alme-
no da un certo punto di vista — funzionalista, un modello circolare e cio¢ un
modello nel quale si intende valorizzare il rapporto, considerandolo prioritario
rispetto ai termini, senza perd che questa valorizzazione comporti il pervenire
al fondamento, giacché quest’ultimo viene considerato, da Dewey e da Bentley,
ma anche da Dal Pra e da Visalberghi, che sul pensiero di Dewey e Bentley
riflettono, un’ipostasi, una sostantivazione di matrice “ontologistica’”.

Se non che, abbiamo piti volte evidenziato i limiti del concetto ordinario di re-
lazione. Se la relazione ¢ intesa come edio tra termini, non puo non riprodursi
'aporia detta del “terzo uomo”

Se, invece, essa viene pensata come un’attivitd, cio¢ come |’ attivita del rappor-
tarsi, questa riproduce in sé la dualita di agente e agito, cosi che la premessa
“ontologistica” torna a riproporsi, giacché in tanto c’¢ I'attivita in quanto que-
sta presuppone un soggetto agente che la esercita e un oggetto (I’agito) su cui
essa si esercita.

Se ci si intende liberare veramente della premessa dei supporti rappresentati dal
soggetto ¢ dall’oggetto (cio¢ dalla premessa dualista), allora non di attivita si
dovra parlare, ma di atfo, per sua natura unitario.

51. Ibidem.
52. Ivi, pp. 282-283.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 233

E tuttavia, se il riferirsi dei termini ¢ un a#fo — questo ¢ ciod che abbiamo piu
volte sostenuto® —, esso, risolvendo interamente in sé 'essere di entrambi, vale
come [ atto del loro trascendersi.

Per riassumere, si potrebbe dire che, se la relazione viene intesa come /atto del
rapportarsi dei termini, allora essa, non fungendo piti da medio tra estremi, non
puo neppure decretare la loro differenza: 'un termine finisce cosi per capovol-
gersi nell’altro, perdendo I'identita che ne consente la connotazione.

Di contro, se la relazione non puo evitare di differenziare i termini proprio per
identificarli, allora non pud nemmeno evitare di disporsi come guid medium
tra di essi, ossia di ipostatizzarsi, con che si riproduce quel “sostanzialismo dog-
matico’, che invece si voleva superare.

Annotazione sesta

Chi accusa di vuoto “relazionalismo” il circolo sussistente tra la relazione e i
suoi relati ¢ Nicolai Hartmann, il quale evidenzia che la concezione volta ad
affermare il primato della relazione, concezione che pure vorrebbe superare la
presupposizione dei dati, in effetti non puo non riproporla e riproporla nella
relazione stessa intesa come medio.

Se, infatti, i dati sono impensabili senza la relazione, e per questa ragione ven-
gono definiti termini, a sua volta la relazione ¢ impensabile senza i termini, i
quali si trovano a presupporre quella relazione che li presuppone, riproponen-
do quel regressus in indefinitum che invece si vorrebbe evitare.

E proprio per questa ragione che il circolo si rivela vizioso ¢ Hartmann non
manca di rilevarlo: “Si risolvono in relazioni i sostrati del rapporto. E non ci si
accorge che si finisce cosi nel vicolo cieco del vuoto relazionalismo™*.

Poco piti avanti, Hartmann definisce “argomento correlativistico” I'affermazio-
ne del primato della relazione nella costituzione sia del soggetto sia dell'oggetto,
ma tale argomento puo venire esteso alla costituzione di ogni determinazione,
in quanto questa si configura in forza del rapporto con altra determinazione:

Ma dietro questo disconoscimento del problema ¢’¢ ancora una considerazio-
ne che ¢ molto pitt antica e che domina, come fonte d’errore con estese con-
seguenze, anche la critica della ragion pura. La si pud chiamare I’“argomento
correlativistico”. Esso afferma che non ¢’¢ alcun oggetto di conoscenza senza un

53. Abbiamo tematizzato il concetto di “atto” nei paragrafi 11 ¢ 12 della Seconda
Riflessione, nel paragrafo 6 della Terza, nei paragrafi 1 ¢ 2 della Quarta e infine, come si
vedrd, nei paragrafi 9, 10 ¢ 13 dell’Ottava.

54. N. Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, W. De Gruyter & Co, Betlin 1935;
trad. it. di F. Barone, La Fondazione jel[ "Ontologia, Fratelli Fabbri, Milano 1963, p. 84.



234 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

soggetto di conoscenza; che non si puo separare 'oggetto dalla coscienza, che
I'oggetto in generale ¢ tale solo “per” la coscienza®.

A tale argomento Hartmann oppone la sua concezione, che propone un ritor-
no all’ontologia tradizionale:

a differenza dalla rappresentazione, dal pensiero, dalla fantasia, 'essenziale nel-
la conoscenza ¢ che il suo oggetto non si risolve nel suo essere oggetto per la co-
scienza. Cio a cui la conoscenza si rivolge effettivamente, cercando di compren-
derlo e di sondarlo sempre pit, ha un “essere” superoggettivo. Esso ¢ cio che ¢,
indipendentemente dal fatto che una coscienza lo faccia o no suo oggetto, e
indipendentemente anche dal grado maggiore o minore in cui essa lo fa tale. Il
suo essere oggetto ¢ in esso, in generale, qualcosa di secondario®®.

Se con questo discorso Hartmann intende affermare che I’ oggertivo, ciot la re-
altd in s¢ (xati Vo, in se) ¢ irriducibile all’oggertuale, cioe alla realta per noi
(mpds Huds, guoad nos) od anche, detto con altre parole, se intende afferma-
re che la relazione impone tanto la relativa dipendenza di soggetto e oggetto,
quanto la loro relativa indipendenza (per lo meno a livello dell’inevitabile), al-
lora non si pud non concordare con il filosofo tedesco.

Allorché, pero, egli pretende di affermare che il fondamento oggettivo va inteso
nella forma di una molteplicita di enti, i quali dovrebbero essere srrelati, ma an-
che determinati, allora ci pare che Uindipendenza della realta dal soggetto venga
assolutizzata e con cio si rischia di riproporre un concetto ingenuo di realta e,
dunque, un’ontologia non solo pre-critica, ma addirittura pre-empiristica.

Per I'ontologia pre-critica, ma anche pre-empiristica — ossia per 'ontologia che
¢ propria del senso comune, ma anche del modo ingenuo di intendere la co-
noscenza scientifica —, gli enti dovrebbero entrare e uscire dalla relazione, con-
servando ciascuno la propria identita, che viene postulata come la medesima
sia all’interno della relazione sia al suo esterno, come se essi potessero venire
considerati zr7elati per il solo fatto che non appaiono inscritti nel vincolo con
altro ente e come se non dovesse comunque venire assunta una relazione tra il
dato, presupposto come non ancora inscritto nel legame, e il zermine, che funge
da prolungamento intra-relazionale di quello stesso dato.

Non si pud, tuttavia, non concordare con Hartmann nel riconoscere che
la soluzione transazionale non perviene ad un’autentica fondazione, ma

55. Ivi, p. 92.
56. Ivi, p. 93.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 235

semplicemente al circolo della presupposizione infinita, al diallele: se i termini
presuppongono la relazione, a sua volta la relazione presuppone i termini.
Considerare questa presupposizione una fondazione significa non riconoscere
che il fondamento ¢ autentico solo perché ¢ in grado di fondare sé stesso (nel
senso che abbiamo cercato di indicare nel secondo paragrafo della Seconda
Riflessione).

N¢, del resto, ha senso prescindere dal problema della fondazione, giacché
nell’attribuire valore prioritario alla relazione non si fa che assumere la relazio-
ne quale fondamento.

Si cerca di affermare che il fondamento non ¢ una res, ma un costrutto (una
struttura) o, al limite, un’attivitd; cid non di meno, poiché la struttura o I'atti-
vitd mantengono la dualita, le es tornano a riproporsi.

Solo se Iattivita si essenzializza nell’a#to, le res vengono meno, ma in questo
caso viene meno anche la determinatezza e, dunque, vengono meno anche i
dati d’esperienza, giacché anche la determinatezza dell atto non pud non inten-
dere di togliersi nell’ unita che costituisce la sua autentica destinazione.
Vengono meno i dati d’esperienza, dicevamo, ma senza tuttavia che questo loro
venir meno possa venire inteso come una cancellazione empirica.

Se, dunque, non si pud negare la necessita del fondamento, giacché si assume-
rebbe come fondamento questa negazione, ¢ se non si puo assumere come fon-
damento il dato dell’esperienza ordinaria (il fatto, la determinazione empirica),
per la ragione che la determinatezza che lo qualifica ¢ posta in forza della rela-
zione, ¢ se, infine, neppure la relazione, ridotta a medio o a struttura, pud avere
valore di fondamento, stante il suo porsi presupponendo i dati, ne consegue,
allora, che solo la relazione intesa come atto pud esprimere I'intrinseca trasfor-
mazione che il fondamento induce nelle singole determinazioni: la relazione
come atto ¢ la tensione al fondamento evocata dal fondamento stesso.

Il discorso svolto consente questa importantissima precisazione: il Zivello della
relazione, ossia il livello in cui si supera la presunta immediatezza del dato e
si impone la priorita del zesso tra dati, costituisce un indubbio passo in avan-
ti rispetto al realismo ingenuo che considera come autentica realta il “fatto”
dell’esperienza ordinaria, assunto nella sua presunta identitd autonoma e
autosufficiente.

Costituisce un passo avanti perché riconosce che tale dato (fatto) non pud
venire considerato come reale, come in sé, come fondamento, giacché il suo
essere ¢ vincolato, dunque subordinato, non solo ad ogni altro dato, ma anche
al soggetto a cui ¢ dato.

Del resto, se il dato (I'oggetto) ¢ tale solo in quanto ¢ dato ad un soggetto, re-
ciprocamente il soggetto ¢ tale solo in quanto ¢ in relazione ad un oggetto, cosi



236 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

che I'uno c’¢ se, e solo se, ¢’¢ I'altro, ma senza che né I'uno né I’altro possano
valere come quel prius che emerga oltre la cattiva infinita dei rinvii.
Riconoscere il primato della relazione, dunque, ¢ importantissimo perché si-
gnifica cogliere la mediazione che costituisce strutturalmente I'immediatezza
empirica.

D’altra parte, pero, ridurre la mediazione a medialita e la relazione a medio,
ossia al costrutto mono-diadico, significa non avvedersi che, cosi intesa, la re-
lazione riproduce quell’immediatezza che si intendeva trascendere, in modo
tale che la “medialitd” non ¢ un’effettiva “mediazione”, perché I'immediatezza
empirico-formale ¢ mantenuta.

Solo intendendo la relazione come atto si compie 'autentica mediazione
dell’immediato, ma questa mediazione effettiva non pud non comportare an-
che emergere oltre Pordine relazionale o transazionale, cio¢ appunto oltre la
medialita che configura soltanto una mediazione fittizia.

S. Valore intrinseco della relazione

In base a quanto ¢ emerso anche dalle annotazioni, il secondo livello
dell’esperienza, che abbiamo descritto, configura bensi un Zivello concet-
tuale, ma il concetto & ancora nteso in senso formale.

La relazione, infatti, non viene colta come |'intrinseca mediazione
dell’immediato, ma come la sua mediazione estrinseca, cio¢ come una me-
diazione che sopraggiunge s#//’immediato, piuttosto che costituirne la
struttura. Precisamente per questa ragione abbiamo parlato di “medialita”

Che cosa intendiamo dire? Che mantenere la relazione in forza della
conciliazione della relativa indipendenza e relativa dipendenza dei ter-
mini significa pensarla ancora come estrinseca rispetto all’identita.

Solo cosl, non di meno, ¢ possibile mantenere |'ordine della forma,
cio¢ quell’ordine che si fonda sull’identita del dato pensata nel senso
dell’immediatezza — che tuttavia, come sappiamo e come vedremo su-
bito sotto, non ¢ autentica — e su una mediazione intesa come relazione
intercorrente tra i dati.

Se non che, la domanda che deve venire posta, e che aleggiava fin dalle
prime pagine del presente scritto, ¢ la seguente: che cosa si intende, pro-
priamente, allorché si parla di “identita”?



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 237

Per esaminare il concetto di identita, e per cercare di colmare le lacu-
ne presenti nella trattazione di questo concetto, che ¢ stato bensi ripe-
tutamente usato nelle pagine precedenti, ma senza venire direttamente
tematizzato, prendiamo avvio da come esso viene ordinariamente inteso.
Cio ci consentira di ricapitolare il discorso svolto, onde procedere intel-
ligibilmente oltre di esso, cercando di evitare ogni salto logico.

Ebbene, il principio di identita afferma che ogni cosa ¢ identica a sé
stessa e proprio per questa ragione ¢ diversa da ogni altra.

Per esprimere in forma pill chiara un tema cosi rilevante, consideria-
mo la definizione di identitd, ¢ ovviamente di identita determinata, che
ci viene offerta da Aristotele nel V libro della Metafisica:

L’identita ¢ una unita d'essere o di una molteplicita di cose, oppure di
una sola cosa, considerata perd come una molteplicitd: per esempio
come quando si dice che una cosa ¢ identica a se stessa, nel qual caso essa
viene considerata appunto come due cose™.

L’identita esprime, dunque, o che una cosa ¢ identica a un’altra (A id.
B, A ¢ B) o che una cosa ¢ identica a sé stessa (A id. A, A ¢ A).

Nell’un caso come nell’altro il punto fondamentale, che deve essere
messo bene in evidenza, ¢ il seguente: I'identita si costituisce come iden-
titd #7a due termini.

Cio consente di mettere in luce un aspetto decisamente importante:
Uidentita si fonda sulla relazione o, detto con altre parole, la relazione ¢
costitutiva dell’identita.

L’alterit (la differenza), infatti, non pud non venire richiesta, anche
se viene richiesta per venire negata, affinché risulti la medesimezza so-
stanziale dei due termini che la forma, invece, presenta come distinti.

Questo vale anche quando si afferma I’identita della cosa con sé stes-
sa. Anche questa identita, infatti, si esprime nella forma “A ¢ A”, ossia

(3%

come una relazione, sancita dalla copula “¢”.

57. Aristotele, Metaphysica, V,9, 1018 a 16-17; trad. it. di G. Reale, Rusconi, Milano 1978,
p- 236.



238 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Tale relazione — questo ¢ cio che intendiamo dire — iz effetti altro non
¢ che un’identitd proprio per la ragione che il primo termine coincide
con il secondo.

D’altra parte, pero, ¢ da rilevare che, se i termini non si disponessero
come due, non si potrebbe rilevare — né si potrebbe affermare — il loro
essere un medesimo.

Con la seguente conclusione, che ¢ della massima importanza: /a rela-
zione funge e opera nel concetto di identita determinata. Solo per la ragio-
ne che i termini sono due, di essi puo dirsi I’identita.

Per affermare lo idem o I'unitd, insomma, si deve comunque presup-
porre la differenza, cosi che, anche quando si afferma I’identita della cosa
con sé stessa, si ¢ costretti a sdoppiarla, a reduplicarla, ossia a introdurre
una relazione nel suo essere, onde inscrivere la molteplicita all’interno
dell’unita. Proprio per questo Aristotele afferma che una cosa viene con-
siderata come due cose.

Che sia effettivamente cosi lo si comprende anche svolgendo un altro
ragionamento, che abbiamo gia proposto, ma che qui intendiamo ripro-
porre per rendere pit chiaro il discorso.

Se, quando parliamo di un’identita, intendiamo un’identita determi-
nata, allora non possiamo dimenticare che cio6 che la de-termina, cio¢ la
rende finita, ¢ precisamente il Zimite, il quale, come sappiamo, presenta
due facce, tra di loro indisgiungibili: una che guarda verso il limitato e
una che guarda verso il limitante.

In tal modo, quel limite che identifica circoscrivendo e, dunque, ap-
parentemente isolando, in effetti impone invece all’identitd il riferimento
ineludibile alla differenza.

Cio spiega quanto avevamo affermato in precedenza, e cio¢ che I'i-
dentitd determinata si pone solo in forza del suo riferirsi, ossia del suo
contrapporsi ad altra identitd: A ¢ A perché non ¢ non-A.

Solo lidentita dell’assoluto, quindi, non necessita della relazione e
proprio per questa ragione ¢ definito “assoluto” Ma precisamente per
questa ragione — non ci stanchiamo di ripeterlo — I’assoluto risulta inde-
terminato e indeterminabile.

Di contro, se si parla di un’identita determinata, la relazione oppo-
sitiva alla differenza risulta essenziale, perché costitutiva dell’identita
medesima.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 239

Con questa formidabile conseguenza: se la relazione ¢ essenziale al
costituirsi dell’identita, allora non si potra evitare di mettere in discus-
sione la rappresentazione sensibile che dispone non-A fuori da A.

La rappresentazione, infatti, induce la convinzione che una certa in-
dipendenza possa continuare a sussistere, dal momento che A ¢ non-A
occupano spazi diversi, anche nell’enunciato.

Se viene messa in discussione la rappresentazione sensibile, anche il
concetto, descritto come congiuntivo di momenti distinti, viene colto come
ancora vincolato a tale rappresentazione. Esso congiunge, ma solo perché
mantiene distinti i congiunti, cosi che si rivela un concetto ancora formale.

Il sistema empirico-formale, infatti, si configura grazie al manteni-
mento dei dati, assunti per la loro presunta immediatezza, e delle relazio-
ni estrinseche tra di essi, in quel fessuzo che costituisce tanto 'esperienza
quanto il discorso che la riferisce.

Affermare, invece, che concettualmente non-A ¢ essenziale al costituir-
sidi A (e viceversa) non pud non significare che la differenza viene rico-
nosciuta come intrinseca e costitutiva dellidentita e cid impone di andare
oltre'ordine dell’esperienza e della forma.

La relazione, questo ¢ il punto cruciale, non pud venire pensata come
intercorrente tra A e B, ma come immanente ad A e a B, secondo quanto
indicato da Hegel nella Scienza della logica, 13 dove egli distingue la re-
lazione estrinseca (auPetliche Beziehung) dalla relazione intrinseca (im-
manente Synthesis)*.

La prima coincide con il costrutto mono-diadico e assume I’identita
come autonoma dalla differenza; la seconda, invece, fa valere il principio,
che Hegel riprende da Spinoza®, per il quale ommnis determinatio est ne-
gatio: ogni determinazione ¢ negazione, ma non negazione di altro da sé,
bensi negazione di sé medesima.

Se, infatti, si perviene alla consapevolezza che A e B sono due identita
che si pongono solo in forza del loro inviare 'una all’altra, allora tale
invio non puo venire pensato come successivo alla costituzione dell’essere
di A e dell’essere di B, ma come coincidente con I’essere di entrambi: A

58. G.W.E. Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit., Vol. I, pp. 87-109.

59. In effetti, la formula usata da Spinoza ¢ “determinatio est negatio”, come si evince dalla
Lettera numero 50 scritta a Jelles nel 1674 e reperibile in B. Spinoza, Tutte le opere, a cura di
A. Sangiacomo, Bompiani, Milano 2010-2011, p. 2077, testo latino, e p. 2078, traduzione
italiana.



240 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

¢ immediata relazione a B, e viceversa, perché A senza B non puo stare,
cosi che B entra nella costituzione intrinseca di A e A nella costituzione
intrinseca di B.

In tal modo, la relazione risulta una immanente Synthesis, la quale
impone la differenza nell’identita, cosi che ogni identita determinata si
rivela una contraddizione.

A rigore, non si dovrebbe usare nemmeno I'espressione “sintesi’,
proprio per la ragione che la sintesi ¢ un’unificazione, cio¢ ancora una
relazione, e non la vera unitd, che viene restituita dal contraddirsi della
contraddizione, cioe dal togliersi della molteplicita dei determinati, si che
la vera unita si rivela esito dell’ablatio omnis alteritatis (se pensata dalla
prospettiva dell’inevitabile) nonché, ancor pitt radicalmente, sua condi-
zione (se intesa dalla prospettiva dell innegabile).

Chi ha ripreso I’indicazione hegeliana, e I’ha portata alle sue estreme
conseguenze, ¢ stato Francis Bradley, il quale in Apparenza ¢ Realta per-
viene a questo punto fondamentale:

Una relazione indipendente dai suoi termini ¢ un’illusione. Se essa deve
essere reale deve esserlo in un certo senso a spese dei termini o, per lo
meno, deve essere qualcosa che si manifesta in loro o a cui essi appar-
tengono. Una relazione tra A e B implica realmente un fondamento so-
stanziale in loro. [...] La nostra conclusione sara, in breve, la seguente:
la relazione presuppone la qualita [i termini], e la qualita la relazione;
nessuna delle due puo esistere indipendentemente dall’altra né in sua
compagnia e il circolo vizioso nel quale entrambe si avvolgono non puo
essere 'ultima parola sulla realta®.

La vera realtd, dunque, non puod non emergere oltre la relazione, per-
ché non pud non emergere oltre la contraddizione.

60. EH. Bradley, Appearance and Reality. A Metaphysical Essay, 2* edizione riveduta
(con l'aggiunta di un’Appendice), S. Sonnenschein, London 1897; trad. it. di D. Sacchi,
Apparenza e realta, Rusconi, Milano 1984, pp. 160-163.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 241

Proprio per salvare il mondo dell’esperienza ordinaria, invece,
Bertrand Russell®!, in consonanza con George Moore®, afferma il carar-
tere estrinseco della relazione, la quale si disporrebbe 74 i dati e come tale
darebbe luogo all’implicazione.

Cogliere il valore costitutivo della relazione — questo ¢ il punto de-
cisivo, sul quale vogliamo insistere per la sua rilevanza teoretica — non
puo non imporre, insomma un ripensamento del concetto di identita: ogni
identita ¢ in sé il riferimento ad altro da sé, come era emerso consideran-
do il ruolo che il /imite ha nella posizione dell’identita determinata.

Ogni identita, pertanto, altro non ¢ che una contraddizione: ciascun
A ¢in séaltro da sé; ¢ sé e la propria negazione; A ¢ in sé non-A.

Quanto detto ha un importante approdo: mette in evidenza che i/
tentativo attuato per salvare la relazione dalla contraddizione risulta vano.

Parlare di relativa indipendenza e relativa dipendenza dei termini del-
la relazione non ¢ pill possibile: I'indipendenza dei termini, essenziale
per mantenere la “dualitd”, si dissolve, anche nella sua forma “debole”,
cio¢ come indipendenza relativa, in virtu della consapevolezza che ogni
identita ¢ in sé invio ad altro da sé.

La differenza — lo ribadiamo — entra cosi nella costituzione intrinseca
dell’identita e la loro differenziazione (identita ¢ differenza) deve venire
collocata ad un livello diverso rispetto a quello in cui vige il loro intrinseco
riferirsi.

Se la differenza vale come esterna (estrinseca) rispetto all’identita, al-
lora siimpone quello che abbiamo definito I’ ordine empirico-formale, che
& inevitabile.

Per contrario, se vale il loro intrinseco riferirsi, allora si impone il supe-
ramento di tale ordine e questo superamento coincide con la mediazio-
ne dell’ immediato, cio¢ con la consapevolezza, innegabile perché ispirata

61. B.AW. Russell, The Principles of Mathematics, Cambridge University Press,
Cambridge 1903; trad. it. di E. Carone e M. Destro, 1 principi della matematica, Newton
Compton Italiana, Roma 1971; Id., Logic and Knowledge: Essays 1901-1950, The
Macmillan Company, New York 1956; trad. it. a cura di L. Pavolini, Logica ¢ conoscen-
za, Longanesi, Milano 1961; B.AW. Russell, A.N. Whitchead, Principia Mathematica,
3 Voll., Cambridge University Press, Cambridge 1910; trad. it. a cura di L. Geymonat,
Principia Mathematica, Longanesi, Milano 1963.

62. G.E.Moore, The Refutation of Idealism, in «Mind», 48, 12, 1903, pp. 433-453.



242 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

dall’incontraddittorio, che la relazione va intesa come 4#t0 e non come
medio tra estremi.

Potremmo, allora, ricapitolare il discorso svolto in questo modo.

Il primo livello ¢ quello nel quale vige e opera [aspetto disgiunti-
vo della relazione, che consente il configurarsi dell’aspetto sensibile
dell’esperienza.

Il secondo livello ¢ quello nel quale vige e opera [aspetto congiuntivo
della relazione, che consente il configurarsi dell’aspetto concettuale dell’e-
sperienza stessa, basato perd su un concetto ancora formale di “concetto”
e di “relazione”.

Il terzo livello, infine, coincide con la mediazione in atto del dato e con
il trascendersi della relazione ridotta a costrutto.

6. Il terzo livello: la relazione come atto

Riconoscere il valore intrinseco della mediazione non pud non com-
portare la trasformazione dell’immediato, il quale non viene piu inteso
come un dato o un fatto (come una determinazione), ma come I’ a#f0 del
suo andare oltre sé stesso, I’ atto del suo trascendersi come dato.

Si potrebbe anche dire in questo modo, per riprendere quanto abbia-
mo affermato a proposito dell’identita determinata: poiché ogni deter-
minazione ¢ sé stessa in quanto si riferisce ad altra determinazione, essa
&, in sé, sé e non sé, ossia ¢ una contraddizione.

Quando parliamo di contraddizione, non intendiamo indicare “qual-
cosa che ¢”, ma qualcosa che ¢ tutt’uno con il suo zegarsi. La contraddi-
zione, insomma, non configura uno stazus.

Cosi come la relazione & 'atto del relazionarsi, la contraddizione &
I’ atto del contraddirsi.

Cio6 che abbiamo voluto emergesse con chiarezza ¢ che, in effetti, si
tratta di un unico e medesimo atto, stante che relazione e contraddi-
zione sono due forme che indicano la medesima struttura: lz struttura
dell’immediato.

Anche la relazione, pensata come medio, riproduce I'immediatezza
formale ¢ la riproduce come se, invece, se ne differenziasse, dal momento



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 243

che si presenta come mediazione. Una mediazione, pero, che non puo
venire considerata autentica, proprio perché ¢ estrinseca.

Se, insomma, I’'immediato (espresso dalla forma) non puo venire pen-
sato come un’identitd autonoma e autosufficiente, nonché come com-
patta e monolitica, altrettanto intenderne la struttura nella forma del co-
strutto relazionale significa riproporre quella stessa immediatezza, che,
di contro, si intendeva oltrepassare.

La relazione come medio, infatti, poggia sulla presunta immediatezza
dei termini e si pone essa stessa come un z#ovo termine.

Per queste ragioni, non possiamo non ribadire la differenza che sussi-
ste tra il nostro punto di vista e quello espresso da Severino.

Anche Severino si occupa del tema dell’ originario; se non che, intende
concepirlo non come ' immediato antentico, ma come un immediato dota-
to di una struttura intrinseca, la quale coincide appunto con la “relazione”.

Egli afferma che la struttura originaria “[&] lo strutturarsi della prin-
cipialita, o dell'immediatezza. Cio importa che l'essenza del fonda-
mento non sia un che di semplice, ma una complessita, o 'unita di un
molteplice™®.

Con questa affermazione egli, da un lato, esprime I’intenzione di as-
sumere I’ immediato come fondamento, proprio perché solo I'immediato
puo valere come originario.

Tuttavia, da un altro lato, egli pretende di pensare I'immediato come
dotato di un dinamismo intrinseco, onde giustificare la molteplicita che
da esso si genererebbe.

Ebbene, la dinamicita gli proverrebbe proprio dalla sua struttura, che
¢ la mediazione intesa come costrutto relazionale.

Tale assunto viene ripreso poco dopo:

la posizione del fondamento implica essenzialmente il toglimento della
negazione del fondamento; o che questo si realizza come apertura origi-
naria della verita solo in quanto ¢ in grado di togliere la sua negazione, e

quindi solo in quanto sta in relazione con questa“.

63. E.Severino, La struttura originaria, cit., p. 107.
G4, Wi, p.111.



244 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Severino, quindi, intende conciliare I’inconciliabile, giacché I'imme-
diato che prevede una sua intrinseca struttura ¢ contraddittoriamente im-
mediato (¢, cio¢, I'immediato empirico-formale) e la verita che si fonda
sulla relazione alla “non-veritd” ¢ contraddittoriamente verita.

Egli si trova, pertanto, a far valere la contraddizione come originaria,
cosi che anche la derivazione del molteplice dal fondamento ¢ contrad-
dittoriamente derivazione.

Il punto ¢ che per noi la contraddizione ¢ il suo contraddirsi; per
Severino, invece, la posizione di un immediato che si articola al suo in-
terno non ¢ la posizione della contraddizione, ma del complesso.

Per Severino, inoltre, la posizione di una “unitad molteplice”, assun-
ta come ['originario, consente di spiegare la genesi del mondo delle
determinazioni.

Queste ultime, infatti, valgono come “enti” e, poiché l'ente ¢
“non-niente’, le determinazioni valgono come eterne.

In tal modo, Severino spiega il mondo e lo eternizza, perché lo fa de-
rivare da una struttura originaria, cio¢ da quel fondamento che coincide-
rebbe con la verita stessa.

A noi sembra che 'obiettivo non sia spiegare la genesi del mondo: il
mondo delle determinazioni costituisce il presupposto inevitabile a muo-
vere dal quale si argomenta e del quale non si puo non (innegabilmente,
necessariamente) cogliere il limite di intelligibiliza.

Il presupposto non é il fondamento: il primo si pone a prescindere dalla
legittimita della sua posizione; il secondo ¢ in sé legittimo proprio per la
ragione che ¢ assoluto. Dunque, perché non necessita di altro per essere.

Il fondamento, inoltre, ¢ la condizione che consente di rilevare i/ limi-
te di cio che é finito, il quale si presenta come autonomo e autosufhiciente,
senza esserlo effettivamente.

Ogni determinazione empirica — questo ¢ il punto che abbiamo cer-
cato di mettere in luce in pili occasioni — si presenta come un immediato,
cioe si presenta come se fosse autosufficiente, ma ¢ proprio la sua deter-
minatezza che le impone di riferirsi alla differenza.

Quest’ultima, pertanto, entra nella costituzione dell’ immediato e per
questa ragione I’immediato non puo non subire un’intrinseca trasforma-
zione (mediazione).



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 245

Tale trasformazione (mediazione) deve venire intesa come ’a#t0 in
virt di cuil’'immediato descritto dall’ordine empirico-formale oltrepas-
sa la sua parvente immediatezza e non gia come la struttura relazionale,
che invece lo legittimerebbe per come esso si presenta.

Il fondamento, d’altra parte, #on é determinabile precisamente perché
¢ assoluto. Se, quindj, lo si definisce “immediato” cio ¢ dovuto ad un du-
plice ordine di ragioni.

Innanzi tutto, perché ci si colloca nell ordine del finito, cosi che risulta
inevitabile determinare anche cio che si sa essere indeterminabile.

In secondo luogo, perché “immediato” ¢ altro modo per dire “assolu-
to’, giacché mediante queste due espressioni si intende indicare quell’i-
dentita che non poggia sulla differenza proprio per la ragione che il suo
essere costituisce la 7agione del negarsi di ogni altro da essa.

L’ autentico immediato, insomma, ¢ quell’identita che esprime w7 au-
tentica medesimezza (lo idem) precisamente per la ragione che vale come
unitd con sé stessa e, pertanto, coincide con la vera unita, la quale non puo
non trascendere " unificazione, che ¢ una mera relazione.

Il fondamento, dunque I’'immediato che ¢ assoluto, costituisce quin-
di la condizione che consente di rilevare il limite tanto di un immediato
che si determina, quanto di una mediazione che si configura in forma
relazionale.

In questo senso, esso domanda di venire inteso come quell’ incontrad-
dittorio che impone alla contraddizione di contraddirsi, giacché solo con-
traddicendosi essa ¢ effettivamente contraddizione.

Il fondamento, si potrebbe anche dire, ¢ la 7agione per la quale il mon-
do delle determinazioni non puo venire assolutizzato o eternizzato, ma
deve venire colto nell’azto che gli impone di andare oltre quell’autosufh-
cienza che sembrerebbe decretarne I oggertivita.

Riassumendo quanto detto nelle precedenti Riflessioni, possiamo ri-
badire che proprio in questo a#to ¢ possibile ravvisare la vita delle cose, il
fatto cio¢ che ogni cosa ¢ 7z sé un tendere verso un’altra cosa, per lo meno
se la si pensa a muovere dalla sua presupposizione.

Pill precisamente, ciascuna determinazione, se pensata nel suo origi-
nario trascendersi, viene colta come un segro e quest’ultimo da luogo ad
un riferirsi orizzontale, che spinge il segno verso ogni altro segno, se colto



246 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

dal punto di vista dell’inevitabile, ma anche ad un riferirsi verticale, che
spinge il segno verso I'unico e medesimo significato, se colto dal punto di
vista dell’innegabile.

Cio comporta che ciascun dato, che vale bensi come immediato, ma
come un immediato solo formale, deve venire colto non soltanto nella
rete di relazioni che lo vincola ad altro dato, e questo configura appunto
Uinevitabile, ma altresi nel suo riferirsi a quell’assoluto che /o fonda e che
consente alla coscienza di interpretarlo adeguatamente, cioe di attribu-
irgli il carattere di segno che gli spetta, e questo configura appunto la
prospettiva dell innegabile.

Il livello dell’interpretazione ¢, dunque, il livello della coscienza.
Mentre il primo e il secondo livello configurano I'ordine della presunta
realta intesa nella sua presunta oggettivitd, di contro scoprire che le re-
lazioni non si pongono tra dati, ma nel loro intrinseco essere, implica il
sapere che ogni dato ¢ 'atto del suo togliersi nell’unico significato (I’as-
soluto stesso) che vale come la sua destinazione.

In tal modo, la realta non vale pitt come un’immediatezza, cio¢ come
un insieme di determinazioni fittiziamente autonome e indipendenti.

Se si parla di “seconda immediatezza” (zweite Unmittelbarkeit), come
fa Hegel in pili occasioni, cio ¢ accettabile solo a condizione di non in-
tenderla come la riproposizione dell’immediatezza formale che ¢ propria
del dato, cioe solo a condizione di mantenere la trasformazione che I’atto
di coscienza produce sulla realta dell’esperienza e sui dati che la costitu-
iscono, in modo tale che 'esperienza diventa il campo della coscienza del
soggetto.

E proprio qui si deve fare estrema chiarezza: se la coscienza viene in-
tesa come “empirica’, allora essa mantiene la relazione all’esperienza cosi
che tanto il sistema empirico-formale quanto la coscienza stessa vengono
ipostatizzati, poiché valgono come termini della relazione.

Se, invece, il sistema empirico-formale viene colto come [azto del suo
trascendersi, allora cio significa che tale atto ¢ tutt’uno con [azto di co-
scienza, nel senso che idealmente ogni differenza viene tolta nell’unita
dell’atto.

Quando si parla di “coscienza trascendentale” precisamente questo
atto si intende, cio¢ quell’atto che trascende il limite che segna tanto il
sistema empirico-formale quanto la coscienza empirica.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 247

In questo unico ¢ medesimo atto si realizza quell’intenzione di verita
che ¢ tutt’uno con la verita intesa.

Essa, infatti, intende proprio questo: essere uno con [’uno, ¢ questa in-
tenzione si realizza solo idealmente, dal momento che fattualmente (ine-
vitabilmente) la distanza dalla veritd permane incolmabile.

Se abbiamo parlato di “terzo livello”, lo abbiamo fatto per indicare la
necessita di andare oltre i primi due.

L’ ulteriore, tuttavia, viene definito “livello” solo perché assimilato ai due
livelli precedenti, rispetto ai quali 'ulteriore appare come un terzo livello,
ma in effetti esso non ¢ un livello affatto, se ¢ autenticamente ulteriore.

La sua ulteriorita, se colta nel suo autentico valore, vale infatti come
il suo risolversi nell’azzo il quale, a sua volta, intendendo la verita, che ¢
'uno assoluto, si risolve proprio nell’uno che intende, se colto da quella
prospettiva che si identifica con I'uno stesso.

Annotazione

Per concludere il rapido excursus dedicato al tema della priorita della relazione,
iniziato nelle precedenti annotazioni, non possiamo non prendere di nuovo
in considerazione la concezione di Emanuele Severino, cosi come emerge, in
particolare, da La struttura originaria®.

In tale opera, che noi abbiamo analizzato in due volumi e in numerosi altri
scritti®, puo venire considerata come centrale proprio la questione riguardante
il primato della relazione (sintesi) sui relati.

Anche in Severino, dunque, la relazione svolge un ruolo prioritario. Sarebbe
meglio dire, pero, che non solo svolge un ruolo prioritario, ma addirittura ha
un valore fondante.

Per chiarire questo punto, rileviamo che, quando Severino critica la concezione
per la quale “la relazione tra i termini viene intesa come logicamente ulteriore
alla posizione dei termini stessi””, egli intende sottolineare proprio /aspetto
transazionale, che abbiamo cercato di chiarire nei paragrafi e nelle annotazioni
precedenti.

65. E.Severino, La struttura orviginaria, gia citato.

66. Per un approfondimento del tema del concetto di relazione in Severino, si rinvia
principalmente ai seguenti lavori: A. Stella, I/ concetto di “relazione” nell opera di Severino.
A partire da “La struttura originaria’, gia citato, e Id., “Metafisica originaria” in Severino.
Precisazioni preliminari e approfondimenti tematici, gia citato.

67. E.Severino, La struttura originaria, cit., p. 271.



248 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Tuttavia, non si pud non evidenziare che Severino intende il primato della re-
lazione in una forma ben pit radicale di quella che emerge dai lavori dei quali
ci siamo occupati fino ad ora e cio¢ non soltanto come il primato del #esso
rispetto ai termini, ma soprattutto come presenza della relazione nella struttura
intrinseca di ognuno di essi, nel senso che I'uno si pone in forza del riferimento
all’altro, giacché senza I’altro non puo stare.

Cio rappresenta, a nostro giudizio, un notevolissimo passo avanti, perché
Severino coglie il carattere costitutivo della relazione.

Se non che, cio che abbiamo cercato di mettere in luce nei lavori dedicati al suo
pensiero ¢ che egli non trae da questa consapevolezza le necessarie conseguenze.
Il valore intrinseco della relazione, ossia il suo entrare nella costituzione dei ter-
mini, non mette capo, infatti, al risolversi dei termini nell’a#t0 del loro rela-
zionarsi, come a noi sembra giusto pensare, giacché in Severino i termini, al
contrario, vengono mantenuti.

Di essi, insomma, si afferma bensi la struttura relazionale, cosi che la relazione
vale come I'essenza di ogni determinazione, a cominciare dall’originario, cioe dal
fondamento — che Severino intende appunto determinare —, ma cié non com-
porta, come sua naturale conseguenza, il venir meno della determinazione stessa.
Parlando dei significati complessi e della posizione dell’essere, per fare un esem-
pio che abbia valore paradigmatico, Severino perviene all’aporia della comples-
sitd semantica, per la quale ogni significato complesso — ma cid puo valere an-
che per ogni significato semplice, se tradotto in una apofansi che attribuisca,
come predicato, I’essere ad un significato che funge da soggetto — risulta, per
lo meno da un certo punto di vista, una contraddizione, dal momento che il
soggetto viene identificato dalla copula con il suo predicato, che pero ¢ diverso
dal soggetto stesso, cosi che viene violato il principio di non contraddizione.

Il giudizio appare, dunque, contraddittorio, ma — per Severino — ad una sola
condizione: “Solo in quanto soggetto e predicato siano presupposti al giudi-
zi0”%. Cosi posti, infatti, “essi hanno una determinatezza differente, e perzanto
il giudizio ¢ una contraddizione™®.

Se, invece, “quella presupposizione non sussiste, il predicato non viene affer-
mato di ¢id cui, in quanto presupposto alla predicazione, non conviene tale
predicato, ma di cio cui, appunto, tale predicazione conviene™”.

Che ¢ come dire: se il soggetto e il predicato sono presupposti al giudizio, e
sono presupposti quindi come diversi, il giudizio che afferma la loro medesi-
mezza risulta una contraddizione, perché afferma [identita dei diversi.

68. Ibidem.
69. Ibidem.
70. Ibidem.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 249

Se non che, Severino intende evitare proprio questo esito, che per altro ¢ I'esito
cui perviene lo stesso Hegel, e per farlo cerca di spiegare in quale senso il pre-
dicato conviene al soggetto originariamente, in modo tale che I'apofansi che
afferma la loro medesimezza non risulti piti una contraddizione.

Se, infatti, il predicato convenisse originariamente al soggetto, allora ’apofansi
che afferma laloro medesimezza non farebbe che esplicitare quel vincolo intrin-
seco dell’uno all’altro che fa si che [’uno sia l'altro, come aveva detto poco pri-
ma: “la connessione importa [...] che qualcosa siz /’altro con cui ¢ connesso™".
Il punto su cui poggia il discorso viene cosi ulteriormente espresso: “il predica-
to non conviene al soggetto in quanto questo ¢ presupposto alla relazione col
predicato, ma in quanto il soggetto ¢ appunto o ¢ gid immesso nella relazione,
ossia in quanto il soggetto é gid esso sintesi del soggetto e del predicato™.

Nella misura in cui il soggetto fosse gia in sé sintesi di sé e del suo altro, allora il
predicato, che configura il suo a/tro, cesserebbe di essere altro.

Detto con parole diverse: se il campo semantico del soggetto vale come la sinte-
si dei significati espressi tanto dal soggetto quanto dal predicato e, viceversa, il
campo semantico del predicato vale come la sintesi dei significati espressi tanto
dal predicato quanto dal soggetto, allora I’identificazione di soggetto ¢ predi-
cato cessa di essere una contraddizione, perché, non producendosil’identita di
diversi, non si viola il principio di non contraddizione.

Severino traduce questo concetto in una formula e fornisce anche una esempli-
ficazione. La formula la si ritrova alla fine di questo passo:

il significato dy pud essere predicato del significato dx, solo in quanto dx sia po-
sto come cio cui conviene dy, S quindi in quanto il campo semantico costituito
dal soggetto della predicazione non valga semplicemente come dx, ma come la
stessa sintesi tra dx e dy. E viceversa dx puo essere soggetto della predicazione
di dy, solo in quanto dy sia predicato e quindi posto come ci6 che appunto
conviene a dx, si che il campo semantico costituito dal predicato non vale sem-
plicemente come dy, ma come la stessa sintesi tra dy e dx. Il significato concreto

della proposizione: “dx ¢ dy” ¢ pertanto: (dx = dy) = (dy = dx)”.
Perrendereancorapitichiaroilsuodiscorso, egliricorread unaesemplificazione:

Se, ad esempio, si considera il significato: “Questa estensione rossa” (questa
estensione rossa, appartenente alla totalita del F-immediato ¢ appunto un certo

71. i, p.270.
72. Ivi,p.271.
73. Ivi, pp. 271-272.



250 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

significato), non ¢ “questa estensione” (= dx) che ¢ rossa — intendendo con “que-
sta estensione” un ambito semantico #7relato al significato in cui consiste il color
rosso (di questa estensione) —, ma ¢ “questa estensione rossa” che ¢ rossa: altri-
menti — assumendo cio¢ questa estensione come qualcosa che non ¢ gia in sintesi
col color rosso (e quindi presupponendolo alla sintesi) —, affermare che “questa
estensione” ¢ rossa significherebbe affermare che qualcosa ¢ altro da sé, o, anche,
che qualcosa ¢ e non ¢ qualcos’altro [...]. E, viceversa, non si puo dire nemme-
no che questa estensione sia “rossa” (dy) — intendendo con quest’ultimo termine
un ambito semantico che non sia gia in relazione con questa estensione —, ma si
deve dire che questa estensione ¢ “questo rosso cosi esteso’, esteso cio¢ appunto in

modo da costituire questa estensione’”.

Solo se ¢ gia noto, insomma, che dy conviene a dx e che dx ¢ ci6 cui conviene
dy, solo allora si puo porre I'enunciato “dx ¢ dy”. Tuttavia, “Questa condizione
della predicazione non ¢ da confondere col fondamento di quest’ultima: fon-
damento che, in questo caso, ¢ la F-immediatezza della predicazione™”, come
viene specificato in nota.

I significati complessi, dunque, non sono altro che gli enti attestati dall’espe-
rienza e costituiscono, in quanto momenti della F-immediatezza (cio¢ dell’im-
mediatezza fenomenologica), il fondamento della predicazione.

In essi si realizza la sintesi dei diversi, sia nel senso che ogni ente ¢ sintesi di pro-
prieta diverse, sia nel senso che le proprietd entrano in relazione con Iente cui
convengono. L’ente, quindi, ¢ I insieme delle sue proprieta e, se questo ¢ attesta-
to dall’esperienza, non puo tradursi — questo ¢ I'assunto implicito di Severino
— in un giudizio contraddittorio.

Per evitare la contraddittorieta del giudizio, quindi, Severino fa valere che il
campo semantico del soggetto ¢ sintesi del campo semantico del soggetto e del
predicato e che il campo semantico del predicato ¢ sintesi del campo semantico
del predicato e del soggetto.

Si potrebbe aggiungere, anche se Severino non lo dice espressamente, che in
ogni sintesi (relazione), e non solo nella sintesi espressa dal giudizio, un termi-
ne ¢ “in qualche modo” Ialtro (“la connessione importa [...] che qualcosa sia
[l’altro con cui ¢ connesso’, passo da noi gia citato), proprio per la ragione che
originariamente i termini costituiscono una medesima realta, la quale giustifica
il loro successivo connettersi.

La domanda che ci poniamo ¢ la seguente: se la realtd originaria ¢ 'unita, come
si producono i termini che poi si connettono? Solo a condizione di ipotizzare

74. Ivi, p. 272.
75. Ibz’aim.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 251

che loriginario subisca una mediazione che lo trasformi in un’“unitd moltepli-
ce”, cio¢ in una relazione o in una sintesi.

Ma come pud loriginario subire un intervento mediatore, che lo investa estrin-
secamente, se ¢ immediato, cio¢ assoluto? In quanto tale, non puo non escludere
ogni alterita estrinseca. A rigore, non puo non escludere anche I alterita intrin-
seca, proprio perché I'assoluto ¢ sciolto da ogni relazione e perché la differenza
posta nell’assoluto rende 'assoluto a/ro a sé stesso, contraddittoriamente.

E tuttavia, Severino introduce proprio alterita nell assoluto, cio¢ nel fondamen-
to, cio¢ nell’originario, tant’e che parla di “struttura originaria”. In tal modo,
non si ha pit a che fare con una vera unita, ma con un’unificazione, appunto
con una relazione.

Il nodo da sciogliere, pertanto, ¢ intendere adeguatamente la realta originaria:
se Severino la intende come una struttura, allora ripropone l'originarieta della
relazione, dunque della dualita; di contro, se della relazione viene colto il Zimi-
te di intelligibilita, allora la realtd originaria e fondante (condizionante ogni
coglimento) non pud non essenzializzarsi nell’ unita, quell’unita che lo stesso
Severino riconosce come la vera essenza di ogni connessione, giacché in essa un
termine ¢ |altro.

Cio6 che intendiamo sottoporre all’attenzione del lettore ¢ quanto segue: se
questo ¢ vero, se ¢ vero che in ogni connessione un termine ¢ I'altro, allora /z
relazione non puo non togliersi nell’ unita e non, al contrario, ['unita risolversi
nella relazione, come invece pretende Severino.

Traducendo il discorso svolto nei termini del “giudizio”, che ¢ un tipo di con-
nessione, Severino intende evitare che il giudizio esprima ['unita dei diversi,
perché in questo caso — cosi egli argomenta — si tratterebbe di un giudizio
contraddittorio.

Egli, insomma, non fa valere che la connessione di soggetto e predicato si ri-
solve nell’unita, stante che 'uno si pone in forza dell’altro e, dunque, I'uno ¢
I'altro perché'uno ¢ 'essenza dell’altro, come a noi sembrerebbe logico, ma, di
contro, fa valere che tanto I'uno quanto 'altro sono sintesi dell’uno e dellaltro,
cosi che risolve ['unita nella sintesi di diversi.

Ricapitolando: poiché la F-immediatezza ¢ 'essere fenomenologico che ¢
immediatamente noto, essa — per Severino — non pud tradursi in giudizi
contraddittori.

Per evitare che i “giudizi non identici” - ossia quelli in cui il predicato non ¢ la
ripetizione del soggetto — siano contraddittori, si deve attribuire al soggetto e
al predicato del giudizio il medesimo valore apofantico ¢ affermare che “I’apo-
fansi in cui consiste il soggetto ¢ 'apofansi stessa in cui consiste il predicato™.

76. Ibidem.



252 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Soggetto e predicato sono apofansi perché sono intrinsecamente costituiti dal-
la relazione e quella relazione che struttura il soggetto ¢ la medesima che strut-
tura il predicato.

Per questa ragione, secondo Severino, soggetto e predicato non possono venire
intesi come “presupposti al giudizio” o, anche, la relazione tra di essi non puo
venire “intesa come logicamente ulteriore alla posizione dei termini stessi”, che
sono, appunto, soggetto e predicato.

Anche i “giudizi sintetici”, dunque, sono giudizi identici e, proprio perché iden-
tici, non sono contraddittori. Per converso, “sutti i giudizi non contraddittori
sono giudizi identici, stante appunto che, anche nel caso di giudizi ‘non identici’,
sia il soggetto, sia il predicato del giudizio hanno lo stesso valore apofantico™”.
Severino assume, dunque, i giudizi sintetici come identici perché il valore apo-
fantico del soggetto viene fatto coincidere con il valore apofantico del predi-
cato. Ma attraverso quale dimostrazione egli perviene a questa conclusione?
Dimostrando che il soggetto ¢ sintesi di soggetto e predicato e il predicato ¢
sintesi di predicato e soggetto.

Poiché, pero, la differenza di soggetto e predicato viene mantenuta — se non ve-
nisse mantenuta non si parlerebbe di “sintesi” ma di “unita” —, consegue, allora,
che quella relazione (sintesi) in cui consiste il soggetto semmai ¢ equivalente a
quella sintesi in cui consiste il predicato.

Assunto, ciog, che esse esprimano lo stesso valore apofantico (e per questo sia-
no equivalenti), non si pud non rilevare, tuttavia, che si tratta di sintesi diverse,
stante appunto il fatto che il soggetto non ¢ il predicato e, dunque, non puo
non esprimere una sintesi che si differenzi dalla sintesi espressa dal predicato.
Se fossero la medesima sintesi, infatti, perché parlare di “soggetto” e di “predica-
to’, mantenendo cioe la loro differenza?

Se sono sintesi diverse, pero, risulta ingiustificabile il giudizio che afferma che
la sintesi rappresentata dal soggetto ¢ la medesima sintesi rappresentata dal
predicato. Piti precisamente, se si mantenesse che sono sintesi diverse, allora il
giudizio che afferma la loro identitd (medesimezza) mediante la copula non
potrebbe non configurare un giudizio contraddittorio.

A nostro giudizio, nel momento in cui si ammette che soggetto e predicato
sono la stessa sintesi, allora proprio questa medesimezza non pud non imporre
la stessa medesimezza di soggetto e predicato, la quale, a sua volta, 7oz puo non
negare la sintesi stessa, che poggia proprio sulla loro differenza, e lasciar essere
soltanto [’unita, ossia quella medesimezza in cui la differenza di soggetto e pre-
dicato ¢ veramente venuta meno.

77. Ibidem.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 253

Il tema del giudizio esprime molto bene la concezione della relazione che
Severino intende proporre. Per riflettere, seppure rapidamente — come un’an-
notazione richiede — su tale concezione, intendiamo riprendere un aspetto sul
quale abbiamo cominciato a riflettere poco sopra: il tema dell’esperienza (che
qui si identifica con la F-immediatezza).

L’esperienza costituisce il fondamento stesso della predicazione, secondo
quanto affermato dallo stesso Severino, il quale perd non si sofferma su questo
aspetto.

Troviamo rilevante, non di meno, che anche Severino consideri ds fatto I'ente
come I’ insieme delle sue proprieta, in modo tale che anche in questa definizione
si ripropone una duplice sintesi: la sintesi tra ente, da una parte, e le proprieta,
dall’altra, nonché la sintesi tra le proprieta dell’ente.

A noi sembra che sia possibile ravvisare la problematicita del concetto di sinte-
si (relazione) gié da questa premessa, che, va sottolineato, non viene posta da
Severino, ma costituisce I'implicito del suo discorso.

Se I’ente ¢ considerato come cio cui convengono le proprieta — cosi che esso ¢
esprimibile nel giudizio “I’ente ¢ rosso ed esteso” (per rifarci, in qualche modo,
al suo esempio) —, allora ¢ da porre la seguente domanda: che cosa ¢ I'ente cui
convengono quelle proprieta?

Per dire che quelle proprieta sono “sue”, esso deve gia essere ed essere a prescin-
dere dalle proprieta. In altri termini: per entrare in relazione con le proprieta,
deve costituirsi come termine, appunto come ente che si ponga senza le pro-
prieta. Ma che cosa ¢ ’ente senza le proprieta che lo determinano?

Quanto detto sembrerebbe dare ragione a Severino, che parla di sintesi origina-
ria dell’ente e delle sue proprieta.

Se non che, proprio il parlare di “sintesi” costituisce il problema. La sintesi, cio¢
la relazione, mantiene comunque la differenza, cosi che I'ente non puo non
distinguersi dalle sue proprieta come il soggetto non pud non distinguersi dal
predicato e deve distinguersi proprio per relazionarsi (per costituire una sinzesi).
Il problema di un ente che, pur distinto delle sue proprieta, sussista come “ente”
e valga come un termine della relazione nonché di proprieta che, pur distin-
te dall’ente cui convengono, sussistano come “proprietd” e valgano esse stesse
come termini della relazione, insomma, non pud non permanere.

Che cosa ¢, infatti, un ente senza le sue proprieta? Se non ¢ un ente, come pud
sussistere ¢ valere come zermine di una relazione? Lo stesso discorso vale per le
proprieta.

Cio che sosteniamo ¢ che solo se Severino avesse parlato di unita, e non di unifi-
cazione, si sarebbe potuta porre effettivamente /identita di soggetto e predicato,
per la ragione che entrambi si sarebbero zolti in quell’unica e medesima unita.



254 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Egli, invece, vuol mantenere la determinatezza di soggetto e predicato — deter-
minatezza che non puo non distinguere I'uno dall’altro, onde giustificare 'uso
di due parole diverse le quali, se non altro, indicano due funzioni diverse - e,
pero, vuole affermare anche la loro identita: tale operazione ci sembra la vera
contraddizione.

Del resto, che cosa significa “avere lo stesso valore apofantico”? Per Severino si-
gnifica che sia il soggetto sia il predicato del giudizio - e, quindji, ogni determi-
nazione appartenente all’universo del F-immediato — si pongono in relazione
necessaria |'uno con I’altro, una relazione cioé¢ che, strutturando ’'uno e I’altro,
decreta che I'uno ¢, in sé, 'uno e ’altro e ’altro ¢, in sé, ’altro e 'uno.

Se, pero, si rimane fermi a questa formulazione, allora il problema non ¢ stato
ancora risolto: se ogni identita é in sé la sintesi di sé e del suo altro, allora ogni
identita ¢ I'insieme di due identita (il sé et I'altro, il soggetto ez il predicato) e
cio all’infinito.

Non solo: se I’identita si struttura in forza della differenza (I altro che diventa
momento essenziale dell’identico), allora la contraddizione non pud non tor-
nare a riproporsi.

Per superare effettivamente la contraddizione, non si pud non (necessariamen-
te) introdurre il concetto di unita: il campo semantico del soggetto deve essere
lo stesso campo semantico del predicato e la loro medesimezza deve essere laloro
unitd, 7oz la loro sintesi o la loro unificazione o, ancora, |’inclusione dell’uno
nell’altro e dell’altro nell uno.

Solo 'unita del campo legittima identita del gindizio; se, invece, si continua a
parlare di sintesi, anche a proposito del campo, e si dice che quello del soggetto
¢ sintesi del campo del soggetto e del predicato e quello del predicato ¢ sintesi
del campo del predicato e del soggetto, si mantiene comunque la dualita, che ¢
condizione della sintesi, cosi che non si realizza ' unita, quindi non si realizza
la medesimezza.

In conclusione, ¢io che intendiamo dire ¢ quanto segue: si deve operare una
scelta.

O si dice che nella medesimezza viene meno ogni differenza, in modo tale che
non si parla piti in alcun modo di soggetto e predicato e, invece, si parla di uni-
ta, ma allora si ¢ costretti a rinunciare alla determinatezza tanto del soggetto
quanto del predicato, che svolgono la funzione di estendere la determinatezza,
che essi esibiscono in quanto termini, alla loro sinzesi.

Oppure si pretende di mantenere la determinatezza, e allora ha bensi senso
continuare a parlare di sintesi, ma in questo caso la medesimezza non & auten-
tica, perché il campo del soggetto, per quanto contenga anche il campo del



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 255

predicato, rimane campo del soggetto e, come tale, permane distinto dal campo
del predicato, che pure contiene anche il campo del soggetto.

Se i due campi in qualche modo non si differenziassero, infatti, non si com-
prenderebbe per quale ragione uno é connotato come campo del soggetto e un
altro come campo del predicato.

Néil problema si risolve facendo ricorso all’esperienza. Quest’ultima, da un certo
punto di vista, attesta che ogni ente (determinazione) si struttura di una molte-
plicita di proprieta (determinazioni), cosi che vale come insieme (relazione, sin-
tesi) di determinazioni.

Inoltre, ogni ente si rapporta ad altri enti (determinazioni) in un tessuto (zex-
tus) che tiene insieme enti (determinazioni) diversi, valendo come loro totalita
(la totalita del F-immediato).

Se non che, se si legge I'esperienza da questo punto di vista, si ¢ costretti a rico-
noscere che 'unita espressa ¢ ancora I unita della sintesi, che non ¢ sufficiente a
legittimare /’identita del giudizio.

Se, invece, si legge I'esperienza da un altro punto di vista, e cioe dal punto di
vista della coscienza trascendentale, allora ¢ possibile rilevare che I'unita dei di-
versi ¢ presente proprio nell’universo empirico, e cio in ragione del fatto che
quell’identita formalmente immediata, che si presenta comze se fosse incontrad-
dittoria, in effetti non ¢ affatto tale, stante il suo costituirsi, proprio in quanto
determinata, in forza della differenza, cosi che ogni identico ¢, in sé, diverso da
sé.

Che ¢ come dire: se I'esperienza ¢ in sé contraddittoria, allora la contradditto-
rietd del giudizio, che viene espressa a livello formale mediante il giudizio che
afferma I’identita dei diversi, non fa che tradurre formalmente la contradditto-
rietd che caratterizza [ 'universo empirico.

Precisamente per questa ragione, Parmenide connota la molteplicitd come
non-essere, includendo cosi nel non-essere tanto 'universo empirico quanto
I'universo formale, che del primo vale come espressione.

Afhinché I'identita espressa dal giudizio non configuri una contraddizione,
pertanto, si deve approdare all’unita: soltanto sull’unita il giudizio deve fon-
darsi, ma in tal modo #/ fondamento non puo non togliere il giudizio stesso, in
quanto espressione dell’identita dei diversi.

In ogni giudizio, infatti, la copula sancisce /’identita di soggetto e predicato (S
¢ p), che perd non sono un medesimo (S non ¢ p).

Se si rimane al di qua dell’unitd, arrestandosi alla sintesi, viene bensi salvata
quella determinatezza che caratterizza esperienza e discorso, ma cio significa
consegnarsi alla contraddizione, cosi che si impone di nuovo una scelta.



256 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

O i si continua a riferire all’esperienza e si fa uso del discorso, ma con la con-
sapevolezza del loro limite di intelligibilita, oppure si assume 'esperienza come
la vera realtd (cio¢ come se fosse oggettiva) e il discorso come la sua legittima
espressione (come vero, quando dice la realth come essa sembra essere), ma allo-
ra si subisce la contraddizione, perché non si ha consapevolezza del suo costituire
tanto esperienza quanto il discorso.
Poiché il principio di non contraddizione si colloca nell’universo formale, an-
che esso non si sottrae alla contraddizione e non puo di certo venire inteso
come Uincontraddittorio.
Il principio di non contraddizione, infatti, si pone escludendo la contraddizio-
ne, la quale viene cosi richiesta proprio per venire esclusa (ne abbiamo parlato
nella annotazione seconda del sesto paragrafo della Terza Riflessione).
La stessa incontraddittorieta dell’essere, secondo la modalita in cui Pesprime
Severino e cio¢ mediante la formula “I'essere non ¢ non essere”, si pone esclu-
dendo il non-essere, cosi che anche il non-essere viene richiesto come essente,
costruendo di nuovo la contraddizione.

uanto detto, ci induce a svolgere la seguente considerazione, che ci sembra
cogliere il nodo cruciale dell’intero discorso svolto da Severino: I'incontraddit-
torieta formale poggia su un assunto, che consiste nel primato dell opposizione.
In ragione di questa opposizione, che verrebbe ad avere valore fondante, anche
Uessere si pone perché si oppone al nulla e il nulla all’essere.
Scrive, infatti, Severino:

Alla verita dell’essere appartiene opposizione dell’essere e del nulla. Non nel
senso che 'essere abbia a premere su qualcosa che gli faccia resistenza, ma nel
senso che, quando si dice appunto che nulla resiste all’essere, I’essere lo si pensa
nella sua relazione al nulla, e in questa relazione prende significato™.

Generalizzando, ¢ da ribadire il punto cui piti volte siamo pervenuti: tutto cio
che si pone in forma determinata non pu6 non opporsi, cosi che il determinato
si oppone a cio che lo pone (il suo altro), dunque si oppone a sé medesimo.
Precisamente per questa ragione, per lo meno secondo la nostra interpretazio-
ne che su questo punto contrasta radicalmente con quella di Severino, I’essere
non puo venire inteso come un’identita determinata: cid equivarrebbe a subor-
dinarlo all’opposizione al non-essere e, quindi, al zon-essere stesso, cui dovrebbe
opporsi.

Equivarrebbe, anzi, ad assumere ['essere come non-essere.

78. E. Severino, Ritornare a Parmenide, in 1d., Essenza del nichilismo, Paideia Editrice,

Brescia 1972, p. 36.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 257

Severino, proprio per voler determinare I'essere, ipostatizza il non-essere nella
forma del “nulla’, il quale viene inteso come un significato autocontraddittorio.
Tuttavia, cio non comporta il contraddirsi del nulla, nel senso del suo togliersi
o del suo trascendersi, secondo quanto da noi suggerito (dal momento che ci6
vale per ogni determinato), ma comporta che il nulla, in una qualche misura,
sia, dal momento che esprime una certa positivita semantica.

In forza di questa positivitd, ¢ possibile negare che I'essere sia nulla, perché il
nulla é diventato oggetto di negazione.

L'opposizione di essere e nulla, in tal modo, viene assunta come la condizione del-
la posizione dell essere, come se avesse senso parlare di “posizione” a proposito
dell’essere.

Ma, per Severino, se qualcosa non ¢ posto, cio¢ non ¢ presente, cio¢ non ¢ determi-
nato, di esso non si pud parlare e non si pud¢ nemmeno dire che non ¢.

Che si possa parlare dell’essere solo nella misura in cui lo si riduce ad oggerzo
del discorso, ebbene su questo non si pud non concordare. Precisamente per
questa ragione, a nostro giudizio, quell’essere che ¢ oggetto del discorso 7on
puo venire confuso con il vero essere, cioe con I'essere assoluto, il quale, proprio
perché assoluto, ¢ insemantizzabile.

Di contro, I'essere di Severino ¢ un essere formale e per questa ragione esso zon
puo non venire semantizzato.

A tale concezione abbiamo opposto la seguente considerazione: se l'essere ¢ ef-
fettivo fondamento, allora non puo non valere quale condizione incondizionata
proprio perché inoggettivabile (insemantizzabile).

Se la condizione incondizionata, e per questo oggestivante’, venisse oggettivata,
non soltanto decadrebbe a condizionato, ma altresi si dovrebbe andare alla ri-
cerca di una vera condizione oggettivante, stante il fatto che il condizionato, una
volta che venga presupposto, richiede necessariamente il condizionante (ogget-
tivante) proprio per valere quale condizionato.

Naturalmente questo discorso si riferisce alla condizione incondizionata pezn-
sata alla luce dell’inevitabile, stante il fatto che presuppone il condizionato.

79. A proposito della condizione incondizionata, che ¢ oggettivante, ci sembra opportu-
no svolgere una riflessione. Se si afferma cio, ci si pone dalla prospettiva dell inevitabile: la
condizione ¢ oggettivante, infatti, se si di qualcosa che possa venire oggettivato. Di contro,
se ci si pone dalla prospettiva dell’innegabile, non ha senso parlare di condizione incondi-
zionata come se fosse oggettivante, per la ragione che la condizione incondizionata, coinci-
dendo con I’assoluto, vale come ragione del non-essere (del non-essere mai stato) dell’altro
da essa. Dunque, la condizione incondizionata non pud valere come oggettivante perché
non si da in nessun caso l'oggettivato.



258 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Severino, tuttavia, non interpreta [essere come condizione incondizionata, dal
momento che lo subordina alla relazione oppositiva, e proprio per questa ragio-
ne egli indica nella struttura originaria l'essenza del fondamento (dell’essere).
L’originario (fondamento), pertanto, non ¢ la condizione che emerge sull’ordi-
ne dei condizionati, ma ¢ la relazione che li accoglie e li connette, determinan-
doli reciprocamente.

Per Severino, dunque, tanto I'esperienza quanto la ragione, cio¢ il “logo”, sono
costituiti strutturalmente dalla relazione e in perfetta armonia, dal momento
che poggiano sulla medesima struttura: “Pertanto il logo, lungi dall’essere in
opposizione con I'esperienza, ¢ anzi la comprensione autentica di questa™.

La conclusione del suo discorso ¢ la seguente: vale come i/ concreto 'unita di
soggetto e predicato, o la loro identita. Il punto ¢ se questa “identitd” sia auten-
tica oppure valga come “identificazione’, cio¢ ancora come una relazione.

A nostro giudizio, lo ripetiamo, Severino intende bensi superare la distinzione,
ma finisce per mantenerla perché i distinti non si tolgono nell’unita, come do-
vrebbe avvenire secondo noi, ma vengono pensati come termini, tali che 'uno
include I’altro (e viceversa).

In questo modo, insomma, I'uno e I’altro vengono conservati: “soggetto e pre-
dicato non sono determinazioni distinte in modo tale che il campo semantico
dell’'una non includa il campo semantico dell’alera™!.

Se il campo semantico dell’'una include il campo semantico dell’altra, ebbene
questa reciproca inclusione ¢ il massimo di unita che viene proposta da Severino.
Un’unita nella quale, non di meno, i termini vengono conservati, cosi che non
puo non venire conservata anche la loro differenza.

L’intreccio dei campi posizionali di soggetto e predicato, infatti, non va oltre
di essi e li mantiene nell’identita determinata che continua a connotare tanto il
soggetto quanto il predicato anche nel loro intreccio reciproco.

Sia chiaro un punto, tuttavia. Sulla ricerca di unita, che anche Severino consi-
dera come centrale nella sua concezione filosofica, non si puo non concordare:
essa costituisce I'essenza stessa di ogni autentica ricerca filosofica.

La questione ¢ se, nell’unita cui egli perviene, la medesimezza di soggetto e pre-
dicato sia effettiva e la distinzione venga effettivamente superata. E cio vale per
ogni distinzione, dunque per la dualita in quanto tale nonché per la relazione
che su di essa poggia.

80. E.Severino, La struttura originaria, cit., p. 273.
81. Ihidem.



QUINTA RIFLESSIONE | [/ concetto di relazione 259

7. Per concludere

Per concludere il discorso svolto sui concetti di identita e relazione, si
potrebbe dire che, se I'identita determinata ¢ pensabile solo come invio
alla differenza, allora la relazione non é pensabile nel modo dell’identita.

Se, infatti, la relazione venisse identificata come medio, allora essa ver-
rebbe a distinguersi dai termini che relaziona, la dove essa deve coincide-
re, risolvendovisi, con la loro distinzione.

In quanto si distinguesse dal suo essere la distinzione stessa dei termini,
la relazione postulerebbe ancora un medio tra sé e ciascuno dei distinti,
riproponendo I’ aporia del terzo nomo.

Tuttavia, la distinzione dei termini non va pensata come un costrutto,
perché nel costrutto la relazione vale ancora come medio, dunque come
un’identita.

Né va pensata come | attivita del distinguersi dei termini, per la sem-
plice ragione che I’attivitd mantiene la dualita e la relazione varrebbe an-
cora come costrutto.

La relazione deve venire intesa come | azto del distinguersi dei termini,
che coincide I’ atto stesso del loro relazionarsi.

L’atto viene definito come “del distinguersi” o “del relazionarsi” se
ci si colloca nella prospettiva dell’inevitabile, che mantiene la dualita dei
distinti/relazionati.

In effetti, ci si colloca ancora nella prospettiva dell’inevitabile se si par-
la dell’atto intendendo I'atto “del togliersi” dei distinti/relazionati, per-
ché si presuppone I'essere di cio che si toglie.

L’atto, questo ¢ il punto, costituisce la “forma estrema” dell’inevitabi-
le, se mantenuto in una qualche forma di determinatezza, dunque anche
se inteso come toglimento di ogni toglimento.

Non di meno, se del toglimento si coglie /autentica intenzione, che ¢
quella di tendere all’assoluto fino al punto di identificarsi con esso, risol-
vendosi in esso, allora ci si colloca finalmente nella prospeztiva dell inne-
gabile, alla luce della quale solo I'unita dell’assoluto ¢ veramente.

In quest’ultimo senso, I'atto indica precisamente il mediarsi dell’im-
mediatezza formale, perché ciascun termine cessa di valere come



260 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

un’ipostasi e si essenzializza, appunto, nell’ 720 che lo invera inducendolo
a trascendersi nell assoluto, che é la sua destinazione.

Cio che siimpone, in forza delle argomentazioni svolte, ¢ insomma la
coscienza della contraddittorieta intrinseca del dato (immediato) nonché
della contraddittorieta della relazione ridotta a medio, cioé assunta nella
forma dell’immediatezza (formale).

Per questa ragione, il “terzo livello” ¢ il livello della coscienza, ma della
coscienza trascendentale, giacché si tratta di un meta-livello.

In esso, da un lato (I'inevitabile), si pone la consapevolezza del limite
tanto del livello percettivo-sensibile, poggiante sulla separatezza dei dati,
quanto del livello concettuale-formale, poggiante sulla loro congiunzio-
ne estrinseca; da un altro lato ('innegabile), si lascia emergere il signifi-
cato autentico del dato, che viene interpretato dalla coscienza e posto solo
in virtt di questa interpretazione (mediazione): la coscienza trascenden-
tale, condizionata dalla condizione incondizionata, coglie il limite del
condizionato e, di conseguenza, il suo venir meno a sé stesso affinché solo
la condizione incondizionata veramente sia.

Immediato e mediazione, pertanto, se pensate come complanari e re-
ciproche, configurano un circolo che non puo evitare il carattere vizioso.

Di contro, se la mediazione ¢ intesa come | intrinseco mediarsi dell in-
mediato, allora ogni identitd determinata viene colta nella sua natura di
segno, cosi che I'atto che la pone in essere si rivela un atto di coscienza,
perché ¢ la coscienza che ne specifica il significato nonché il senso.

Continuare a parlare di “livello”, infine, ¢ giustificato dal fatto che ci
si pone dal punto di vista del sistema empirz'co—forma[e e cio ¢ inevitabile.

Risulta, pertanto, inevitabile ridurre I'u/teriore a qualcosa che si di-
spone su di un livello che supera il secondo.

Innegabile, invece, ¢ | intenzione di mantenere I'ulteriore nella sua ulte-
rioritd effettiva, che impedisce di ipostatizzarlo e collocarlo su di un livello.

Se i livelli vengono pensati ponendosi idealmente dal punto di vista
dell’ulteriore, cio¢ dell’assoluto, allora essi non possono non togliersi
nell’assoluto medesimo, onde essere o con [’uno.

La stessa coscienza, in quanto trascendentale, si rivela come [0l
trepassamento della dualita che la vincola ad un qualche contenuto,



QUINTA RIFLESSIONE | I/ concetto di relazione 261

determinato in quanto tale, si che emerge come atto del trascendersi di
ogni finito (determinato).

Questo trascendimento — giova ripeterlo — include I'atto stesso, in
quanto mantenga una sua determinatezza, si che si configura quel trascen-
dimento del trascendimento che intende indicare che solo I’assoluto ¢ vera-
mente, ancorché I’intenzione del dire venga contraddetta dal dire stesso.

L’assoluto, infatti, viene assunto come esito del trascendimento del finito
(prospettiva dell’inevitabile) e non come ragione del non-essere mai stato
di cio di cui si afferma latto del trascendersi (prospettiva dell’ innegabile).






SESTA RIFLESSIONE
Lo spirito

1. Per introdurre

| punto nodale che emerge da quanto ¢ stato detto fin qui puo veni-
re cosi riassunto: 1 atto di coscienza esprime 'essenza della coscienza e
cioe il suo valore trascendentale.

Tale atto ¢ trascendentale perché ¢ latto del trascendere il limite.
Esso, quindi, non appartiene alla coscienza empirica o avvertente, per-
ché quest’ultima ¢ vincolata all’esperienza giacché all’esperienza si volge
(ad-vertere: “volgersi verso”).

L’atto trascendentale ¢ la coscienza trascendentale, la quale coincide
con lo spirito precisamente per il suo esprimere la spinta a superare il
limite e, quindi, la finitezza, in qualunque forma questa si configuri.

Per essere piu chiari: spirito é l'atto di coscienza per la ragione che tale
atto, ancorché presente in ogni coscienza empirica, a questa non si ridu-
ce, tant’¢ vero che anche della coscienza empirica latto, ciot lo spirito,
coglie il limite.

La domanda, allora, diventa: quale condizione consente il rilevamen-
to del limite? Tenendo conto proprio di questa domanda, abbiamo par-
lato pit volte di condizione incondizionata: ¢ in virtn della condizione
incondizionata, cio¢ dell’assoluto, che il condizionato, cio¢ il relativo,
viene colto nel suo limite costitutivo e viene colto mediante atto di co-
scienza, ispirato dalla condizione incondizionata.

Non si deve, tuttavia, commettere I’errore di pensare che trala condi-
zione incondizionata e ’atto di coscienza vi sia un rapporto, una relazio-
ne. Se vi fosse una relazione, la condizione verrebbe condizionata, cioe
I"assoluto, ridotto a termine di una relazione, verrebbe negato.

cuM SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1



264 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Del resto, anche I'atto domanda di venire adeguatamente specifica-
to. Se lo si coglie come vincolato a cio s# cui emerge, e cioe vincolato
al limite o al determinato, mantiene una sua determinatezza, ma questa
prospettiva coglie I’atto dal punto di vista di ci6 che viene superato, cio¢
dal punto di vista del finito.

Si tratta, non di meno, di una prospettiva inevitabile, perché si coglie
il limite del finito per la ragione che ad esso ci si mantiene comunque
vincolati e, inoltre, per la ragione che questo coglimento non produce la
sostituzione del finito con [infinito.

Finito e infinito non sono tra di loro fungibili, proprio perché I'in-
finito non entra in relazione con il finito, ma costituisce la sua essenza
autentica, laragione del suo essere finito e, cioe, del suo venire riconoscinto
come tale.

In questo senso ¢ lecito affermare che lo spirito costituisce I'essenza
del mondo, perché indica l'atto del trascendersi del mondo stesso, #7a-
scendersi evocato dall’infinito, che ¢ la verita del finito.

Se, quindi, il finito viene colto in virtt della verita innegabile, allora
esso viene colto come atto del trascendersi e I’atto si rivela come il zoglier-
si del finito nell infinito.

In virea della prospettiva dell’infinito, che ¢ innegabile, anche I’atto
trascende, dunque, la propria determinatezza, perché tutto cio che ¢ fini-
to, incluso appunto I’atto, va oltre sé stesso, innegabilmente.

Non ci si pud porre di fatto dalla prospettiva dell’assoluto (infinito),
ma non si pud non (innegabilmente) riconoscere che, se del finito si co-
glie il limite, allora lo spirito ha risolto/dissolto il finito nell’infinito.

Tale risoluzione/dissoluzione non ¢ la cancellazione del finito, ma la
sua elevazione, quell’ Er-hebung che lo stesso Hegel indica come I’essen-
za dello Auf-hebung. Ci occuperemo di alcuni aspetti della concezione
hegeliana del finito (e dell’intero, cio¢ dell’infinito) nelle annotazioni.

Certo, anche I’ elevazione puo venire ridotta ad un passaggio da un li-
vello ad un livello superiore e in tal modo essa viene di nuovo resa finita.
Ma questo ¢ Iinevitabile: ridurre I’idea autentica di elevazione alla sua
rappresentazione, che non coglie il valore metafisico della parola, ma lo
riduce al suo significato ordinario.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 265

L’inevitabile, insomma, impone il linguaggio anche per indicare il li-
mite del linguaggio medesimo.

Cio che si deve ricordare, tuttavia, ¢ che, se il limite del linguaggio (del
finito) ¢ stato colto, allora innegabilmente ¢ stato trasceso e I'assoluto co-
stituisce la condizione che consente questo coglimento/trascendimento.

Se I'assoluto non fosse, solo il relativo sarebbe, ma non sarebbe pil
“il relativo”. L’assolutizzazione del relativo, che viene compiuta con Ias-
sumere ogni identita determinata come se fosse autonoma e autosuffi-
ciente, ma senza esserlo effeztivamente, ¢ la necessaria conseguenza della
negazione dell’assoluto.

Pit precisamente, la negazione dell’assoluto, implicando I’assolutiz-
zazione del relativo, a rigore comporta la stessa negazione di quest’ulti-
mo, perché decreta la sua contraffazione. 1l relativo, come il “falso”, nel
suo configurarsi immediato altro non ¢ che questa contraffazione: / pre-
sentarsi come vero da parte di cio che non lo é affatto.

Poich¢ il sistema empirico-formale richiede un fondamento su cui
poggiare, esso opina di poter assumere come fondamento I’ elemento, os-
sia le molteplici identita determinate che diventano i “mattoni” con cui
si costruisce I'edificio dell’esperienza e della conoscenza.

Tali identitd determinate vengono anche definite “fatti’, perché si
vorrebbe che essi fossero oggettivi.

Se non che, assumere il fondamento riducendolo ad elemento ¢ preclu-
so da almeno due ragioni.

Innanzi tutto, 'elemento presuppone il sistema, cosi che non puo co-
stituirne il fondamento.

In secondo luogo, il fatto non ¢ oggettivo, per la ragione che ¢ vin-
colato al rilevamento ¢ alla connotazione (paragrafi 3 e 4 della Terza
Riflessione).

L’assolutizzazione del determinato, pertanto, si rivela come I’assun-
zione del determinato non per cio che esso veramente ¢, ma per cio che si
presuppone esso sia.

Da cio si evince come I'esigenza di un fondamento autentico sia chiara-
mente espressa dal sistema. Quest’ultimo, non di meno, lascia trasparire
anche la propria incapacita di legittimarsi, stante che ciascun elemento
che lo costituisce ricerca il fondamento in un altro elemento, senza pero
poterlo trovare in cio che ¢ determinato.



266 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Da cio consegue quel regressus in indefinitum che il sistema non ¢ in
grado di riconoscere e che solo la coscienza trascendentale lascia emerge-
re come Jimite del finito.

L’esigenza di fondamento permane, quindi, insoddisfatta, se si pre-
tende di ricercare il fondamento all’interno dell’universo della finitezza
oppure se si pretende di strumentalizzare il fondamento stesso, negando-
lo nella sua irriducibilita, cio¢ riducendolo a “qualcosa” di cui disporre.

Si potrebbe anche dire che I'esigenza viene contraddetta dalla prezesa
del sistema di riconoscere come fondamento solo cid che lo mantiene
come sistema.

Il sistema pretende di disporre del fondamento che lo legittimerebbe
come sistema, ma il fondamento ¢ proprio cio che consente di rilevare
quel limite che rappresenta ciod che effettivamente pone il sistema e che
testimonia altresi la necessita del suo trascendersi come sistema.

Se ne ricava che il fondamento autentico non legittima il sistema nel suo
presentarsi ordinario, bensi impone appunto al sistema di andare oltre sé
Stesso.

L’intenzione di verita costituisce, pertanto, I’esigenza espressa nella
sua forma piti pura nonché I'essenza stessa del sistema e, dunque, del fi-
nito. Tale intenzione, come dicevamo, viene non di meno contraddetta
dalla pretesa di conservarsi cosi come si ¢ di fatto, nella propria finitudine.

Se non che, nessuna determinazione finita, di fatto comparente, puo
soddisfare l'esigenza di fondamento e per questa ragione, se si cerca la
legittimazione in una qualche determinazione finita (incluso Iassoluto
assunto come determinato), si finisce, appunto, per passare da un finito
ad un altro, all’infinito.

Questa infinita serie di rinvii, che disegna Iinfinita serie di relazioni
che costituiscono il sistema (universo), configura perd quella che Hegel
definirebbe la cattiva infinita, in modo tale che anche la pretesa di #sa-
re un finito come fondamento viene smascherata e viene smascherata da
quella intenzione che, essendo votata alla verita, nella verita intende
compiersi.

E cosi I’assoluto si rivela 'unico fondamento vero, ancorché esso non
possa venire determinato e ancorché esso, proprio in quanto assoluto,
non possa non valere quale 7agione del non-essere dell’altro da esso.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 267

Rileviamo, a questo proposito, che sarebbe un errore teoreticamente
capitale intendere 'assoluto come “negazione” o “esclusione” di qual-
cosa, negando cosi la sua assolutezza. Se si usa tale espressione, quindi,
la si deve sempre intendere nel senso indicato: come non-essere dell altro
dall assoluto medesimo.

Che ¢ come dire: il relativo, proprio in quanto tale, richiede I’assolu-
to, ma I’assoluto non puo non essere ciod iz virts di cui il relativo nega sé
stesso, in quanto altro dall’assoluto.

La negazione del relativo, tuttavia, non si traduce nella sua scompar-
sa, ma nella sua intrinseca trasformazione, che consiste nel suo dismettere
I'abito dell’ apparire per risolversi nell’essenza che ¢ Iessere, cioe I"assolu-
to stesso.

Se tale trasformazione viene letta ancora con la lente dell inevitabile,
allora ogni cosa viene colta come segno, il quale, in ultima istanza, rinvia
a quell’unico e autentico significato che ¢ I’assoluto.

Se, di contro, viene letta con /la lente dell’innegabile, allora il finito si
rivela il suo togliersi o, pitt radicalmente, il suo essersi da sempre, o7igi-
nariamente, tolto.

In altre parole: il relativo viene restituito alla sua finitezza, che ¢ la sua
inconsistenza ontologica, nonostante la sua vistosa presenza empirica.

Lo spirito che smaschera I'inconsistenza di questa presenza ¢ I espres-
sione della condizione incondizionata, ossia la traduzione dell infinito nel
finito, fermo restando che di ogni traduzione va salvaguardata I’intenzio-
ne e non la pretesa.

Se, infatti, 'intenzione spinge a rivolgersi a cid che con la traduzione
si intende tradurre, cosi che anche la traduzione deve venire oltrepassata,
di contro la pretesa finisce per assumere la traduzione come la legittima
espressione dell’assoluto: solo cadendo in questo equivoco, si puo parla-
re di fenomenologia della verita.

Per contrario, la fenomenologia ¢ dello spirito nel senso che, stante il
fatto — ossia disponendosi dal punto di vista dell’inevitabile — che le de-
terminazioni sono molteplici, anche le forme del roglimento (superamen-
t0) di ciascuna di esse sono altrettanto molteplici.

Tuttavia, non si deve mai dimenticare che descrivere la fenomenologia
dello spirito significa tendere all’assoluto soltanto nel senso che il togliersi



268 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

del finito, in ciascuna delle sue forme, indica il condizionamento eserci-
tato dalla condizione incondizionata, non gia nel senso di cogliere le for-
me mediante le quali I’assoluto si manifesterebbe, come se dell’assoluto
si dessero “forme”.

Né puo significare il ridurre 'intenzione di verita ad una procedura, le
cui tappe configurino un progressivo avvicinamento a quel fine che ¢ la
verita stessa (’assoluto stesso), la quale in tal modo si presume che possa
venire determinata.

Poiché non ¢ possibile essere tutt’uno con 'assoluto se non idealmente,
cio¢ intenzionalmente, si dira allora che cogliere il limite del finito ¢ venire
condizionati dalla condizione incondizionata, cosi che non i coglie I"assolu-
to se non nel senso che si coglie cio che solo in virtn di esso é possibile cogliere.

La veritd, pertanto, ¢ assente dz fatto dal mondo (universo) delle de-
terminazioni, ma la sua assenza ¢ riconosciuta e dunque si dira che /z
sua assenza é presente, secondo quanto mirabilmente espresso dal famoso
motto socratico “so di non-sapere”.

L’assenza della verita, insomma, viene saputa e viene saputa in virti
della verita stessa.

E va aggiunto: sempre in virtu della verita si perviene a sapere che tut-
to cio che si presenta non ¢ “veritd” e, quindi, ogni presenza determinata,
se intende essere veramente, non pud non superarsi e togliersi nella verita
che ¢ I'assoluto essere.

2. Lo spirito come intentio veritatis

Per cercare di sintetizzare e chiarire quanto detto nel precedente para-
grafo, si potrebbe usare un’immagine e dire che lo spirito consegna il finito
all’infinito, includendo Iatto stesso della consegna.

Che ¢ come dire: lo spirito ¢ il superamento di ogni figura, ma anche
il superamento del superamento, nella misura in cui il superamento per-
mane determinato perché vincolato a cio di cui ¢ superamento.

Cio comporta che il superamento del superamento non va inteso in
senso ordinario. In questo caso, infatti, viene ridotto ad un passaggio,
cio¢ ad una relazione.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 269

Lo spirito, invece, ¢ superamento per la ragione che non soltanto su-
pera il limite orizzontalmente, ossia cogliendo entrambe le facce che lo
costituiscono, ma perché, proprio per cogliere le due facce (per passare
dall’'una all’altra), deve emergere verticalmente oltre di esse.

Certo, anche 'emergenza verticale, se si permane nell’universo della
rappresentazione o nell’universo empirico-formale, permane inevitabil-
mente vincolata alla dimensione orizzontale. Tuttavia, non ¢ questa I’in-
tenzione che costituisce il superamento trascendentale.

Il superamento, se inteso in senso trascendentale, ¢ atto e 'atto ¢ 'in-
tentio veritatis, ossia |’ intenzione che si protende verso la verita.

Formalmente, ossia inevitabilmente, I’ intenzione viene ridotta a rela-
zione, quella che intercorre tra chi intende ¢ la verita intesa.

Trascendentalmente, invece, I’ intenzione di verita intende negare ogni
distanza dalla verita, perché solo nell’essere uno con la verita I'intenzio-
ne diventa vera come intenzione e diventa vera proprio perché viene meno
in quanto altra dalla veritd medesima.

Lo spirito ¢, quindi, I’ azto che fonda ogni determinazione e tale atto si
rivela 'autentico essere del finito, la sua intentio veritatis: la spinta ad esse-
re veramente che struttura costitutivamente ogni determinazione finita.

Piu chiaramente: la struttura ontologica del finito non autorizza ad
intendere il finito come “qualcosa-che-¢” né ad ipostatizzarne la strut-
tura stessa, cio¢ ad intenderla come uno szatus, perché essa coincide con
U aspirazione ad essere, ¢ ad essere veramente, da parte del finito.

Orbene, tale aspirazione (tale anelito) ¢ appunto lo spirizo, il quale
viene inteso come a/tro dal suo fine, cio¢ dalla verita, solo se pensato for-
malmente, giacché trascendentalmente esso ¢ tutt 'uno con cio6 che costi-
tuisce la sua genesi nonché la sua destinazione.

Abbiamo specificato che, solo se I’ essere relativo viene colto a muovere
dal punto di vista dell’ essere assoluto, cio¢ del necessario, allora esso risulta
insufficiente a sé stesso. Certo, va ribadito che non ci si colloca ze/l"assolu-
to ¢, quindi, nemmeno ze/ suo punto di vista.

Quando, tuttavia, si coglie il limite del finito ¢ perché si ¢ andati oltre
quel limite che segna costitutivamente la finitudine e questo trascendi-
mento ¢ reso possibile solo dall’infinito, dall’assoluto, cosi che ¢ lecito
dire che ¢ iz virts dell’assoluto che si coglie il relativo o, usando altre



270 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

parole, solo dal punto di vista dell’assoluto ¢ possibile cogliere il finito
nella sua finitudine.

Cisi colloca, dunque, nel finito, ma il coglimento (la coscienza) del suo
limite costitutivo testimonia che la finitezza viene al tempo stesso anche
trascesa e trascesa in virtu dell’assoluto che, in quanto condizione in-
condizionata, consente alla coscienza di esprimersi come a##0, quindi di
emergere trascendentalmente oltre la dimensione empirico-formale.

E, come detto, anche questa emergenza, nella misura in cui essa stessa
si esprime in forma determinata, domanda di venire oltrepassata, athn-
ché il finito come tale possa perdersi nell’infinito, che ¢ la sua effertiva
salvezza.

Si potrebbero usare anche queste parole: alla luce del vero essere, cioe
dell’incontraddittorio, il determinato rivela la propria natura autentica,
che ¢ la contraddizione, cio¢ I'atto del suo contraddirsi e, dunque, del suo
trascendersi.

Qliando si parla dell’atto del contraddirsi, del resto, non si intende
che la determinazione prima si pone e poi si contraddice: si fa valere que-
sto modo di intendere ’atto solo se si fa valere ancora il punto di vista del
finito, ossia se ci si colloca dal punto di vista dell’inevitabile.

Se, di contro, si intende far valere il punto di vista dell’infinito, cioe
dell’innegabile — con le precisazioni piu volte espresse’ —, allora non si
potra non dire che la determinazione ¢ originariamente contraddizione,
dunque ¢ originariamente #0/ta, ossia ¢ un essere che si ¢ originariamente
¢ interamente risolto nel non-essere. Per questa ragione, solo I'infinito
(I’assoluto) ¢ veramente.

All’obiezione che, per contraddirsi, la determinazione deve in qual-
che modo essere, si deve rispondere, pertanto, affermando che cio ¢ vero
soltanto se si fa valere il punto di vista del/’inevitabile, ma non ¢ di certo
vero dal punto di vista del necessario.

Se si fa valere il punto di vista dell’inevitabile, ¢ non si pud evitare di
farlo valere per la ragione che il dato immediato (la determinazione) co-
stituisce il presupposto stesso del dire, di ogni dire, allora non si pud non
dire che la determinazione in qualche modo ¢, anche se il suo essere non
¢ Pessere assoluto, ma I’essere relativo, cio¢ ’essere condizionato.

1. Ilsenso ideale del porsi dal punto divista dell’infinito ¢ stato pili volte espresso. Tuttavia,
verra ripreso nell’Ottava Riflessione.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 271

E si deve aggiungere, non di meno, che ¢ precisamente tale essere con-
dizionato, connotante ogni determinazione, che, se viene colto nella sua
autentica essenza, si rivela atto spirituale, ossia intenzione di verita, inten-
zione di essere veramente, compiutamente, assolutamente.

Cio porta a concludere che I'azto del contraddirsi del determinato,
se pensato a muovere dal presunto essere del finito, cio¢ dall’inevitabile,
allora viene inteso come atto del togliersi del finito stesso.

Si parla, infatti, di “atto del togliersi” perché si presuppone che il fini-
to si sia posto e questa presupposizione costituisce [ ‘universo stesso dell’s-
nevitabile, e cio¢ il fatto che dal finito non si puo prescindere.

Di contro, se il finito viene pensato a muovere dall’innegabile, allora si
rivela 7/ suo non essere mai stato veramente, stante che solo ’assoluto vera-
mente é.

Ne consegue che, qualora si intenda mantenere I'espressione “atto’,
allora lo si dovra intendere come quell’ 220 che ha da sempre proiettaro il
finito nell’infinito, nell’essere autentico, nell’assoluto essere.

Il “finito”, insomma, ¢ veramente il passato di sé, un passato, tuttavia,
che non si é mai espresso in un presente.

Poiché¢, non di meno, nel dire non si pud non (inevitabilmente) ren-
dere presente anche cio che non é mai stato veramente (innegabilmente),
si userd, allora, questa espressione (e cioe si assumera il finito come se fosse
presente), pur nella consapevolezza del suo limite.

Quel limite di intelligibilita che, da capo, decreta che il finito si ¢ o7i-
ginariamente tolto nell’infinito, in modo tale che non é mai veramente
stato e il suo essere ¢ una mera presupposizione.

Poiché, ad ogni modo, non possiamo evitare di misurarci con esso,
pur consapendone il limite, allora parliamo di “proiezione” (nel senso
dell’espressione latina proicere: gettare avanti, oltre) del finito nell’infini-
to ¢ il medesimo concetto puo venire espresso anche mediante la parola
“innalzamento” od anche “elevazione”.

Le parole vanno scelte per la loro capacita di esprimere nella forma
migliore |’ intenzione, la quale tuttavia non ¢ esprimibile in tutto il suo
valore proprio per la ragione che il suo valore non ¢ propriamente “suo”,
ma di cio che essa intende e che, essendo assoluto, ¢ insemantizzabile.

Quando parliamo di “innalzamento” o di “elevazione” o di “invera-
mento” della determinazione, pertanto, dobbiamo tenere presente che



272 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

I'innalzamento/elevazione/inveramento non puo comportare il mante-
nimento della determinazione — come le parole indicherebbero -, dal
momento che mantenere la determinazione equivale a mantenere 'im-
mediatezza formale, ossia la falsa assolutezza.

Al contrario, se I'espressione che si usa deve significare 'effettivo su-
peramento dell’immediatezza formale, allora essa deve indicare che la
determinazione, se si muove dalla sua inevitabile presupposizione, non
puo non risolversi nell’atto che la spinge innegabilmente oltre sé stessa.

Che ¢ come dire: se si muove dall’inevitabile, I"innegabile puo espri-
mersi solo come atto del togliersi del finito. Se, invece, si muove dall’inne-
gabile, allora, poiché solo I'assoluto ¢ veramente, il finito si rivela non es-
sere mai stato, ancorché solo esso si presenti nella forma del dato di realta.

D’altra parte, perd, ¢ da sottolineare anche un altro aspetto.
L’inveramento non significa — come abbiamo cercato di dire in altre
occasioni — la cancellazione della determinazione immediata, cosi che si
dira che I’'inveramento non indica né la cancellazione della determinazio-
ne né il suo mantenimento.

Se la determinazione venisse cancellata, I’inveramento sarebbe una
nullificazione di cio che, invece, permane inevitabile e, dunque, non pud
venire cancellato sul piano empirico, del quale costituisce il presupposto:
il dato vale come cio su cui I'universo empirico-formale poggia.

Se, per altro verso, la determinazione venisse mantenuta e solo tra-
sportata ad un livello superiore, conservando il medesimo stazus che la
connota a livello empirico, allora non sarebbe un’autentica elevazione,
ma solo un apparente cambiamento di livello.

Al contrario, il cambiamento di livello ¢ effettivo se, e solo se, la de-
terminazione subisce un’intrinseca tmgformazione, che consiste nel suo
risolversi, appunto, in quell’afo che la spinge ad oltrepassare la dimen-
sione finita® e che costituisce il punto estremo cui il finito puo giungere se
lo si assume come punto di movenza.

Questo stesso “atto” puo venire indicato usando anche altre parole
(“intenzione” e “spirito’, soprattutto), perché di esso ¢ possibile cogliere
sfumature diverse e a muovere da punti prospettici diversificati, mediante

2. Nelle annotazioni al paragrafo 4 della Settima Riflessione, quando rifletteremo sulla
concezione hegeliana del finito e del vero, il tema verra ripreso.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 273

i quali ¢ possibile leggere 'universo delle determinazioni e il /imite che
lo connota, quel limite che il sapere, che coincide con 'assoluto essere,
consente di rilevare.

Lo stesso “sapere”, se lo si intende nel suo vero essere, ossia in guell es-
sere sapere che é tutt uno con lassoluto essere, non pud non venire inteso
come tale da esprimersi nell’ “atto di sapere”.

Il sapere autentico, infatti, lungi dal mantenere in sé la dualita, e cio¢
la necessita di un “saputo” per essere sapere (come la forma pretende),
vale invece come sapere proprio perché realizza ["unita di sapere e saputo.

Solo se si realizza tale unitd, infatti, il sapere ¢ effettivamente sapere,
perché la distanza con ¢i6 che domanda di essere saputo viene meno.

Ora, poiché I'unita di sapere e saputo deve venire pensata oltre ['u-
nificazione, se ne ricava che anche 'unita dell’atto deve venire superata
— stante che la determinatezza dell’atto, che funge da residuo inevitabi-
le nell’innegabile, impone la differenza dall’atto nell’atto stesso — onde
pervenire a quell’unita ideale in cui non soltanto sapere e saputo, ma an-
che, e piti radicalmente, sapere ed essere sono effettivamente uz medesi-
mo, in modo tale che ogni differenza sparisce.

L’unita di “sapere” ed “essere” puo venire formulata come “essere sape-
re di sapere di essere”, nella consapevolezza che il dire, il quale ¢ inevitabile,
mantiene quella dualita di sapere ed essere che I intenzione del dire, la quale
invece ¢ innegabile, intende togliere nell’unita che trascende ogni differenza.

Se il dire arriva ad affermare che essere e sapere sono coessenziali, giac-
ché il sapere non puo non essere ¢ 'essere non puod non sapere di essere,
di contro 'intenzione del dire, volta alla veritd, riconosce che i coessen-
ziali® non sono due, cio¢ non possono venire ridotti a complementari,
ma un’unica e medesima realtd: la realta dell’assoluto, che ¢ la vera realta
nonché la vera unita.

Ebbene, tale unita, che ¢ I"assoluto stesso, non puo venire determina-
ta, ma puo soltanto venire intenzionata. Se ne deve concludere, quindi,

3. Nella nota 6 della Seconda Riflessione abbiamo indicato come in Severino il concet-
to di “determinazione reciproca” metta capo alla dipendenza dell’un termine dall’altro, si
che essi, a rigore, si rivelano termini coessenziali. Abbiamo trattato il tema in A. Stella, G.
lanulardo, Reciprocal determination and the unity of distinct determinations in The Primal
Structure of Emanuele Severino, in «Eternity & Contradiction. Journal of Fundamental

Ontology, 2,3, 2020, pp. 52-70; DOL: 10.7346/c8&c-032020-05.



274 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

che anche il sapere, essenzialmente, é [ 'atto che intende la vera unita e che
in tale unita intende compiersi.

L’ atto di sapere, insomma, ¢ lo stesso atto di coscienza, ossia il trascen-
dere (sorpassare, oltrepassare) ogni limite, incluso il limite che connota e
costringe la coscienza empirica.

Tale atto ¢ intentio veritatis e I’ intenzione ¢ tale precisamente perché
intende essere #70 con la verita intenzionata: solo cosi lo spirito emerge
come vero spirito o, si potrebbe anche dire, come /z verita dello spirito.

Hegel esprime in forma mirabile questo nodo teoretico, che ¢ fon-
damentale: “Ma la coscienza ¢ per se stessa il suo concetto, ed ¢ quindi,
immediatamente, ['atto del sorpassare il limitato, e, poiché questo limi-
tato le appartiene, del sorpassare se stessa (Das BewufStsein aber ist fiir
sich selbst sein Begrifﬁ dadurch unmittelbar das hinﬂusgehen iiber das
Beschrinkte, und, da ibm dies Beschrankte angehort, iiber sich selbst)™.

Cio che ci sentiamo di aggiungere al passo di Hegel ¢ quanto segue.

Se ci si pone dal punto di vista dell’infinito (del ecessario), e lo si pud
fare solo idealmente, allora anche I'atto ¢ il proprio trascendersi, perché
solo I'unita, che & I’assoluto essere (1’assoluto uno), veramente ¢.

Per I'assoluto, insomma, [atto ¢ ancora una determinazione, ma é
quella determinazione che indica il togliersi di ogni determinazione, inclu-
sa quella stessa determinazione che é, appunto, [atto.

Se, invece, ci si pone dal punto di vista del finito, e cio ¢ inevitabile,
allora la coscienza dell’insufficienza a sé del finito induce come formula
estrema del dire quell’ atto che del dire intende valere quale trascendimen-
to: il trascendimento iz atto del finito, il quale si realizza oltrepassando
quel dire che pure rappresenta ed esprime (dice) I'oltrepassamento stesso.

3. Intenzione, sapere, verita

Una riflessione specifica merita il concetto di “sapere”, specie se consi-
p p p

derato iz relazione al fondamento, cioé all’assoluto essere. A tal fine, ri-

prendiamo e approfondiamo il discorso avviato nel precedente paragrafo.

4. GMW.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. cit., Vol. I, p. 72.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 275

Orbene, si ¢ soliti sostenere che il sapere sorge in forza della differenza,
giacché si afferma che, solo se si configura la relazione di sapere e saputo,
il sapere emerge come “sapere qualcosa” e non come “sapere nulla’, che
equivale ad un “sapere nullo”.

Secondo tale concezione, 'assoluto si troverebbe in questa alternati-
va: aut si differenzia da sé stesso e allora perviene a sapersi, ma cessando
di valere come unita e, dunque, venendo meno come assoluto; aus per-
mane un’unita autentica, ma allora si tratta dell’unita dell’assoluto esse-
re, che tuttavia non puo sapersi, perché per sapersi dovrebbe distinguersi
da sé stessa per diventare “oggetto” di sapere.

La conseguenza di una tale concezione ¢ duplice: nel primo caso, con
il sapersi Lassoluto nega quell’unita che dovrebbe connotarlo come intero
(concrel‘o, originario, immm’iato) ; nel secondo caso, [ assoluto essere non
coincide con ['assoluto sapere, cosi che si darebbero contraddittoriamen-
te due assoluti oppure, in alternativa, I’assoluto sapere, distinguendosi
dall’assoluto essere, ricadrebbe nel zon-essere.

A questa concezione, che definiamo “riduzionistica” stante il fatto
che riduce a funzione (dunque ad attivita) il valore dell’assoluto sape-
re (abbiamo cominciato a trattare il tema nel paragrafo 5 della Prima
Riflessione ¢ nel paragrafo 8 della Seconda Riflessione), si deve opporre
la seguente domanda: come deve venire inteso il sapere e, in particolare,
il sapersi, per non cadere nell’esito indicato ¢ cioe, appunto, nella coznce-
zione riduzionistica (funzionalistica)?

Ripartiamo da qui: il modo ordinario di intendere il sapere lo descrive
come una relazione, nella quale i due termini sono rappresentati dall’atti-
vita del sapere e dall’oggetto del sapere stesso.

In tal modo, se si parla del “sapersi” dell’assoluto, lo si intende come
il suo farsi altro a sé stesso, perché solo cosi si produce quella dualiti che
rende possibile 'esercizio dell’attivita su di un oggetto.

Se non che, l'oggetto che verrebbe saputo sarebbe, in questo caso, I'as-
soluto medesimo, in modo tale che il sapersi da parte dell’assoluto com-
porta il suo cessare di valere come un’unita, per la ragione che si esprime
come [ attivita del sapere sé stesso.

Se siassume questa concezione del sapere, alloral’assoluto come unita
non pud non distinguersi dall’assoluto come sapere, ammesso che possa
venire considerato “assoluto” cio che ¢ in sé diviso.



276 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Inoltre, anche ammettendo questa possibilitd, /assoluto essere, che ¢
uno con sé stesso, nella concezione indicata non puo non venire contrap-
posto all assoluto sapere, che invece prevede I’ alterita al suo interno perché
in questo modo varrebbe come mediazione (secondo la rappresentazione
che ne fornisce I'ordine formale).

La prima cosa che deve venire notata ¢ che, se il sapere ¢ inteso come
attivitd, allora esso presenta questo limite: il valere come una funzione e,
al tempo stesso, come un’entita, dal momento che la funzione si traduce
nella relazione ordinaria, in quel medio (quid medium) che si dispone tra
I’agente e Iagito.

La seconda cosa da mettere in luce ¢ la seguente: se il sapere ¢ altro dal
saputo, ¢ solo in forza di questa alterita il sapere puo valere come attivita,
allora il saputo non verra mai veramente saputo, proprio per la ragione
che, permanendo la differenza, il sapere non saprd mai pienamente (ef-
fettivamente) il proprio saputo.

Per chiarire meglio il concetto, diremo che il sapere che necessita di
un oggetto ¢ ridotto ad un sapere vuoto, astratto, dunque ¢, a rigore, un
non-sapere. O, in altri termini, si tratta di un attivita che pero é inattiva,
dal momento che non si esercita su alcunché.

Solo in forza della relazione al saputo, quindi, esso sembra diventare
sapere, perché il contenuto eliminerebbe il suo carattere astratto (vuoto),
ossia decreterebbe il suo valere come attivita effettiva.

Se non che, cio che merita di venire sottolineato & che, essendo esso
inizialmente non-sapere, nulla di estrinseco potri convertirlo effettivamen-
te in sapere.

Nel caso del sapere che abbisognasse di un saputo — e cio¢ nel caso in
cui si accettasse I’idea che il suo incontro con il saputo lo renda sapere —,
tuttavia, cio che non si pud dimenticare ¢ che comunque si avrebbe a che
fare con un’unificazione, e non con una vera unita.

L’unificazione, infatti, sintetizza il non-sapere, assunto come un sape-
re ancora astratto, e 'oggetto del sapere, assunto come quel saputo, cio¢
quel contenuto, che renderebbe concreto il sapere.

Il fatro ¢, perd, che anche il saputo, disgiunto dal sapere, non potreb-
be che essere, esso stesso, astratto, cosi che non si vede come la sintesi di
due astratti possa produrre un concreto.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 277

Non si comprende, in breve, come i/ non-sapere possa diventare sapere
in forza di un’aggiunta ad esso estrinseca, dal momento che, in questa
concezione, sarebbe proprio I’ a/fro dal sapere (il contenuto) che dovreb-
be diventare I’essenza stessa del sapere medesimo.

Il sapere, per contrario, é vero sapere solo allorché quella dualita, di
sapere e saputo od anche — come vedremo — di sapere ed essere, viene
meno a sé stessa, cosi che si impone I"unita: solo nell’unita la differenza
del sapere dal saputo viene tolta e il sapere diventa, appunto, vero sapere.

Allorché il saputo ¢ veramente saputo, questo ¢ il nodo cruciale, la
dualita cede il passo all’unita e si realizza il vero sapere o, altrimenti det-
to, si realizza quel sapere che é verita perché é unita.

In base a quanto detto, si impone la necessita di ripensare anche il
sapersi del sapere.

Ebbene, se il sapersi viene inteso come un “sapere s¢” da parte del sa-
pere, allora la dualita si ripropone e, per quanto si intenda affermare la
medesimezza di sapere e saputo, tuttavia una qualche differenza tra di essi
non pud non venire richiesta affinché 'uno possa distinguersi dall’altro
e contrapporsi ad esso.

Per lo meno, 'uno deve valere come soggezto e I’altro come oggerto del
sapere e cio ¢ sufficiente per negare la loro medesimezza.

Di contro, se di medesimezza tra sapere e saputo si intende parlare,
allora il sapersi non puo venire inteso come a#tivitd, ma come atto.

Solo I'atto, infatti, esprime ['unitarieta richiesta dalla medesimezza e
attestante la medesimezza stessa’.

L’atto, si potrebbe anche dire, costituisce il punto di svolta: 1a dimen-
sione finita dell’attivitd, essenzializzandosi nell’azto, vale come Iinten-
zione che proietta il sapere oltre la finitezza, verso quell’assoluta unita
che realizza il sapere autentico, ossia il sapere assoluto.

Il centro della questione consiste, quindi, nell’intendere il sezso per il
quale "assoluto essere ¢ anche assoluto sapere.

5. Sull’unitariet dell’atto abbiamo insistito — a muovere dal paragrafo 11 della Seconda
Riflessione — e continueremo a farlo, stante che I'atto ¢ la forma estrema del finito, quella
forma che indica il togliersi innegabile dell’inevitabile muovendo, non di meno, dall’ine-
vitabile stesso.



278 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche
4. I sapersi del sapere come sapersi dell assoluto

Rileviamo che il sapersi del sapere non costituisce una delle possibil
modalita del sapere, una fra le altre, come se, invece di avere per oggetto
una cosa diversa da sé, il sapere avesse per oggetto s¢ medesimo®.

Intendere in questo modo il sapere ci sembra riproponga la conce-
zione ordinaria, che riduce il sapere ad attivita e che, pertanto, implica
che linterpretazione del sapere avvenga disponendosi dal punto di vista
dell’inevitabile e non dell’ innegabile, cio¢ del necessario.

Per cercare di mostrare la differenza che sussiste tra queste due in-
terpretazioni, diremo che intendere il sapere secondo la prospettiva del
necessario significa essenzialmente superare la concezione che lo assume
come attivita.

Certo, se il sapere viene colto collocandosi nel sistema empirico-for-
male, allora esso non pud non venire inteso come attivita e, quindi, la
differenza tra sapere e saputo non pud non permanere: € questo ¢, come
si diceva, inevitabile.

Il punto ¢ che, se si intende pervenire al vero sapere, allora non si puo
non trascendere la prospettiva dell’inevitabile, onde intendere il sapere
secondo la prospettiva del necessario, ossia dell assoluto stesso.

Se ci si muove intendendo collocarsi, almeno idealmente, in questa
prospettiva, allora non si potra non riconoscere che il sapere non é sapere
se non sa di essere sapere.

Il sapersi del sapere ¢, dunque, la condizione originaria del sapere, ¢
non il prodotto della presunta proprieta riflessiva attribuita ad esso.

Cio significa che, se il sapere non sapesse di esseve sapere, allora non
sarebbe sapere affatto.

Con questo approdo: il sapere di sapere non va pensato come un sape-
re che prima ¢ un sapere “vuoto” o “astratto” e poi, entrando in relazione
con s¢é stesso, ossia mediandosi, diventa “pienamente” sapere.

Questa concezione assume il sapere come un immediatezza che coin-
cide con la sua vuota astrattezza. L immediatezza che qui viene attribuita
al sapere, pertanto, ¢ un immediatezza formale (o empirica).

6. Riprendiamo la tematica introdotta nel paragrafo 11 della Seconda Riflessione.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 279

Il sapere di cui noi parliamo, invece, ¢ bensi immediato, ma I’'imme-
diatezza non va intesa nel senso precedente, ma come un’immediatezza
trascendentale, cio¢ come |a priori stesso del sapere.

I sapere, inteso come sapersi, ¢ dunque immediato perché é assoluto,
ossia perché é originario: il sapere ¢ tale solo perché ¢ in sé, cioe immedia-
tamente, sapersi.

E il sapersi sapere, insomma, che fonda il sapere e non viceversa, come
se il sapere astratto (vuoto) potesse valere quale condizione del sapersi.

Il sapersi sapere, colto nella sua immediatezza che ¢ la sua stessa ori-
ginarietd, configura la dimensione trascendentale, ossia innegabile, del
sapere; di contro, il sapere che si relaziona ai saputi configura la sua di-
mensione empirico-formale, che ¢ I'inevitabile del sapere.

Il sapere d’essere sapere, pertanto, non aggiunge nulla al sapere, ma
semplicemente esplicita in forma linguistica il suo essere trascendentale,
cioe assoluto, ciot originario.

Il sapersi vale, inoltre, come un’unita — e questo aspetto configura una
precisazione ulteriore — proprio per la ragione che appartiene all’essenza
del sapere sapersi tale e non ¢’¢ alcuna necessita della differenziazione di
sapere e saputo, cioe dello sdoppiamento del sapere.

Il saputo, insomma, ¢ #u¢ ‘uno con il sapere nonché zolto in esso, per-
ché il sapere ¢ trasparente a sé stesso, uno con sé stesso, ossia ¢ sé stesso in
quanto sz di essere sapere.

%el “di” sembra introdurre oggetto del sapere, cio¢ il saputo, ma
solo perché il linguaggio non riesce ad esprimere I'unita se non nella for-
mula “unita di”

Il “di essere sapere”, potremmo anche dire, ¢ I oggettivazione che il lin-
guaggio impone al sapere nell’a#z0 del suo sapersi, ma il sapersi indica
U emergere del fondamento originario, cio¢ dell’unita assoluta del sapere,
oltre 'oggettivazione decretata dal dire.

Abbiamo detto infatti che, se il sapere ignorasse di essere sapere, allo-
ra non sarebbe sapere affatto. E cid conferma che /a precisazione “di essere
sapere” nulla aggiunge al sapere.

Che ¢ come dire: se il sapere formale necessita di un oggetto per essere
sapere, il vero sapere ¢ sapere che, risolvendo in sé l'oggetto, sa di essere



280 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

talee questo sapere di essere sapere éil sapere vero, ossia il sapere assoluto, in
quanto non abbisogna d’altro per essere.

Nell’unita trascendentale o assoluta, sapere e saputo o coscienza e suo
oggetto nonché sapere ed essere si rivelano un medesimo, cioe I'assoluto
stesso, ossia il concreto autentico, che ¢ limpossibilita di disgiungerlo, se
non mediante un’analisi astratta.

E vaaggiunto anche qui: /’identita dell"assoluto non puo venire confu-
sa con I'identitd determinata, che appartiene all’universo empirico-for-
male. Quest’ultima identita poggia intrinsecamente sulla differenza, cosi
che ¢ strutturalmente duale.

Di contro, I'identita dell’assoluto ¢ vera identita perché ¢ autenticamen-
te una con sé stessa nonché autenticamente autonoma e autosufficiente: essa
vale come condizione incondizionata e originaria perché coincide con I'o-
riginarietd del vero sapere, che ¢ intrinsecamente e immediatamente sapersi.

Cio consente un’ultima precisazione. Abbiamo detto che, per indica-
re il fondamento, possono venire usate molteplici parole stante il fatto,
appunto, che ci si colloca nell’ordine dell’inevitabile e, quindi, non si
puo evitare 'uso del linguaggio, pur nella consapevolezza del suo limite
costitutivo.

Le parole che possono venire usate sono: fondamento, assoluto, esse-
re, originario, unit, condizione incondizionata, sapere trascendentale.
Ma anche “veritd”.

Ebbene, si usa la parola “veritd” proprio per indicare [’identita di asso-
luto essere e assoluto sapere.

Con la parola “veritd” precisamente guesta unita si intende indicare e
cio significa che I'assoluto, colto a muovere dal finito, puo venire detto
in vario modo, a seconda delle prospettive mediante le quali ci si volge
ad esso.

Se non che, il fine del dire (delle molteplici parole) é unico e consiste
nell’indicare quell’assoluto che ¢ anche la vera unita.

A muovere da tale fine, nel quale idealmente ci si colloca e dal quale si
intende rileggere I’itinerario che conduce alla verita, ¢ possibile cogliere
senso e valore dell’itinerario stesso: perdersi in quella verita che decreta
lautentica salvezza.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 281

Annotazione

Cisembra importante ricordare qui il famoso passo di Hegel, comparente nella
Fenomenologia dello spirito, nel quale si definisce come debba venire intesa la
veritd. Scrive Hegel: “Secondo il mio modo di vedere che dovra giustificarsi
soltanto mercé I'esposizione del sistema stesso, tutto dipende dall’intendere e
dall’esprimere il vero non come sostanza (Substanz), ma altrettanto decisamen-
te come soggetto (Subjeke)”’.

Ecco, a noi sembra che Hegel intenda il vero come sintesi di due “qualitd”: il
vero ¢ sia “essere” che “sapersi’, ossia ¢ sintesi del momento oggettivo, espresso
dall’essere sostanza, e del momento soggeztivo, espresso dal suo sapersi.

Hegel qui definisce tale sapersi come “il movimento del porre se stesso™ da par-
te del vero, ma questo movimento si precisera poi come il suo stesso “sapersi”.
Cio che noi discutiamo ¢ proprio il mantenere le due qualitd come distinte,
cosi che esse risultano soltanto unificate.

In quanto tali, esse permangono due determinazioni e cid comporta non sol-
tanto che il vero, il quale anche per Hegel coincide con Iassoluto (“I’Assoluto
solo ¢& vero, o il Vero solo ¢ assoluto™), viene determinato, ma che viene altresi
essenzializzato nella forma della relazione.

Noi proponiamo, invece, una diversa concezione, che intende il vero come #i-
ta. In tal modo, se ci si pone dal punto di vista del determinato, allora I'unita
viene comunque ridotta ad unificazione e I'essere viene distinto dal sapere.

Se, di contro, si intende cogliere I’assoluto dal punto di vista dell’assoluto stes-
so — pur nella consapevolezza che solo all’assoluto ¢ riservato iz efferti questo
privilegio, ma noi vogliamo sottolineare I intenzione che essenzializza tale co-
glimento —, allora I'unificazione non potra non essere oltrepassata, onde per-
venire a quell’unita nella quale la differenza viene meno, cosi che oggettivo e
soggettivo si realizzano nell’uno.

Del resto, che la formula “unita di” sia in s¢ mantenimento di quella differenza
che dovrebbe venire superata, ebbene questa consapevolezza viene espressa dallo
stesso Hegel:

Cosi le espressioni: unita di soggetto e di oggetto, di finito e di infinito, di es-
sere € pensare ecc., hanno I’inconveniente che i termini soggetto, oggetto, ecc.
significano cio che essi sono al di fuori della loro unita; e nell’unita, quindi, non

GW.E. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. cit., Vol. I, p. 13.
Ivi, p. 14.
Ivi, p. 67.

0 o



282 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

sono da intendersi cosi, come suona la loro espressione: altrettanto il falso, non
pitt come falso, ¢ un momento della veritd™’.

In questo passo si mette in luce la necessita di intendere bene 'espressione
“unita di”. Per Hegel il modo giusto di intenderla ¢ pensare i termini che la co-
stituiscono come frasformati rispetto al loro valere come distinti. In tal senso, il
falso diventa momento della verita non valendo pitt come falso.

Noi domandiamo: se il falso, in quanto momento della verita, non ¢ piu il falso,
allora in quale senso esso presenta una propria identita, che in qualche modo
lo conserva e impedisce il suo togliersi nella verita per risolversi totalmente
(interamente) in essa?

Proprio in ragione di questo suo conservarsi, i momenti permangono due, per
lo meno se si esamina la cosa da un certo punto di vista che per noi configura
Uinevitabile.

Di contro, se la cosa viene esaminata da un altro punto di vista, che per noi ¢
Uinnegabile, allora la dualita si supera nell’unita, in modo tale che nell’unita,
che ¢ il vero, il falso non puo6 non togliersi. L’ unita, pertanto, non puo non
venire distinta dall’ unificazione, che ¢ ancora una relazione e, quindi, mantiene
la differenza (dualitd).

Orbene, cio che intendiamo sostenere ¢ che, anche per Hegel, vale — ancorché
non venga direttamente tematizzata — la differenza teoretica di unita e unifi-
cazione e, se la loro differenza viene espressa nei termini della relazione, allora
I'unificazione puo venire definita una “relazione ordinaria” mentre I’ unita ¢ una
“relazione immediata’, perché quest’ultima ¢ una relazione cosi intrinseca che
i termini cessano di essere due e si tolgono nell’unita. In tal modo, la relazione
viene meno a sé stessa.

Che ¢ come dire: se 'unitd non pud venire ridotta all’'unificazione, qualora
quest ultima venga intesa come una relazione ordinaria, per converso, se la rela-
zione viene intesa come “relazione immediata’, allora essa non indica pit la rela-
zione ordinaria, ma la vera unita.

Quanto detto emerge con chiarezza se si tiene conto del fatto che piti volte, sia
nella Fenomenologia sia in altre opere, Hegel specifica che i termini che si con-
nettono intrinsecamente sono vincolati da una “relazione immediata’.
Tornando dunque al passo della Fenomenologia citato in precedenza, e nel qua-
le viene indicata la necessita di intendere adeguatamente il concetto di “unitd’,
rileviamo che, se sostanza e soggetto cosi come soggetto e oggetto, finito e in-
finito, essere ¢ pensare, ma anche vero e falso sono intrinsecamente vincolati,

10. Ivi, pp. 31-32.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 283

allora essi configurano #z’unita e I'unita puo venire espressa anche dalla for-
mula “relazione immediata”

Il punto ci sembra non soltanto di notevole rilevanza teoretica, ma anche di
indubbia pregnanza ermeneutica. Ci aiuta, infatti, a comprendere come, per lo
meno in certi frangenti — che sono poi quelli che noi giudichiamo piti significa-
tivi —, Hegel intenda il superamento della separatezza (differenza, dualita).
Inoltre, ci aiuta a comprendere che la “sintesi immanente”, che egli contrappo-
ne alla “relazione estrinseca”, puo venire intesa, se pensata nel suo autentico
significato speculativo, come “relazione immediata’.

Non sara inutile ricordare che, sempre per Hegel, I'intelletto si caratterizza pre-
cisamente come “I’attivita del separare”?, laddove la ragione emerge, appunto,
come il superamento della separatezza: “L’intelletto determina e tien ferme le de-
terminazioni. La ragione ¢ negativa e dialettica, poiché dissolve in nulla le deter-
minazioni dell’intelletto™3.

Nella Prefazione alla Fenomenologia, egli descrive cost il superamento della se-
paratezza: “Il circolo che riposa in sé chiuso e che tiene, come sostanza, i suoi
momenti, ¢ la relazione immediata”'4,

L’espressione “relazione immediata” acquista, dunque, un indubbio valore teo-
retico. Con essa, infatti, Hegel intende una relazione cosi cogente che i termini
vengono risolti nell’unita.

Questo dimostra che I'unita puo venire indicata anche a muovere dalla rela-
zione. Cio6 equivale a dire che non si configura soltanto la riduzione dell’unita,
quando la si intende come unificazione e cio¢ come relazione ordinaria, ma
anche, per cosi dire, la promozione ad unita della relazione, allorquando essa
viene intesa, appunto, come “relazione immediata’.

Che sia cos}, lo si evince anche da un altro passo, che giudichiamo esemplare per
il discorso che stiamo svolgendo e che compare sempre nella Fenomenologia, al-
lorché Hegel parla dello “spirito certo di sé” e “dell’anima bella”. Il passo ¢ questo:

Ma nel compimento della coscienziosita togliesi la differenza della sua coscien-
za astratta e della sua autocoscienza. Essa sa che la sua coscienza astratta ¢ ap-
punto guesto Sé, questo esser-per-sé certo di sé; sa che nell’ immediatezza del
rapporto (in der Unmittelbarkeit der Bezichung) del Sé allo in-s¢, [...] ¢ tolta
appunto la diversita (die Verschiedenheit aufgehoben isz). Rapporto mediatore

11. Il temadella differenza tra “relazione estrinseca” e “sintesi immanente” in Hegel ¢ stato
trattato nella annotazione terza del paragrafo 4 e nel paragrafo 5 della Quinta Riflessione e
verra ripreso nel paragrafo 10 dell’Ottava Riflessione

12. GW.E. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. cit., Vol. I, p. 25.

13. GW.E Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit.,, Vol. I, p. 6.

14. GW.E Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. cit., Vol. 1, p. 25.



284 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

(Beziehung ist eine vermittelnde) ¢ infatti quello nel quale i due membri non
sono unum atque idem, ma son 'un per I'altro un Altro e unita solo in un terzo;
ma rapporto immediato, in effetto, non significa altro che I'unita (die unmittel-
bare Beziehung aber heift in der Tat nichts anderes als die Einbeit)".

I passo si inserisce nel tema del “togliersi della differenza’, la quale, in questo
caso, sussiste tra la coscienza astratta e 'autocoscienza: il compimento della
“coscienziositd’, infatti, si realizza quando “togliesi” (si toglie) la “differenza”
indicata, che ¢ altro modo per indicare il superamento della separatezza.
Riteniamo di notevolissimo interesse il fatto che qui non si fa riferimento al
mantenimento della differenza, come accade nella relazione ordinaria (nella
quale, appunto, la differenza permane tra i due termini affinché essi costituisca-
no la relazione), bensi al togliersi della differenza e questo “togliersi” non puo
non comportare il venir meno dei termini stessi e il realizzarsi dell’unita che ¢
la “coscienziositd”

Ebbene, questo venir meno della differenza viene descritto dallo stesso Hegel
proprio come un rapporto che valga per la sua immediatezza.

Da una parte, dunque, si pone il “rapporto mediatore (Beziehung vermittelnde)
che ¢ “quello nel quale i due membri non sono unum atque idem, ma son 'un per
Ialtro un Altro e unita solo in un terzo”. Dall’altra, si pone la vera uniza.

Il rapporto mediatore, pertanto, ¢ il rapporto ordinario, quello nel quale cia-
scuno dei due termini ¢ altro dall’altro, ossia quello nel quale la differenza per-
mane e non si realizza I unum atque idem.

Se 'unita in questo caso si pone, allora si pone solo in un terzo termine, che non
puo essere né 'un termine né l'altro e neppure il loro nesso: il nesso non puo valere
quale unita proprio per la ragione che ¢ tale nel postulare la differenza.

L’ unum atque idem, ciot la vera unitd, si puo porre solo nel venir meno della
differenza, che Hegel definisce un “terzo membro”. Ci si potrebbe chiedere per
quale ragione egli usi questa espressione. La nostra ipotesi ¢ che la usi solo per
differenziare il “terzo membro” dagli altri due nonché dal loro nesso.

A nostro giudizio, a rigore, non si tratta di un “membro’, cio¢ di un termine, ma
di un atto: I'atto del mediarsi dei termini, che ¢ unico e medesimo per entrambi.
In questo senso, ¢ possibile dire che I'atto ¢ un terzo rispetto ai primi due mem-
bri, anche se il definirlo “membro” non permette di coglierlo nella sua irriduci-
bile emergenza sui termini, ai quali dunque non puo venire assimilato.

Questa nostra interpretazione — che si basa sulla concezione che andiamo
proponendo — ci sembra avvalorata proprio dalla definizione che Hegel da del

»
5

15. GW.E. Hegel, Fenomenologia dello spirito; trad. it. cit., Vol. II, p. 182



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 285

“rapporto immediato”: “ma rapporto izmmediato, in effetto, non significa altro
che l'unita (die unmittelbare Beziehung aber heist in der Tat nichts anderes als
die Einbeit)”.

Allorché si parla di rapporto immediato, pertanto, non si puo non intendere I’ -
nita, stante che 'immediatezza indica il riferirsi strutturale e costitutivo di ciascun
termine, il quale, in virtt di questo riferirsi, supera sé stesso e si fa 7o con il rife-
rirsi dell’altro termine.

Questo atto ¢ la stessa intentio veritatis che anima ogni finito: I’intenzione di
scomparire nella veritd onde essere 70 con essa.

In conclusione, si potrebbero svolgere almeno due considerazioni.

Per la prima, risulta lecito affermare che, anche in Hegel, ["unita non ¢ siste-
maticamente ridotta ad unificazione, cio¢ alla relazione intesa come costrutto.
In alcune circostanze, anche se meno frequenti — merita ribadirlo -, avviene
il contrario, nel senso che /z relazione si eleva ad unita, configurandosi non
pilt come il mantenimento della differenza, ma valendo viceversa come il suo
superamento.

Per la seconda, risulta lecito affermare che il “rapporto immediato”, di cui parla
Hegel, in effetti corrisponde alla “coessenzialitd” di cui abbiamo parlato a pit
riprese: in entrambi i concetti, infatti, ['esizo é che [uniti emerge a muovere dal-
la dualita rappresentata dalla relazione.

S. Intenzione e relazione

L’intentio veritatis, dunque, ¢ un tendere alla verita, senza la pretesa di
inglobarla. Nel momento in cui la verita venisse determinata, e cio¢ in-
globata, essa cesserebbe di essere assoluta e, inoltre, la ricerca risulterebbe
compiuta, conclusa.

Di contro, la differenza che sussiste tra il cercato — e cio¢ la verita — e
il trovato — e cio¢ 'opinione, ossia le molteplici conoscenze ottenute a
muovere da molteplici punti di vista — rende inesauribile la ricerca stessa,
la quale, quindi, ha un compimento solo intenzionale, cio¢ ideale.

Che cosa intendiamo dire? Che |’intenzione non & una relazione, in-
tesa in senso ordinario, e che la verita ¢ I’ esigizo della ricerca, senza poter
mai venire intesa come |’ esatto.



286 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Quest’ultimo, infatti, configura “cio che corrisponde” all’esigenza di
chi cerca e, quindi, non soltanto ¢ determinato, ma altresi ¢ calcolato nella
sua corrispondenza agli assunti.

Le verita che corrispondono agli assunti sono verita relative e I’ esatto
¢ il participio passato del verbo “esigere”: la lingua italiana, modellandosi
sull’espressione latina exigere, tende ad indicare che ogni esigenza, prima
o poi, verra soddisfatta.

Ebbene, I'uso dell’espressione “esigito” sta ad indicare, invece, che la
verita non ¢ un risultato cui si possa di fatto pervenire, ma vale come il

fondamento della ricerca, quel fondamento del quale si intende sottoli-
neare il valore ideale (intenzionale), proprio perché la veritd permane un
ideale cui tendere, non un risultato che possa esattamente, quindi fattual-
mente, soddisfare I'esigenza.

Come abbiamo detto piti volte, questo ¢ il senso in cui intendiamo la
verita: essa ¢ cio che evoca e orientalintenzione, la quale si protende verso
laverita intendendo compiersi in essa. Il vero, pertanto, ¢ I’ esigito, non un
esatto: non v’¢, insomma, un esattore della verita.

Certo, la ricerca, intesa come ricerca filosofica, cio¢ come ricerca di veri-
ta, non puo prescindere dalla sua struttura formale, che ¢ costituita dalla 7e-
lazione intesa come costrutto. Questo costituisce | inevitabile della ricerca.

Ogni procedura, infatti, puo venire pensata come una relazione che si
costituisce tra un punto di movenza e un punto di arrivo, fermo restando
che le tappe intermedie possono variare da 0 a 7, dove # ¢ un numero
finito, se la procedura ha una conclusione.

La relazione, pertanto, vincola all’assunto (presupposto) le tappe che
seguono, in modo tale che I’assunto ipoteca inesorabilmente la ricerca.

Laregola dell’assunzione, del resto, ¢ la prima regola di ogni procedura,
non soltanto del calcolo proposizionale, che ¢ una delle forme in cui si ar-
ticola la logica formale contemporanea: senza un assunto non si procede.

Se non che, se si intende ricercare la verita, non si puo accettare di
subordinarsi al presupposto.

Quest’ultimo, infatti, o ¢ vero — se non che, come potrebbe essere
vero un presupposto? —, ma allora non ha senso che si proceda oltre di
esso; oppure ¢ non-vero, ma allora la ricerca non potra indirizzarsi verso
la verita, partendo da una premessa che la nega.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 287

La procedura ordinaria, che poggia sulla relazione, si trova, inoltre,
nella necessita di reificare il fine della ricerca stessa. Quest’ultimo viene
comunemente assunto come una qualsiasi altra tappa, giacché, incluso
anch’esso nella relazione, scade a suo termine.

Infine, la procedura assume il significato di un progressivo avvicina-
mento all’obiettivo: 'avvicinamento si delinea come un percorso che
si colloca tra due punti, dei quali il secondo, che viene definito “fine”
(“obiettivo”) della ricerca, non ¢ stato ancora raggiunto — se fosse stato
raggiunto, la ricerca sarebbe venuta meno (si sarebbe conclusa) —, ma ¢
stato in qualche modo oggertivato, afinché possa venire conseguito al
termine della ricerca stessa.

Il fine, insomma, ancorché non raggiunto, viene, per cosi dire, intra-
visto in lontananza, cosi che esso funge da termine di riferimento, perché
consente di definire sia il tragitto che ¢ stato percorso sia il tragitto che si
dovra ancora percorrere.

Proprio per questo motivo, esso risulta posto in forma di ipostasi e
vale come termine della ricerca, la quale puo venire essenzializzata, lo ri-
petiamo, nella forma della relazione: i relati si specificano come estremi
(punto di partenza e punto di arrivo) rispetto ai quali il cercante si trova
in un punto intermedio.

Tuttavia, si deve rilevare innanzi tutto che la struttura formale non ¢ af-
fatto intelligibile, proprio per il suo costituirsi come costrutto relazionale.

Infatti, il costrutto che la relazione, intesa come medio, configura
non fa che conciliare la reciproca indipendenza dei termini, essenziale
al mantenimento della loro differenza, con la loro reciproca dipenden-
za, essenziale al loro valere come termini di una relazione. Nella Quinta
Riflessione abbiamo trattato il tema della relazione e ad essa rinviamo.

Tanto meno la relazione puo venire considerata “originaria’, giacché
I originario, ossial’ essere o la verita, non ¢ una struttura, cio¢ non si espri-
me nella forma di un costrutto, per la semplice ragione che in tal modo
“originaria” risulterebbe la molteplicita, la quale invece richiede I'unita
per costituirsi.

L’unita, del resto, non legittima la molteplicita, ma consente di ri-
levarne il limite di intelligibilita, una volta che la molteplicita sia stata
presupposta.



288 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

%ell’unité che, invece, pone la molteplicita non ¢ la vera unita, che
potremmo definire I’ unita metafisica, I’ uno di cui non v’e secondo — cosi
che il “due”, a rigore, non puo derivare da tale unita —, ma ' unita nume-
rica, 'uno-dei-piti-di-uno, che postula a sua volta la molteplicita in un
circolo che non puo non rivelarsi vizioso.

La struttura formale, che si vorrebbe considerare addirittura originaria
(per esempio, secondo gli intendimenti di Severino), non pud non (zeces-
sariamente, innegabilmente) venire colta, dunque, nel limite di intelligibi-
lita che la caratterizza e, per questa ragione, non puo non venire trascesa.

Oltrepassare la struttura formale significa, pertanto, restituire alla
ricerca il suo autentico valore, che coincide, appunto, con il suo essere
intentio veritatis.

Se formalmente, cio¢ inevitabilmente, anche la ricerca di verita si di-
spone come una procedura, quindi in forza della relazione ordinaria, di
contro il suo valore, che ¢ innegabile, risiede nell’intenzione evocata dal
vero e al vero orientata.

Quanto detto potrebbe venire espresso anche nei seguenti termini:
nella ricerca di sapere — e la ricerca di verita ¢ ricerca di sapere — non si
puo ipostatizzare il fine, cio¢ la verita stessa: si saprebbe, infatti, che cosa
¢ verita prima ancora di svolgere la ricerca. Ammesso, senza concederlo,
che la verita sia una “cosa” e che la ricerca valga come una “relazione”,
secondo il modo ordinario di intenderla.

Di contro, il vero essere della ricerca di verita coincide, lo ripetiamo
ancora una volta, con I'intenzione e 'uso di tale parola ha una sua pro-
fonda ragion d’essere.

Con essa, infatti, si cerca di evidenziare che la fensione che spinge
verso il fine — che non puod non essere il vero — non va intesa nel modo
dell’ avvicinamento: se nell’avvicinamento il fine funge da punto non an-
cora raggiunto, ma oggettivato, nell’intenzione, invece, il fine ¢ presente,
senza perd venire reificato, ossia senza venire incluso come un termine,
come accade con la relazione.

Il fine vale come ideale immanente della ricerca, cio¢ come | ideale ver-
so cui I’intenzione si volge e che costituisce il fondamento della tensione,
ossia della spinta che tiene viva la ricerca.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 289

Un fine, inoltre, che coincide con la stessa origine, stante che la ricerca
¢, appunto, evocata e orientata dalla verita stessa.

La pretesa di descrivere il fine come interno o come esterno alla ten-
sione ¢ propria della rappresentazione (della considerazione formale), la
quale non puo evitare di ridurre a immagine anche I intentio veritatis.

Quest’ultima, pero, si specifica come tale proprio perché intende tra-
scendere il mondo delle rappresentazioni, che ¢ proprio dell’universo
empirico-formale.

Per la forma, quindi, tra intenzione e verita si instaura comunque una
relazione, che vincola entrambe e che finisce per determinare anche cio
che si richiede come emergente oltre ogni determinazione.

Per contrario, 'uso dell’espressione “intenzione” non puo venire di-
sgiunto dalla consapevolezza che la verita non ¢ interna o esterna alla ten-
sione da essa evocata, cosi che cio che emerge incoercibilmente ¢ la ne-
cessita di andare oltre le rigide categorie formali nonché oltre lalternativa
che struttura 'ordine della forma: auz vero, aut falso; aut determinato, aut
indeterminato; au¢ identitd, aut differenza, aut immediato, au¢ mediato,
come se ['un termine non si ponesse in forza del riferimento all’altro.

La consapevolezza che la verita, non potendo venire inclusa nella rela-
zione, non pud rappresentare neppure un corzo dell alternativa ¢ tutt’u-
no con la consapevolezza che la verita non ¢ interna all’intenzione né
esterna ad essa: la verita, non essendo oggettivabile, non é collocabile affatto.

L’impossibilita di collocarla, tuttavia, non nega il suo essere, giacché
essa ¢ necessariamente esigita (richiesta) da quello stesso ordine empiri-
co-formale (o, per usare altri termini, da quella stessa ricerca) che preten-
derebbe di inglobarla, pur richiedendola per la sua assolutezza, dunque
per la sua emergenza.

Se si parla di presenza della verita nell’intenzione, insomma, non si
intende una presenza empirico-formale, ma trascendentale, ossia il condi-
zionare che ¢ proprio della verita, la quale indirizza I'intenzione dopo
averla evocata.

Reciprocamente, I'intenzione non ¢ descrivibile nella forma della re-
lazione, la quale, anche nel suo valere come congiungimento dei relati,
mantiene un’insormontabile differenza (distanza) tra di essi.



290 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Cio che I’intenzione indica, a rigore, ¢ proprio 'esigenza di trascende-
re la distanza dal vero, la quale pud venire trascesa — e questo costituisce
il punto che va ribadito con forza — solo intenzionalmente (idealmente)
e mai fattualmente.

Se la distanza dalla verita vale come il presupposto della ricerca, ’inten-
zione che fonda quest’ultima ¢ proprio quella di superare tale presupposto,
perché solo negando la distanza dal vero la ricerca puo intendere di essere
vera come ricerca oltre che ricerca del vero e che soltanto nel vero si realizza.

Solo allorché la relatio viene meno come medio, dunque come costrutto,
essa si risolve effettivamente nell intentio e assume il valore dell’ azzo: 'atto
del trascendersi del determinato, che funge da presupposto della ricerca
nonché da tappa sulla quale essa poggia e della quale essa si costituisce.

Tale trascendimento non puo non investire la stessa intenzione, nella
misura in cui anch’essa mantenga una qualche determinatezza, dispo-
nendosi 4/ di qua dal vero, ma intendendo togliersi nell’al di la onde
coincidere con esso.

Allorché si parla della necessita che anche I’atto o I'intenzione si tra-
scendano, dal momento che anche essi mantengono una certa determi-
natezza, si fa riferimento al “trascendimento del trascendimento”.

Cio che deve venire notato ¢ che lespressione proposta non riesce
effettivamente ad indicare cio che, mediante il suo uso, si intenderebbe.

Si intenderebbe indicare il superamento del finito, ma parlando di
“trascendimento” il vincolo con cio che viene trasceso non pud non
permanere.

Il vincolo permane anche nel caso del “trascendimento del trascendi-
mento’, giacché il primo trascendimento (cio¢ quello che compare per
primo nella formula da noi proposta) poggia sul secondo per andare ol-
tre di esso, cosi che si rimane invischiati in un progressus in indefinitum:
trascendimento del trascendimento del trascendimento, e cosi via.

Se ne ricava che, anche in questo caso, 'intenzione del dire non puo
venire ridotta alla forma del dire stesso.

La forma non fa che riproporre, mediante il linguaggio, quella stessa
finitezza che ¢ propria anche dell’ universo empirico,laddove con I'espres-
sione “intenzione” si esprime, da un lato, la coscienza dell’impossibilita



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 291

Jattuale di andare oltre il finito; dall’altro, la coscienza del valore trascen-
dentale del coglimento del suo limite.

Il superamento del finito non puo non venire inteso, dunque, i senso
trascendentale. Esso, infatti, deve venire pensato alla luce dell’infinito:
quest’ultimo, oltrepassando il finito, consente la rilevazione del limite
che segna innegabilmente il finito. E tale limite, segnando il finito origi-
nariamente, nega non soltanto che il finito possa essere veramente, ma
altresi che possa mai essere stato.

Se pensato a muovere dal finito stesso, invece, il trascendimento non
puod non venire, in una qualche misura, determinato e la definizione/
determinazione, che meglio ne coglie I'intrinseco valore, lo definisce/
determina come “intenzionale” o, che ¢ lo stesso, “ideale”, precisamente
perché la coscienza del limite del finito non si traduce in un suo supera-
mento “fattuale”.

Per riassumere: intendere di andare oltre il finito costituisce il fine au-
tentico della ricerca, poiché ¢ in virtu di quel fine, la verita stessa, che il
finito ¢ stato colto nel limite che lo costituisce.

Proprio per questa ragione, la ricerca di verita risulta pervasa da una
dialettica che giudichiamo estremamente significativa.

Essa muove dalla presupposizione inevitabile del finito e intende in-
negabilmente andare oltre di esso, guidata da quella condizione incondi-
zionata, e quindi ideale, che ha consentito il 7ilevamento del limite e che
evoca 'intenzione del suo superamento, ancorché quest’ultimo finisca
poi, inevitabilmente, per ricadere nell’universo della finitudine qualora si
pretenda di determinarlo.

Dell’intenzione non va considerata, pertanto, la disposizione formale
(fattuale), che la costringe ancora nella finitezza, ma il valore ideale che
la spinge al di la di sé stessa, in quell’infinito che I’ha suscitata e che co-
stituisce il suo approdo.

La medesima dialettica, individuata nella ricerca di veritd, puo venire
ravvisata come costitutiva del pensiero, del quale Iintenzione costituisce
I’essenza.

Se il pensiero viene essenzializzato nell’intenzione di verita, allora
esso cessa di valere come attivitd dell’intessere nessi tra dati, presup-
posti come essenti, e assume il valore di quella vocazione all’infinito che



292 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

pervade il finito, giacché il pensiero solo la verita cerca e solo la verita
intende.

Il pensare, pertanto, altro non ¢ che lo spirizo stesso, in modo tale che
pensare e sapere non possono non indicare un medesimo, 'unita nella
quale I'intenzione si invera e la dualita sparisce.

E cosilideale diventa il senso autentico del fattuale, fino al punto che
nell’ideale il fattuale intende togliersi per essere veramente.

6. L alternativa e ['enunciato

Nel precedente paragrafo abbiamo parlato dell’ alternativa e abbiamo
cercato di mostrare che il sistema formale si fonda su di essa.

Proprio sull’alternativa il sistema formale pretende di far poggiare la
risposta alla domanda sulla determinatezza della verita, che noi neghia-
mo con forza, ma che ¢ sostenuta dalla grande maggioranza dei filosof1.

Costoro, infatti, pensano di poter inchiodare chi cerca la verita a que-
sta alternativa: la verita ¢ determinabile au# ¢ indeterminabile?

Per provare a rispondere alla domanda, rileviamo che ogni enunciato
dichiarativo puo venire considerato come la risposta ad una domanda'®
implicita, la quale costituisce I'ambito o il contesto in cui viene a collo-
carsi la risposta medesima e all’interno del quale essa acquista senso.

Nel caso che noi stiamo esaminando, la domanda, come detto, ¢ la
seguente: la veritd ¢ determinabile 2#¢ non lo ¢? La risposta puo essere:
si, ¢ determinabile; oppure no, non lo ¢.

La risposta, dunque, prende avvio da un’alternativa, cioe da una rela-
zione disgiuntiva esclusiva, per la quale risulta vero uno solo dei due corni
che la costituiscono.

Il primo punto che domanda di essere messo bene in luce ¢ il seguen-
te: la verita dell alternativa & assunta come se fosse fuori questione, ossia
¢ immediatamente e implicitamente presupposta (si veda anche la anno-
tazione seconda del paragrafo 4 della Settima Riflessione).

16. 1l valore della domanda in ambito filosofico viene mirabilmente espresso da Marino
Gentile, il quale ha individuato anche una formula icastica, particolarmente efficace, per es-
senzializzare la ricerca filosofica: la filosofia ¢ un “domandare tutto che ¢ tutto domandare”

(M. Gentile, Filosofia e Umanesimo, La Scuola, Brescia, 1948, p. 47).



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 293

Ebbene, da un certo punto di vista, alternativa ¢ formalmente inelu-
dibile (inevitabile): non si di alternativa all’alternativa.

Da un altro punto di vista, invece, essa non ¢ necessaria, ossia non ¢
incontraddittoriamente vera.

Non ¢ incontraddittoria, proprio perché si costituisce conciliando gli
inconciliabili, ossia i due corni che reciprocamente si escludono, ma che
Ialternativa pretende di inglobare in sé, facendoli coesistere.

Se, dunque, i corni vengono di fatto inglobati, cio che si ricerca — cio
che I'alternativa intende, proprio in quanto alternativa — ¢ sciogliere [al-
ternativa stessa e, dunque, essa intende eliminare sé stessa nonché la rela-
zione che la costituisce.

Tale eliminazione, che dovrebbe valere come il zogliersi della stessa
alternativa, si traduce formalmente nella scelta per uno soltanto dei due
corni che la costituiscono, perché solo uno di essi deve di diritto perma-
nere: uno soltanto dei due corni viene considerato vero.

Da questo punto di vista, non soltanto risulta contraddittoria I’al-
ternativa, in quanto conciliazione di inconciliabili, ma anche I'uscita da
essa: scegliere uno solo dei due corni equivale, infatti, a negare il punto di
partenza della stessa procedura, si che il risultato finisce per contraddire
il punto di movenza.

Inoltre, ciascun corno si pone perché si riferisce all’altro, cosi che la
determinatezza di ciascuno dei due enunciati — “La verita ¢ indetermi-
nabile” e “La verita ¢ determinabile” — si pone solo in quanto ['uno si
contrappone all’altro: essi, insomma, sono intrinsecamente connessi, se
considerati dal punto di vista formale, e cié non pud non comportare che
la scelta per uno dei due corni sia un superamento ancora contraddittorio
di quella contraddizione che é l'alternativa.

Assunta, non di meno, I’alternativa come inevitabile, e come pun-
to di movenza della procedura che intende concludersi con la scelta di
un enunciato, si puo rispondere con il primo o con il secondo enun-
ciato (sull'inevitabilita della scelta si veda il paragrafo 8 dell’Ottava
Riflessione).

Se si risponde con il primo enunciato, si costruisce una contraddizio-
ne, che sussiste tra la forma e il contenuto dell’enunciato stesso: si nega
la determinabilita della verita, ma si usa la parola “veritd” attribuendole,



294 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

quindi, un significato implicito ¢, dunque, determinandola. La verita vie-
ne determinata, se non altro come “indeterminabile”

Nel secondo caso, non si configura una contraddizione a una sola
condizione: a condizione di presupporre la veritd come relativa, cioe
come segnata da un limite.

Affermare che la veritd ¢ determinabile, dunque, non configura bensi
una contraddizione formale, ma una ben piu grave, dal punto di vista te-
oretico-concettuale, contraddizione strutturale (ferma restando, non di
meno, la contraddittorieta formale dell’enunciato dichiarativo in quanto
tale, per il suo affermare I'identita dei diversi: soggetto e predicato).

Porre tale affermazione, infatti, equivale a negare l'assolutezza della ve-
rita, che perd coincide con il suo essere autentico perché incondizionato.

Se, dunque, si afferma che la verita ¢ determinabile, si ha come neces-
saria conseguenza che il vero finisce per porsi perché si riferisce negativa-
mente al fa/so e sul falso viene a fondarsi. Questo, ormai lo sappiamo, ¢ il
destino di ogni determinato: poggiare sulla differenza.

Ebbene, se con il primo enunciato si configura una contraddizione
solo formale, perché investe il dire ¢ non la verita, di contro, con il se-
condo enunciato, si configura una contraddizione strutturale, perché si
nega cio che si richiede: si richiede che la verita sia assoluta, per essere
autentica, ma poi la si determina, per poterla strumentalizzare, ossia per
poterle far svolgere la funzione del fondare.

Sia scegliendo un corno sia scegliendo 'altro, il risultato sezzbra il me-
desimo: si cade in contraddizione.

Tuttavia, le due contraddizioni esprimono un diverso significato teo-
retico ¢ abbiamo cominciato a indicare tale diversita. Poiché il punto ¢
davvero molto importante, riteniamo necessario insistere su di esso.

La prima contraddizione (che si produce scegliendo il primo enuncia-
to) configura certamente una contraddizione formale, ma viene giustifi-
cata da un duplice ordine di ragioni.

Innanzi tutto, con il primo enunciato non soltanto non si nega I’as-
solutezza della veritd, ma, al contrario, si sottolinea con forza che, se la
veritd non ¢ assoluta, allora non ¢ verita affatto.

In secondo luogo, il primo enunciato sorge in virtt della consapevolez-
za che ci si colloca nell’ordine del discorso (nell'universo formale).



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 295

Se, pertanto, si intende affermare che la verita, per essere autentica e
valere quale fondamento, deve andare oltre tale ordine, che ¢ costituito
da determinazioni, allora ci si trova nella situazione di essere costretti
inevitabilmente a usare il linguaggio, anche per indicare la necessita di
trascenderlo, necessita che ¢ innegabile.

Torneremo sulla dialettica di inevitabile e innegabile, riferendoci an-
che a questo punto, nell’Ottava Riflessione.

Qui vogliamo aggiungere un’ulteriore precisazione: la contraddizio-
ne che struttura 'enunciato “La verita ¢ indeterminabile” ¢ legata all’im-
possibilita di trascendere il semantico sezanticamente.

E tuttavia, se si cerca un fondamento del sistema dei determinati, allora
I'enunciato, che abbiamo connotato come “primo’, non potra non venire
pronunciato, accettando, da un lato, I’ inevitabile contraddittorieta che lo
struttura e sapendo, dall’altro, il valore del coglimento del suo Zmite.

Cogliere il limite del linguaggio, da un lato, indica che il linguaggio
¢ stato trasceso dalla coscienza che lo ha oggettivato in virtu della verita
stessa; dall’altro, fa valere il fatto che, solo se il linguaggio ¢ colto nel suo
limite, ¢ possibile usarlo come uno strumento, evitando di farsi schiavi di
(di farsi strumentalizzare da) quello strumento che non si pud non usare.

Di contro, ignorando tale limite, si viene usati dallo strumento, piut-
tosto che usarlo. Come direbbe Platone, “noi [...] non siamo servi dei
discorsi, bensi i discorsi sono come servi nostri”Y.

La contraddizione del primo enunciato, dunque, ¢ la contraddizione
che struttura ogni enunciato (dichiarativo), il quale intende bensi riferirsi
alla verita (alla realta, all’oggettivit;‘l), ma poi pretende di riferire la veritd
(realtd, oggettivitd) al proprio modo di riferirla, cio¢ le impone i mod;
del dire, che non possono non alterare la verita nel suo essere autentico.

La caratteristica di ogni enunciato dichiarativo, quindi anche di quel-
lo che dichiara che “la verita ¢ indeterminabile”, consiste nel fatto che
intende bensi riferirsi alla verita, ma finisce poi per (prete;m’e di) riferire
la verita al proprio sistema di riferimento.

La scelta del secondo enunciato (“La verita ¢ determinabile”), invece,
genera una contraddizione nel concetto stesso di “veritd”, ossia riduce la
veritd a contraddizione.

17. Platone, Theactetus, 173 b-c; in Opere complete, Vol. 11, trad. it. cit., p. 131.



296 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

La veritd, infatti, viene vincolata inesorabilmente a cio che la deter-
mina e, dunque, da condizione incondizionata viene ridotta a status
condizionato.

Precisamente per questa ragione, la contraddizione che si produce
con il secondo enunciato non ¢ semplicemente formale, ma ¢ una con-
traddizione strutturale, perché nega la verita in cid che propriamente la
contraddistingue: la sua assolutezza.

L’esito non puo non essere questo: tra una contraddizione strutturale e
una contraddizione formale, legata al limite che intrinsecamente struttura
il linguaggio e che quindi ¢ inevitabile, non si pud non scegliere la secon-
da e pronunciare I'enunciato “La verita ¢ indeterminabile”

Si potrebbe affermare, per chiarire questo punto che ¢ cruciale, che
non é il discorso che pone la verita, come il discorso pretenderebbe, ma é /a
veritd che lascia emergere il limite del discorso, cio¢ del finito.

Precisamente per questa ragione, essa lascia trasparire anche il proprio
limite, nella misura in cui viene assunta come veritd relativa.

La verita, dunque, o ¢ assoluta o non ¢ verita affatto. L’assolutezza
della verita, inoltre, nega la sua determinatezza nonché la sua determina-
bilita, perché essa ¢ tale in quanto non dipende da altro. Se dipendesse,
dipenderebbe dalla non-verita.

La verita ¢ indipendente, cio¢ libera. In questo senso, essa non dipende
nemmeno dal discorso che afferma la sua indipendenza o la sua liberta.

Se, insomma, il vero non valesse quale condizione incondizionata, si
troverebbe nella situazione di venire condizionato da cio che esso non
puo non condizionare unilateralmente.

Tra fondamento e fondati, dunque, non puo instaurarsi una relazione,
perché la reciprocita che sussiste tra i termini della relazione negherebbe
per cio stesso | emergenza del vero.

N¢é I emergenza pud venire pensata come una relazione tral’emergen-
te e ciO su cui esso emerge: cosl pensata, si riproporrebbe quella recipro-
cita che ¢ la negazione stessa di ogni emergenza o di ogni verticalita.

L’emergenza, quindi, va pensata come il zegarsi di cio che non ¢ la veri-
ta, cosi che il vero non si oppone al falso, né si pone emergendo su di esso,
se non nel senso che il falso, come indica il suo etimo (falsum ¢ il participio
passato del verbo fallere), vale come cio che ¢ (gia) stato falsificato dal vero.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 297

Il falso ¢ tale perché il vero I'ha falsificato, cosi che esso ¢ un passato
senza un presente. Il vero, pertanto, falsifica non dopo che il falso si ¢ po-
sto come falso; il vero, piuttosto, ¢ la ragione che impone al falso di negarsi
e di negarsi originariamente.

Cosi come lessere ¢ la ragione che impedisce al non-essere di essere,
secondo la formidabile indicazione di Parmenide.

Quanto detto ci consente di precisare ulteriormente I’ originarieta del
sapere, che ¢ il suo coincidere con I assoluto essere.

Quel sapere che, infatti, ¢ preceduto dal non-sapere — una priorita,
dunque, solo cronologica — ¢ il “sapere astratto’, che si opina diventi con-
creto solo in forza dell’incontro (rapporto) con una qualche determina-
zione che viene assunta come suo contenuto, astratto anch’esso se posto

fuom’ e prima del rapporto stesso.

Abbiamo gia affermato che due astratti, uniti insieme, non possono
produrre un concreto.

Aggiungiamo qui che questo sapere, che necessita di un contenuto,
vige soltanto nell’ordine dell’inevitabile e, pertanto, non puo venire con-
fuso con il sapere z';megabi[e.

L’innegabilita del sapere autentico ¢ anche la sua originarieta nonché
la sua assolutezza. Tale assolutezza emerge se si considera che il non-sape-
re 0 é saputo, cosi che ¢ anche tolto, 0 non é, cosi che si risolve nel non-essere.

Cosi come il sapere non puo ignorare di essere sapere altrettanto il
non-sapere 7207 puo non ignorare di essere non-sapere.

Che ¢ come dire: il non-sapere, al pari del non-essere, ¢ il suo togliersi,
giacché ¢ tolto proprio in quanto “non-sapere”: il sapere, al pari del vero,
smaschera infatti quella contraffazione che ¢ il non-sapere e mette in luce
il suo coincidere con il non-essere.

Non essendovi un a/tro dal sapere, il vero sapere non puoé non essere
tutt 'uno con lassoluto essere, cosi che essere e sapere si rivelano un medesi-
mo: ’assoluto stesso.

La pretesa che lessere si differenzi (si medi in senso formale) per ge-
nerare il sapere, dunque, ¢ la riduzione dell’innegabile all’inevitabile: il
sapere originario viene cosi ridotto al sapere formale ed astratto.



298 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche
7. Intenzione e dialogo

Il valore dell’intenzione, la quale al valore si volge e nel valore si realiz-
za, emerge anche se si considera I'importanza che essa ha nel superare la
pretesa di possedere la verita.

Tale pretesa induce il soggetto a smettere di cercare e ad imporre agli
altri quella che egli considera la verita, ma che ¢ soltanto la sua opinione.

Chi per primo ci ha insegnato che il “cercato’, cioe la veritd, non ¢ il
“trovato’, cioe 'opinione, ¢ stato — come abbiamo gia ricordato — Socrate
con il suo famosissimo motto “so di non-sapere”.

Ebbene, il sapere di non-sapere costituisce il fondamento di ogni dia-
logo e su questo aspetto vogliamo ora riflettere.

Come abbiamo visto, il sapere consiste essenzialmente nel cogliere il
limite di cio che si sa e, quindi, ¢ sempre un emergere oltre il limite stesso:
un emergere oltre il saputo.

In questo senso, giova ribadirlo, i/ non-sapere necessita del sapere: se il
sapere non fosse, non si potrebbe cogliere il non-sapere, ossia non lo si
potrebbe riconoscere come tale.

Qui si impongono almeno due annotazioni. La prima concerne I’2-
simmetria che sussiste tra sapere e non-sapere. Tale asimmetria riproduce
in qualche modo "asimmetria che sussiste tra essere e non-essere, indica-
ta da Parmenide.

Si potrebbe aggiungere che, cosi come il non-essere ¢ la contraddizio-
ne stessa, dunque il suo contraddirsi, altrettanto il non-sapere, proprio
in quanto saputo, perde quella consistenza che lo opporrebbe al sapere e
diventa un momento del sapere stesso e che nel sapere si supera e si toglie.

Piti radicalmente, il non-sapere é da sempre tolto nel sapere, cosi come
il non-essere é da sempre tolto nell’essere.

La seconda annotazione ¢ la seguente: le concezioni naturalistiche
tendono ad affermare sempre e soltanto la priorita cronologica, per la qua-
le il sapere compare dopo il non-sapere.

Si pensi, ad esempio, all’acquisizione della conoscenza: si ¢ soliti
affermare che il bambino, magari appena nato, non sa alcunché; cre-
scendo, inizia a sapere, cosi che il sapere sembrerebbe comparire dopo il
non-sapere.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 299

Platone, invece, capovolge la prioritd. La capovolge, se non altro, in
forza della teoria della reminiscenza. Tale teoria ha, sotto un certo aspet-
to, valore mitopoietico, in quanto intende sottolineare che conoscere ¢,
a rigore, ricordare cio che ¢ stato gia visto dall’anima prima della sua
incarnazione.

Sotto un altro aspetto, tuttavia, essa ha un profondo significato teore-
tico, in quanto intende evidenziare che solo in virtl del sapere si puo ri-
conoscere uno stato, magari precedente, in cui non si sapeva, cosi che, al-
meno in questo senso, ¢ il sapere che fonda il non-sapere, e non viceversa.

Il sapere, contrariamente a quanto sostenuto dalle teorie naturalistiche,
non deriva dal non-sapere proprio perché ¢ il sapere che riconosce il non-sa-
pere e lo connota come tale: il sapere, dunque, ¢ originario e cio risulta anche
se si esamina il tema dal punto divista dell’ inevitabile, perché dal non-sapere
nulla deriva.

In virtt del sapere, il soggetto riconosce che le proprie conoscenze
sono sempre vincolate a premesse, ad assunti, a punti di vista, cio¢ sono
sempre relative. Ma egli cerca una verita che non sia ipotecata da presup-
posti, bensi che sia autenticamente incondizionata, cio¢ assolutamente
vera.

Se la verita ¢ la destinazione autentica del sapere, quest’ultimo ¢ il Juo-
2o teoretico in cui si pone la ricerca della verita e, piti radicalmente, in cui
la verita illumina la ricerca: ¢ possibile sapere di non-sapere solo perché
il sapere ¢ ispirato (condizionato) dalla verita stessa (dalla condizione in-
condizionata), cosi che nel suo punto sorgivo, come nella sua destinazione,
il sapere ¢ tutt’uno con la verit, almeno idealmente. E cio ¢ innegabile.

Il sapere ¢ unita con Uessere, stante che la contrapposizione di essere e
sapere é inintelligibile perché impedisce all’essere di sapersi e al sapere di
essere.

Precisamente per questa ragione riteniamo che anche in Platone si
riproponga I’identita di essere e pensare: il pensare non puo non cercare
Dessere, la vera realta, cosi che esso ¢ totalmente rivolto all’essere, onde
essere vero come pensiero; a sua volta, lessere ¢ per il pensare, perché solo
il pensare lo riconosce come essere e ne coglie il valore.

Se del pensare non si intende la sua vocazione all’essere, insomma, non
si coglie la sua intenzione costitutiva, che ¢ intentio veritatis: I'essenza del



300 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

pensare ¢ intenzione di veritd, intenzione che si volge al fondamento as-
soluto e che, pertanto, non si accontenta di verita relative.

Solo 'intenzione di veritd, infatti, spinge il pensiero oltre le 8¢,
onde pervenire alla verita assoluta e configurare "autentica ématiun.

Platone sa che la verita non ¢ tanto un contenuto della conoscenza,
quanto I’deale che la evoca ¢ la orienta, cosi che la dialettica che sussiste
tra vénaig (vodg) e Sidvoie ¢ la stessa dialettica che sussiste tral’intenzione
che fonda il pensare ¢ le forme con cui il pensare si dispiega.

Ebbene, tale dialettica costituisce I'essenza stessa del pensiero riflessi-
vo. Il pensiero ¢ riflessivo perché puod assumere sé stesso come oggetto del
proprio pensare e questa possibilita appartiene soltanto al pensiero.

Solo il pensiero, questo ¢ il punto, puo essere soggetto e oggetto al
tempo stesso, giacché, da un certo punto di vista, il pensiero in quanto at-
tivita, cio¢ il pensiero pensante, il pensiero-soggetto, emerge sul pensiero
che viene pensato, cioe sul pensiero-oggetto.

Da un altro punto di vista, tuttavia, il pensiero mantiene un’unita con
sé stesso e questa unita indica che il pensiero trascende 'universo delle de-
terminazioni, incluso sé stesso in quanto “differenza” di pensiero e pensa-
to, cio¢ in quanto attivita, per il suo essenzializzarsi nell’ atto di pensiero,
cio¢ nell’intenzione di verita, cio¢ nell’intenzione di essere #no con la
verita, onde non aggiungere o togliere alcunché ad essa.

L’intenzione di verita, pertanto, ¢ intenzione di perdersi nella verita,
per ritrovarsi autenticamente.

La proprieta riflessiva, va aggiunto, costituisce la genesi stessa della
coscienza, almeno dal punto di vista dell’inevitabile, perché consente al
pensiero di riconoscere sé nelle proprie forme oggettivate.

Platone, pur non parlando di pensiero riflessivo, ha gettato le basi per
il suo configurarsi, proprio perché ha indicato I'emergere della vénoig
(voig) sulla diavow e del sapere sul non-sapere, fornendo dunque impli-
citamente una prima spiegazione della proprieta riflessiva.

Il pensiero puo oggettivare il mondo, cogliendone il limite, precisa-
mente perché puo oggettivare sé stesso, cogliendo il proprio limite e, quin-
di, emergendo anche oltre sé stesso: trascendendosi.

Questo ci sembra il sezso del “sapere di non-sapere”, il quale, se colto
dal punto di vista dell’innegabile, vale come la condizione originaria in



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 301

virti della quale il non-sapere ¢ da sempre tolto, cosi che il vero sapere
non ¢ sapere “qualcosa’, e nemmeno sapere “sé medesimo” (dunque, non
¢ un’attivitd), ma ¢ quell atto che intente essere tutt uno con quell assoluta
unitd in cui ogni dualita ¢ venuta meno, inclusa quella che sussisterebbe
tra sapere ¢ non-sapere ¢ quella tra sapere ed essere (sapere e saputo).

Come abbiamo cercato di mettere in luce in precedenza, infatti, il
sapersi del sapere non ¢ qualcosa di diverso dal sapere, come se, senza il
“s¢” saputo, il sapere non fosse sapere, ma ¢ 'innegabile concretezza del
sapere, ossia il suo essere sapere proprio perché non mancante del saputo,
cioe¢ perché originariamente intero, appunto concreto.

In tal modo, anche la proprieta riflessiva viene superata dalla pro-
spettiva dell’innegabile, che intende il sapere come vera unita: il sapere
¢ concreto perché ¢ interamente sé stesso, ossia perché non soltanto non
necessita di venire integrato, ma altresi non puo accettare di farsi a/tro a
s¢ stesso senza negare la propria interezza che ¢ la propria concretezza,
ossia la propria assolutezza.

Tornando a Platone, non si pud non rilevare che egli ha consentito di
intendere la veritd come il fine ideale della ricerca e non come un dato, un
asserto, una teoria, che possano venire raggiunti mediante essa.

Non per niente, i dialoghi platonici si svolgono come riflessioni intor-
no ad un tema, ma tali riflessioni non hanno un’autentica conclusione,
come se consentissero di pervenire alla verita definitiva, alla piena verita
in ordine al tema su cui si dialoga.

Eppure, la verita assoluta ¢ proprio ci6 che si intende raggiugere con la
ricerca, perché non ci si pud accontentare di verita relative, le quali sono
vere se, ¢ solo se, sono veri gli assunti da cui si muove per giungere ad esse,
in un regresso che non puo non protrarsi all’infinito.

Con questa conseguenza: da un lato, la verita assoluta costituisce il
fine ultimo e ideale della ricerca nonché del dialogo che la esprime in for-
ma esemplare; d’altro lato, essa costituisce la condizione originaria della
ricerca stessa, perché solo la verita consente di rilevare cio che verita non
¢, ossia di cogliere il limite dell’opinione e delle certezze solo soggettive.

L’emergenza della verita oltre ogni determinazione e oltre ogni limite
trova paradigmatica espressione nel pensiero in atto.



302 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’atto di pensiero emerge oltre le proprie forme oggettivate e, proprio
perché le trascende, ne coglie il limite. Per questo suo trascendere il limi-
te, I'atto di pensiero (coscienza, sapere) fonda lo stesso dialogo.

Solo in virtt di un pensiero che sia autocritico perché in grado di
cogliere il proprio limite, del resto, ¢ possibile riconoscere il /imite della
propria opinione ¢, dunque, mettersi in gioco nel dialogo, non per affer-
mare la propria verita, che non ¢ veritd in quanto “propria’, ma per aprirsi
all’opinione dell’altro, alla ricerca della veritd autentica, che non pué non
emergere oltre i punti di vista.

8. Verita e dialogo

La verita costituisce, dunque, il tema fondamentale. La ricerca che in-
tende coglierla ha accompagnato I'uomo fin da quando ha incominciato
a pensare.

Inizialmente, la ricerca di verita si ¢ presentata in forma specifica,
cio¢ come ricerca della verita in ordine ad ambiti determinati ed a cose
determinate.

Successivamente, ¢ emersa la consapevolezza che fungeva ed operava fin
dalle origini, anche se non era stata esplicitamente espressa: la consapevo-
lezza che la verita non ¢ soltanto cio che viene cercato, ma ¢ soprattutto cio
in virti, di cui si perviene a sapere la sua necessita e in virtis di cui si configura
laricerca.

E cosi sono sorte le seguenti domande: qual é la verita della verita?
Qual é la verita universale che é presente in ogni verita particolare?

Forse, il dialogo rappresentalo strumento pitt importante di cui'uomo
dispone per configurare tale ricerca. Mediante il dialogo, infatti, la veriza
soggettiva, cio¢ la certezza, ossia I'opinione posseduta dal singolo uomo,
si confronta con 'opinione (la certezza) dell’altro, alla ricerca proprio di
quella verita oggettiva che costituisce il fine autentico di ogni ricerca.

Mediante il dialogo, inoltre, ciascun soggetto ¢ spinto bensi a discute-
re le altrui opinioni, ma per tornare a mettere in discussione I'opinione
propria, che si costituisce a muovere da determinate assunzioni.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 303

Egli inizia, cosl, a discutere le premesse, i presupposti, che caratteriz-
zano ogni procedura e ogni concezione (teoria), ma il suo obiettivo ¢
mettere in discussione soprattutto il proprio procedere nonché la propria
concezione, perché cid che intende superare ¢ il proprio punto di vista, di
per sé limitato.

Per fare cio, non puo non intendere di superare il pensiero procedurale,
che si dispiega orizzontalmente a muovere da assunti e perviene ad esiti
determinati (le singole concezioni), in virth di un pensiero verticale, un
atto di pensiero, che emerga oltre il primo rilevandone i limiti.

In tal modo, aspirando a riconoscere i propri limiti, ciascun dialogan-
te accetta di lasciarsi “fecondare” dall’opinione dell’altro, che lo aiuta a
vedere cio che egli stesso, da solo, spesso non ¢ in grado di vedere.

Il dialogo, insomma, costituisce la condizione migliore per realizzare
un’identita personale aperta alla differenza, rappresentata da ogni altro
essere umano, e cio proprio in ragione del fatto che dispone I'io ad aprir-
si a quella veritd, unica e assoluta, cui egli dialogando intende pervenire.

Solo la ricerca di verita, che dispone I'io ad aprirsi a qualcosa che lo
trascende, proietta verso quella dimensione verticale dell’esistenza che ¢
in grado di fondare ¢ legittimare ogni apertura orizzontale, rivolta agli
altri io.

Senzalo slancio verso qualcosa che trascenda la finitezza del singolo ego,
questo ¢ il punto, non ¢ possibile trovare un comune su cui erigere un’ar-
monia che liberi I’io dalle catene che lo vincolano ad una visione angusta.

Tuttavia, per costituire un dialogo non sono sufficienti due soggetti
che si parlano. Se, infatti, ciascuno di essi ¢ chiuso nel proprio 7zonologo,
nelle proprie convinzioni, nelle proprie certezze, il dialogo non sorge.

Sorge, di contro, una dinamica che non esitiamo a definire polemica
giacché in essa si fa valere la “volonta di potenza’, quella volonta che pre-
tende che un punto di vista si affermi sopraffacendo ogni altro.

Di sopraffazione comunque si tratta, anche quando I'uno sembra pre-
valere sull’altro perché ¢ in grado di offrire ragioni piti convincenti.

In effetti, si vince insieme — giacché questo significa “con-vincere” —
se, e solo se, si trionfa sulla propria pretesa, che ¢ quella di possedere la
verita: solo se si accetta di zon possedere la verita, infatti, si abbandona la
pretesa di imporla agli altri.



304 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Se non che, mediante la polemica non ¢ la verita che si cerca, ma il
trionfo dell’ego. Cio che si cerca ¢ che altro, il quale viene in qualche
modo giudicato il “nemico’, venga ridotto al silenzio, indipendentemen-
te dalle ragioni autentiche del “vincitore”.

Il méAepog (che significa “guerra, conflitto”, da cui origina la parola ita-
liana “polemica”), pertanto, indica il conflitto che sussiste tra due sogget-
ti, i quali si fanno portavoce di due opinioni che pretendono di imporsi
'una sull’altra e che traducono la volonta dell’ego di prevalere.

Tale conflitto permane anche quando viene sufficientemente ma-
scherato, o quando la brutalitd, che ¢ presente in ogni conflitto, viene
stemperata dal garbo con cui si argomenta o, perfino, dall’efficacia degli
argomenti stessi.

La ragione del conflitto ¢ il progetto egemonico: la vittoria di uno dei
contendenti sull’altro. Tale vittoria coincide con la resa dello sconfitto,
ossia con il suo debellamento, che rimane comunque il fine autentico del
TOAEUOC.

Lo strumento del conflitto ¢, quindi, la forza. Inoltre, il carattere pe-
culiare del conflitto ¢ la semplificazione: tutte le differenze ¢ le sfumatu-
re tra le varie parti vengono ridotte allo schema essenziale della contrap-
posizione “amico-nemico’.

La logica del conflitto ¢ una logica binaria semplice, in altri termini
manichea. Che poi in questa logica vengano accettate regole per dimi-
nuire la brutalita del conflitto stesso, questo non toglie che la possibilita
di una radicalizzazione e di una brutalizzazione continui ad incombere,
essendo componente strutturale ed essenziale all’annientamento.

Il dibattito polemico, che potrebbe venire definito come la “civiliz-
zazione del conflitto”, contiene dunque in sé un evidente Zimite: quello
per il quale i contendenti (i dibattenti) sono orientati non alla ricerca di
verita intorno al tema del dibattere, che li proiettera poi verso la ricerca
della verita in quanto tale, ma alla volonta di far prevalere opinioni pre-
concette (pregiudizi).

Si ¢ interessati, insomma, all’affermazione del proprio punto di vista e
non alla sua messa in discussione in virts del punto di vista altrui.

Di contro al méAepog si erge il didhoyos. Quest’ultimo si struttura
come un confronto che intende mettere in discussione la pregiudiziale



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 305

dei punti di vista, giacché i dialoganti sono orientati non all’affermazio-
ne delle proprie opinioni, bensi alla ricerca della verita, che non puo6 non
emergere oltre i punti di vista (le opinioni).

Torniamo cosi al punto fondamentale: il dialogo sorge perché pog-
gia su una duplice consapevolezza. Innanzi tutto, sulla consapevolezza che
non si possiede la verita. Chi pretende di possederla, non si mette in gio-
co nel dialogo, ma si chiude nel proprio monologo.

In secondo luogo, sulla consapevolezza, la quale fonda la precedente,
che la verita é innegabile, ma non é determinabile.

E innegabile, perché — se non altro — negare la verita equivale ad as-
sumere la negazione come verita; se non che, la negazione necessita del
negato per determinarsi, cosi che non puo valere quale “veritd” perché
nega proprio cio che postula, contraddittoriamente.

Inoltre, la verita non ¢ determinabile, perché non puo non essere assoluta.

Se fosse relativa — lo abbiamo ricordato pit volte —, sarebbe vincolata
ad altro da sé, cioe alla non-verita, e cio sarebbe contraddittorio.

Anche chi ignora o rifiuta il valore assoluto della verita, pertanto, lo
ammette implicitamente, se accetta di dialogare e, cio¢, di mettere radi-
calmente in discussione le proprie certezze, le quali non sono la verita
proprio perché vincolate a punti di vista.

Nell’aprirsi al punto di vista dell’altro — questo costituisce il cuore del
discorso che andiamo svolgendo - si esprime un’intenzione che ha un
valore inestimabile.

Non si intende produrre, infatti, una sudditanza alle altrui certezze,
ma si intende]’altro come un “compagno di ricerca’, giacché il fine ¢ quel-
la verita che vada oltre i punti di vista, perché solo cosi essa cessa di essere
soltanto soggertiva e diventa autenticamente oggettiva.

Ql_ando si parla di verita oggettiva, non si puo intendere quella che
viene condivisa dalla maggioranza delle persone, nemmeno quando que-
sta maggioranza diventa totalita: anche se tutti gli uomini condivides-
sero uno stesso punto di vista, quest’ultimo permarrebbe “un punto di
vista’, per sua natura sempre soggertivo.

Di contro, se si cerca un autentico fondamento, non si puo non ricer-
care una veritd oggettiva, cio¢ una verita che vada oltre i punti di vista e,
dunque, abbia valore assoluto.



306 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Tale verita, ¢ giusto metterlo in chiaro, non ¢ raggiungibile neppure
mediante il dialogo. Tuttavia, essa, se pensata a muovere dall’universo
delle certezze, svolge una funzione fondamentale ¢ pud svolgere questa
funzione proprio perché permane un ideale della ricerca.

In quanto ideale verso cui tendere, infatti, essa emerge verticalmente
sui punti di vista e si esprime come loro critica in atto.

In virtd della consapevolezza che la verita oggettiva non puo tradursi
mai in una conoscenza determinata, ¢ possibile esercitare la critica su ogni
opinione, su ogni certezza soggettiva.

La critica, inoltre, puo venire descritta come una mediazione: la cer-
tezza immediata, espressa da ciascun dialogante, viene messa in discus-
sione dall’intenzione stessa del dialogare.

Tale intenzione si volge al Aéyog, cio¢ alla verita, passando attraverso
(314) la mediazione che si realizza in forza della certezza espressa dall’al-
tro dialogante.

E questa mediazione, ancora formale, lascia emergere quella media-
zione trascendentale che vale come [intrinseco trascendersi di ogni punto
di vista, per sua natura finito, limitato.

Attraverso 'universo delle certezze, insomma, si intende perveni-
re a qualcosa che trascenda questo stesso universo, appunto alla verita
autentica.

Il dialogo, quindi, ha una ratio effettiva, giacché esso ¢ volto al con-
vergere ¢ al fondersi in una unita (ratio ¢ espressione latina che traduce
Iespressione greca Aéyoq, che significa “discorso”, ma anche “ragione”,
“relazione” ¢ “unitd”) di elementi apparentemente ¢ inizialmente etero-
genei: le molteplici e diverse opinioni.

Un’unita che non valga, tuttavia, come una sintesi, ma come il /uo-
go teoretico nel quale i molti si tolgono. L'unica verita emerge, dunque,
come ablatio omnis alteritatis.

L’ intentio veritatis, che costituisce il fondamento del pensiero riflessivo
e del dialogo, non pud non coincidere, pertanto, con I'intentio unitatis, os-
sia con I’intenzione che le molteplici opinioni si tolgano nell’unica verita.

Se non che, poiché tale veritd permane ideale, cio che di fatto si rea-
lizza con il dialogo non ¢ il possesso della veritd, ma /'allargamento dei
propri angusti orizzonti.



SESTA RIFLESSIONE | Lo spirito 307

Che ¢ come dire: precisamente mediante il dialogo, il pre-zendere di
possedere la verita si converte nell’in-tendere di volgersi ad essa, cosi che
la verita permane il cercato e non pud mai venire ridotta al zrovato, ossia a
cio che si ottiene mediante la ricerca stessa.

Per questa ragione il “so di non-sapere” socratico torna inesorabil-
mente a riproporsi: so che quello che intendo sapere non ¢ mai ci6 che di
fatto pervengo a sapere.

Soltanto questo sapere, che ¢ originario, evita I'errore fondamentale:
[assolutizzazione di cio che é e permane solo relativo.






SETTIMA RIFLESSIONE
La funzione discorsiva

1. Introduzione

La presente Riflessione intende prendere in esame la fiunzione discorsi-
va, intesa come il progetto del discorso di riferire la realta.

La domanda che va subito posta ¢ la seguente: puo il discorso riferire
la realta?

Se per “realtd” si intende I’esperienza ordinaria, allora — questo si
puo dire in prima approssimazione — il discorso, inteso come insieme
di enunciati dichiarativi, non fa che tradurre formalmente tale realta e
risulta costituirsi di enunciati veri, quando corrispondono ad essa, e di
enunciati falsi, quando non corrispondono.

Cio dimostra che la logica bivalente, che prevede due valori di verita,
vero (V) e falso (F), usa un concetto di veritd' che non ha nulla a che
vedere con la verita che ha valore innegabile: si tratta di una verita ine-
vitabile, che si pone perché si contrappone al falso, cosi che ¢ segnata da
questa contrapposizione.

Se, invece, si intende I'autentica verita, allora essa ¢ tutt’uno con la
vera realtd, cio¢ con la realtd oggettiva e oggettiva perché autenticamente
autonoma e autosufficiente, cio¢ assoluta.

La riflessione che proponiamo si incentra sul progetto del discorso di
riferirsi a questa realta, stante il fatto che solo essa ¢ vera realta e solo essa
meriterebbe di venire detta.

1. Si possono dare, come ¢& noto, varie interpretazioni (definizioni) del concetto di “ve-
ritd” e non solo quella corrispondentista. A noi basta ricordarne una, appunto quella cor-
rispondentista, che potremmo definire “classica” per il suo valore paradigmatico, perché
riteniamo che la questione teoretica non sia quale definizione sia la migliore, ma se la verita
possa venire definita, cioé determinata.

cuM SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1



310 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

La realtd empirica, in effetti, ¢ un insieme di determinazioni, cosi che
puo venire considerata — ad un esame piu attento — la proiezione del di-
scorso: il discorso la dice gia nell’attribuire significati ai percetti, ossia in
quello che viene definito il “processo di categorizzazione del campo per-
cettivo” (si veda il paragrafo 4 della Terza Riflessione).

Per questa ragione, la realtd empirica o la realta percepita ¢ intrinseca-
mente semantica: essa vale come un insieme di significati, cosi che non ¢
estranea al discorso, ma vale come un momento del discorso stesso.

Dall’altra parte, invece, la realta assoluta vale come il sottrarsi ad ogni re-
lazione, cosi che ¢ da chiedersi come possa il discorso progettare di riferirla.

Poiché il tema dell’ insemantizzabilita* del vero (assoluto) ¢ centrale
nella prospettiva che andiamo sostenendo, esamineremo con attenzione
questo tema e cercheremo di argomentare su di esso.

2. La polemica sulla “semantizzazione dell’essere” ¢ sorta tra la scuola di metafisica classica
e la scuola di metafisica neoclassica. Per chi fosse interessato ad approfondire questo tema,
consigliamo alcune opere di G. Bontadini, a cominciare dal Saggio di una metafisica dell’e-
sperienza (Vita e Pensiero, Milano 1938; riedito con “Introduzione” di V. Melchiorre, Vita
e Pensiero, Milano 1995); Id., Intorno al concetto di essere I, in 1d., Appunti di filosofia (Vita
e Pensiero, Milano 1996, pp. 26-29); Id., Sulla prova dialettica della dimostrazione di Dio, in
Id., Metafisica e deellenizzazione (Vita e Pensiero, Milano 1975; riedito con “Introduzione”
di A. Ghisalberti, Vita e Pensiero, Milano 1996), fino a giungere agli ultimi scritti di
Bontadini. In particolare, nella Risposta a Pietro Faggiotto e ad altri amici (in «Rivista di
Filosofia Neo-Scolastica», LXXIV, 1, 1982, pp. 115-125) cosi egli scrive: “L’essere ¢ il po-
sitivo che si staglia di fronte al negativo. Qesto stagliarsi — ¢ bene notarlo subito - ¢ colto,
fenomcnologlcamente nel divenire, la cui struttura elementare ¢ data dal rapporto tra i due
termini” (p. 121). In altre parole, la semantizzazione risulta fungente e operante proprio nel
divenire, come passaggio dall’essere al non-essere. Pilt radicalmente, la positivitd dell’esse-
re emerge perché si “staglia di fronte al negativo’, cioe in forza della relazione oppositiva al
non-essere (o al “nulla’, come dird Severino, che su questo punto segue Bontadini). Da cid
si evince che la semantizzazione dell essere & conseguenza della sua determinazione, la quale
si realizzerebbe mediante la contrapposizione al non-essere (nulla). Un’autorevole ricostru-
zione della semantizzazione dell’essere in Bontadini ¢ condotta da C. Vigna, Sulla seman-
tizzazione dell essere. Leredita speculativa di Gustavo Bontadini, in 1d. (a cura di), Bontadini
e la metafisica (Vita e Pensiero, Milano 2008, pp. 41-57). Vigna ha inoltre svolto il tema
della semantizzazione dell’essere in Sulla semantizzazione dell essere, capitolo quinto di Id.,
1l frammento e lintero. Indagini sul senso dell essere e sulla stabilita del sapere (Vita e Pensiero,
Milano 2000, pp- 119-134). Una recente e accurata analisi della semantizzazione dell’essere
in Bontadini si trovain P. Pa ani, L'essere é persona. Riflessioni su ontologia e antropologia filo-
sofica in Gustavo Bontadini (gOrthotes Napoh -Salerno 2016, in pamcolare le pp. 177-179).

Sempre a proposito del tema della semantizzazione dell’essere e in riferimento alla scuola
di metafisica neoclassica, infine, indichiamo un ulteriore lavoro, molto denso: F. Saccardi,

Metafisica e parmenidismo. Il contributo della filosofia neoclassica (Orthotes Napoli-Salerno
2016, pp- 95-143). La scuola padovana di metafisica classica non ha mai accettato tale im-
postazione, ¢ sia P Faggiotto (c {) fr., in particolare, Per una metafisica dell esperienza integrale,



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 311

Il nostro obiettivo ¢ quello di pervenire a dimostrare, anche a muove-
re da questo punto prospettico, che la relazione non deve venire assunta
come un costrutto, che abbia carattere fattuale, ma come quella mediazio-
ne in atto che costituisce I'essere autentico del “discorso”. Tale mediazio-
ne trovera progressiva esplicitazione.

2. Il discorso e la cosa

L’antinomia intrinseca al discorso puo venire riscontrata tra I’ inten-
zione che lo costituisce e il progetto che lo determina.

L’intenzione ¢ di attestare la realta cosi come questa effettivamente ¢
nella sua oggertivita, giacché solo la cosa stessa (die Sache selbst) pud valere
quale autentico fondamento.

Proprio per questa ragione, il discorso intende eliminare ogni apporto
estrinseco alla cosa, affinché questa possa venire restituita nel suo vero
essere.

Pit precisamente: il discorso, intendendo di non aggiungere niente
di suo alla cosa, intende propriamente di fogliersi in essa, coincidendo con
essa e risolvendosi interamente in essa.

Di contro, il progetto si esprime come volonta di riferire la cosa trasfe-
rendola nell’ordine semantico, in modo tale che sia proprio I essere della
cosa a porre la determinatezza del discorso.

Maggioli Editore, Rimini 1982, specialmente la parte terza: “Il problema del divenire e la
fondazione della trascendenza. Discussione con G. Bontadini”) sia E. Berti (cfr., tra gli altri,
A proposito di identita e differenza (Risposta a Fabrizio Turoldo), in «Rivista di Filosofia
Neo-Scolastica», LXXXIX, 2-3, 1997, pp. 355-361) hanno rifiutato questa impostazio-
ne. Bert, in particolare, ritiene che tale semantizzazione mini I’analogicitd del concetto di
essere, stante che tanto ’essere come il non-essere sono considerati concetti analogici. Va
aggiunto tuttavia, che sia Bontadini che Vigna ritengono conciliabile I'univocita del% essere,
se visto ab extra, con I'analogicith dell’essere stesso, se visto nelle sue interne articolazio-
ni, ossia ab intra (cfr. C. Vigna, Sulla semantizzazione dell essere. Leredita speculativa di
Gustavo Bontadini, gla citato % In maniera del tutto autonoma rispetto a Faggiotto e Berti,
pur iscrivendosi all’interno della scuola di metafisica classica, G.R. Bacchin esprime le sue
critiche al concetto di divenire ¢ alla semantizzazione dell’essere in Intero metafisico e pro-
blematicita pura (in «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», LVIL, 2-3, 1965, pp. 305-321) e

in Id., A4 proposito di metafisici “classici’, “neoclassici’, e di “veteroparmenidei”. Risposta ad un

critico (in «Giornale di Metafisica», VI, 1984, pp. 411-430).



312 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Se non che, tale progetto non tiene conto di un passaggio che ha un
ruolo prioritario, ma che & intrinsecamente problematico, anzi chiaramen-
te contraddittorio.

Il passaggio ¢ dall’essere della cosa, che ¢ assoluto, se la cosa ¢ intesa
nella sua vera oggertivita, alla determinatezza in cui tale essere viene co-
stretto, allorché viene inscritto nel discorso.

Che ¢ come dire: la cosa, allorché viene determinata, cessa di valere
come fondamento reale e scade a mero significato, cio¢ ad una delle mol-
teplici determinazioni semantiche.

Ne consegue che, se I'intenzione impone al discorso di adeguarsi alla
cosa fino al punto di negarsi come discorso, onde evitare di imporre ad
essa una qualche trasformazione che la altererebbe, il progetto capovolge
Iintenzione, poiché fa essere la cosa nei modi e nelle forme del discorso.

A rigore, pertanto, cio che 'intenzione nega ¢ la relazione tra il di-
scorso ¢ la cosa, stante il fatto che tale relazione decreta /’irriducibile dif-

ferenza tra di essi, ossia 'impossibilita che il discorso pervenga ad essere
tutt uno con la cosa.

Tale relazione, inoltre, riduce la cosa ad un’ipostasi, ad un termine che
puo venire usato per costruire il vincolo semantico, cosi che la realta og-
gettiva, che costituisce ' autentico e unico valore, decade a mera funzione,
cioe a strumento atto a garantire il procedere discorsivo.

Quella relazione che, se viene posta tra cosa e discorso, mantiene la
dualitd e dunque lalterita dell’una rispetto all’altro, deve invece venire
pensata come intrinseca al discorso, ossia deve venire intesa come /atto
del suo intrinseco mediarsi come discorso.

In altre parole: la relazione non deve venire assunta come un costrutto
che abbia carattere fattuale, ma come quella mediazione in atto che costi-
tuisca ’essere autentico del “discorso”.

Tale mediazione verra progressivamente esplicitata nella presente
Riflessione, perché il nostro intendimento ¢ quello di far emergere la dif-
ferenza che sussiste tra la lestura del discorso dal punto di vista dell inne-
gabile e 1alettura dal punto di vista dell inevitabile.

Quest’ultimo punto di vista, lungi dall’intendere di superare il co-
strutto relazionale, che riduce la cosa stessa a sezantema, poggia proprio
sulla relazione, della quale fa valere la valenza semantica.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 313

Se, dunque, il discorso viene pensato nel suo significato ordinario
- come un insieme di segni che si riferiscono a significati determinati
avendo un preciso sezso —, allora ¢ da rilevare non soltanto che esso, in
quanto presunto riferimento al reale, si costituisce mediante la relazione
intesa come medio, ma altresi che la relazione, proprio in quanto tale, ha
valenza strutturalmente semantica.

Per giustificare questa affermazione, facciamo notare, innanzi tutto,
che instaurare una relazione tra due dati (“A” e “B”) equivale a riferirsi a
ciascuno per il tramite dell’altro, ossia equivale ad assumere ciascuno di
essi come referente dell’altro.

I dati cessano, in tal modo, di valere come identitd autonome (si po-
trebbe dire: “assolute”) — ammesso che possano essere tali, ancorché de-
terminate —, giacché il loro essere diventa un “essere relativo”.

Detto con altre parole: “A” vale come riferimento a “B” ¢ “B’, per con-
verso, come riferimento ad “A”. Cio significa che la relazione ha imposto
che “A” ¢ “B” non siano pilt due cose autonome, nonostante che zon sia-
no diventate una cosa sola.

Abbiamo a lungo insistito sull’impossibilita di considerare una de-
terminazione come autonoma ¢ autosufficiente, ma qui I’assumiamo,
appunto, come se potesse essetlo, secondo quanto fa valere la considera-
zione ingenua che si ferma all’esperienza percettivo-sensibile.

E darilevare, tuttavia, che la considerazione pili avveduta, e cio¢ quel-
la concettuale, coglie il zesso come costituente la #7ama che vincola i dati,
cosl che dal livello percettivo-sensibile si passa al livello concettuale.

Fino a che, perd, la considerazione concettuale permane formale, essa
rappresenta ancora il nesso come intercorrente tra le identita, cosi che di
fatto viene negato il suo costituire intrinsecamente I’ identita stessa.

Il nesso, se pensato come intercorrente tra i termini, descrive il riferi-
mento nel modo della relazione ordinaria, cosi che esso non viene inteso
come atto, ma come costrutto.

Il costrutto non mette capo, dunque, al superamento dell’immedia-
tezza formale del dato (dell’identitd) stesso (stessa), proprio per la ra-
gione che poggia su termini, i quali altro non sono che dati, ciascuno dei
quali ¢ dotato di un’identita che lo distingue da altro dato.



314 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

In questo caso, si intende la relazione come una mera giustapposizio-
ne, cio¢ come un collegamento estrinseco, e per questa ragione le identita
permangono nella loro immediatezza formale che le caratterizza sia nel
loro essere fuori dalla relazione sia nell’essere all’interno della relazione
medesima.

Cio che abbiamo fatto notare in precedenza ¢ quanto segue: la con-
siderazione formale piu avveduta intende pensare la relazione non pit
come costrutto, che mantiene la szaticita dei termini relati, ma come I’ az-
tivita del riferirsi di un termine all’altro.

In questo modo, ciascuna identita acquista una dinamicita che la pro-
ietta verso I’altra identita, cosi che i termini vengono pensati non pit
come delle 7postasi, ma vengono colti nel loro riferirsi reciproco.

Precisamente per questa ragione, ciascuna identitd diventa segno
dell’altra, la quale, in quanto termine del riferimento segnico, viene as-
sunta come significato.

Il punto che deve venire messo bene in luce ¢ che attivita sembra
superare il costrutto relazionale, ma iz efferti lo mantiene.

Essa, infatti, poggia sulla dualita di agente ed agito, cosi che il riferi-
mento, continuando a disporsi #74 le identita, non vale come la #rasfor-
mazione intrinseca dell’identita formalmente immediata, ma come il suo
mantenimento.

Quel segno, che si vorrebbe interpretare come intrinsecamente dina-
mico, nella misura in cui permane come fermine della relazione semanti-
ca, che prevede il significato come ’altro termine, finisce per riprodurre
il costrutto mono-diadico perché torna a valere come un’ipostasi.

Altrimenti detto: quel costrutto, che sembrava essere stato superato
dall’attivita, viene di fatto a riproporsi, perché la dinamicita non ha san-
cito una trasformazione intrinseca dell’identita dei relati, dal momento
che viene intesa come un semplice passaggio dall’uno all’altro.

Il passaggio ha come punto di partenza il segno e come punto di arrivo
il significato, e viceversa, in modo tale che ¢ proprio esso a decretare la
staticitd dell’'uno e dell’altro.

La dinamizzazione dell’identita immediata, insomma, risulta essere
soltanto una mediazione estrinseca, che non trasforma affatto la struttura



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 315

intrinseca e costitutiva dell’identita, si che anche i/ superamento del suo
carattere ipostatico risulta del tutto fittizio.

Di contro, se si intende cogliere il 7iferirsi autentico del segno al signi-
ficato corrispondente, allora lo si deve pensare alla luce della concezione
teoretica o speculativa, cio¢ dell’innegabile.

Tale concezione, infatti, intende il riferimento non come attivita, ma
come atto. L’ atto del riferirsi del segno al significato e del significato al
segno ¢ identico sia per il segno sia per il significato e, pertanto, decreta la
fine della loro dualita (differenza) nonché i/ rogliersi di entrambi nell’u-
nita dell ’atto del loro riferirsi.

In questo caso, non si ha a che fare con una mediazione estrinseca, ma
con una mediazione effettiva della struttura intrinseca dell’identita imme-
diata, che cessa cosi di valere come un’ipostasi e si rivela un segno precisa-
mente perché il suo essere coincide e si risolve nel suo rinviare oltre sé stessa.

Quanto detto dimostra che vi sono due mod; di intendere il segno.

Se il segno viene colto dalla prospettiva dell’inevitabile, allora esso
vale come momento (elemento, termine) della relazione semantica che lo
vincola al significato, esso stesso momento della medesima relazione, la
quale si conserva nel suo valere come un costrutto, anche qualora venga
descritta come attivita.

Di contro, se il segno viene colto dalla prospettiva dell’innegabile, al-
lora esso si risolve nell’azto del suo riferirsi, che ¢ anche I’atto del suo
intrinseco mediarsi, dunque del suo trascendersi.

E cio vale anche per il significato, nella misura in cui anche esso ¢
Iatto del riferirsi al segno. V¢ dunque un senso per il quale anche il signi-

Sfcato risulta essere un segno e su questo “senso” rifletteremo nel prossimo
paragrafo.

Qui ci interessa sottolineare che, se il segno e il significato si risolvono
nell’atto del loro riferirsi, che ¢ anche I’atto del loro trascendersi, cio che
si toglie é il discorso in quanto tale, per la ragione che vengono meno gli
elementi che lo costituiscono e sui quali esso poggia.

I vogliersi innegabile del discorso non ¢, tuttavia, la sua soppressione.
Esso, infatti, continua inevitabilmente a sussistere, perché non si da alter-
nativa all’'universo empirico-formale, ossia al /ingunaggio.



316 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Afhinché il discorso si conservi, pertanto, si produce questa inevita-
bile riduzione: quell’ unita, che dovrebbe emergere dall’azto del trascen-
dersi tanto del segno quanto del significato, viene ridotta ad unificazione
e quest’ultima esibisce una valenza semantica precisamente per il fatto
che, appunto, unifica segno et significato, mantenendo cosi la dualita che
¢ richiesta dalla forma per continuare a sussistere.

Il discorso, proprio in forza del suo poggiare sulla relazione seman-
tica, che costituisce la sua struttura formale, si conserva, quindi, come
discorso.

Che ¢ come dire: tanto il segno quanto il significato, risultando termi-
ni della relazione semantica, risultano momenti del discorso e cid attesta
che i significati non sono affatto esterni al discorso (linguaggio), ma fan-
no parte della trama dei riferimenti che lo costituiscono come discorso.

Cio ha un’importante conseguenza: le cose dell’esperienza ordinaria,
che il realismo ingenuo considera oggeztive e per questo esterne e indi-
pendenti dal linguaggio, in effetti altro non sono che “significati’, ossia
quei referenti dei segni che, insieme ai segni, costituiscono le molteplici
relazioni semantiche.

Se pensata alla luce di questa consapevolezza, I'esperienza manifesta
la fitta trama di riferimenti (quel textus) che la costituisce, riferimenti
che sembrano sussistere tra cose, ma che, in effetti, sussistono tra segni e
significati, si che essa esibisce in tal modo la propria valenza intrinseca-
mente formale che la lascia emergere come “linguaggio”

E, poiché i discorsi sono molteplici, molteplici sono i mondi possibili
(le esperienze descrivibili).

Annotazione

La cosa reale, ossia la realta oggettiva, vale come il fondamento del discorso.
Come abbiamo gia rilevato (Seconda Riflessione), il fondamento fonda ogni
altra determinazione perché ¢ in grado di auto-fondarsi.

Questa auto-fondazione non va intesa, tuttavia, come uno sdoppiarsi del fon-
damento in un fondamento legittimante (fondante) e in un fondamento le-
gittimato (fondato), perché cio significherebbe negare I'intrinseca unita del
fondamento nonché la sua originarieta.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 317

Di contro, il fondamento legittima per la ragione che ¢ iz sé legittimo ed ¢ in sé
legittimo proprio perché assoluto, cio¢ autosufficiente ed autonomo.

Poiché assoluto, ogni altro dal fondamento non é veramente, cosi che il fonda-
mento legittima nel senso che coglie nel finito la contraffazione dell essere auten-
tico, ossia legittima smascherando la pretesa di essere veramente (assolutamente)
da parte di cio che, invece, ¢ solo apparentemente (relativamente).

Dal punto di vista dell’innegabile, insomma, solo ’assoluto ¢ veramente, si che
I’altro da esso, cioe il relativo, cio¢ il finito, a rigore non ¢ mai stato.

Dal punto di vista dell’inevitabile, invece, si muove dalla presupposizione del
determinato, cosi che si impone quello che ¢ stato definito I “essere relativo”
Ebbene, l'universo delle determinazioni, ancorché presupposto come essente,
e questo ¢ inevitabile, non ¢ tuttavia in grado di legittimarsi (fondarsi), e que-
sto ¢ innegabile, giacché ciascuna determinazione si pone solo poggiando sulla
differenza da essa, cosi che, non essendo nessuna determinazione autonoma
e autosufficiente, non ¢ autonomo e autosufficiente nemmeno 'universo che
vale come |'insieme delle determinazioni.

Di qui, la richiesta di un fondamento autentico che emerga innegabilmente oltre
I'universo delle determinazioni stesse e, per questa ragione, valga come assoluto.
Cid che intendiamo dire ¢ che il riferimento al fondamento reale (all’assolu-
to) ¢ condizione di intelligibilita non soltanto dell’universo empirico, ma anche
dell’'universo formale, cioe della posizione del discorso. Fermo restando, come
abbiamo cominciato a vedere, che 'universo empirico risulta formale anch’es-
s0, valendo come “linguaggio”.

Con ci6 non rimane affatto acclarato che tale fondamento legittimi la posizio-
ne del discorso: il discorso lo richiede, ma, poiché pretende di includerlo per
dirlo, non fa che contraddirlo nel suo averlo richiesto come fondamento.
Allorché viene incluso, infatti, il fondamento viene fatto essere nei modi di
cio che dovrebbe venire fondato da esso. Richiesto, quindi, come assoluto per
valere come autonomo ed autosufficiente (solo cosi, infatti, ¢ autentico fon-
damento), esso viene fatto essere nei modi del discorso, ossia viene ridotto a
semantema.

Il fondamento, pertanto, nonostante sia insemantizzabile, viene semantizzato;
dunque, viene comunicato, ancorché sia a rigore incomunicabile. Cio che puo
venire comunicato, infatti, ¢ cio che puod venire semantizzato.

Il semantizzato, insomma, non ¢ la cosa reale, 1a quale ¢ fondamento inoggettivabi-
le di ogni oggettivazione, bensi I'oggettivato, cioe il determinato, cioe la cosa empi-
rica (il dato d’esperienza), anche se il discorso postula che esso valga come reale.
Solo se il fondamento ¢ reale, va ribadito, pu6 fondare il discorso ed evitare che
questo sia un vacuo insieme di segni.



318 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Poiché, pero, il fondamento non pud venire usato in fiunzione fondativa, ossia
non puo venire strumentalizzato per fondare de facto il discorso, ne consegue,
allora, che i segni si rivelano segni di segni, all’infinito. Solo nella misura in cui
emergono su questo ordine orizzontale ed emergono verticalmente, trascen-
dendosi, essi si riferiscono idealmente al fondamento, cio¢ a quel significato che
¢ autentico perché & uno e unico, cioe assoluto.

Questo ¢ il punto cruciale. In questa annotazione lo abbiamo soltanto antici-
pato. Per esporlo adeguatamente, useremo i paragrafi che seguono, nei quali si
cerchera di giustificare anche I'affermazione che ci porta a dire che il significato
altro non ¢ che un segno anch’esso.

Per esprimere il medesimo punto cruciale, non di meno, si possono usare anche
altre parole. Si puo rappresentare il medesimo concetto, dicendo che il fonda-
mento del dire non pud non essere universale, afinché possa valere come quel
“comune” che fonda la comunicazione.

Quest’ultima, infatti, intenderebbe comunicare (mettere in comune) cid che pud
venire universalmente condiviso proprio perché ¢ indipendente dalla soggetti-
vita del punto di vista.

Si potrebbe affermare che I’ autentica intenzione del comunicare ¢ proprio quel-
la del mettere in comune ci6 che é in sé gia comune e comune perché universale
(assoluto), anche se dal punto di vista empirico-formale questa intenzione non
risulta immediatamente né ¢ realizzabile praticamente.

Cio significa, per precisare meglio il concetto, che la comunicazione, a rigore,
non intende, mettendo in comune, far essere comune cio che in sé non lo sarebbe
affatto.

Se non che, la prassi consiste esattamente nel capovolgimento di tale intenzione:
essa, piuttosto che comunicare 'universale, comunica, come se fosse universale,
il punto di vista, il quale si inscrive, di contro, nella prospettiva che ¢ propria
dell’'universo empirico-formale e che ¢ solo inevitabile.

Che ¢ come dire: comunica bensi solo il punto di vista, ma pretende che esso
venga accettato come coincidente con la realta stessa, cioe con [innegabile.

Cio che viene comunicato ¢, insomma, | oggettivazione del punto di vista, an-
corché la comunicazione lo presenti come I oggertivita stessa del reale.

Ogni comunicazione, infatti, si appella — in ultima istanza — all’ evidenza di quan-
to viene asserito, onde farne valere la presunta oggettivitd, senza considerare, in
primo luogo, che I'asserito non ¢ cosi evidente, se si impone un simile appello.
In secondo luogo, ¢ piti radicalmente, non si pud non considerare che I"appello
all’evidenza non fa che smentire l'identita di evidenza e oggettivita, giacché 'evi-
denza ¢ non altro che il riferimento al campo in cui essa si impone; dunque, 2/
punto di vista di chi 'accoglie perché crede di riconoscerla tale.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 319
3. L'universo empirico-formale

Per riassumere quanto ¢ stato detto, si potrebbe affermare che riferirsi
ad uno stato di cose assunto come reale ¢ il momento costitutivo del discor-
so in quanto discorso (per lo meno del discorso/enunciato dichiarativo).

La domanda che torna ad imporsi, pertanto, ¢ la seguente: quei si-
gnificati, che il discorso assume come i propri referenti oggettivi — dun-
que fondanti il proprio essere discorso —, possono venire considerati ef-

fettivamente emergenti sull ordine del linguaggio, per valere quale realta
autentica?

Per rispondere alla domanda, ci colleghiamo a quanto ¢ stato detto
alla fine del precedente paragrafo.

Le determinazioni empiriche, le quali dovrebbero valere come i refe-
renti oggettivi dei segni, in effetti sono soltanto dei significati, proprio per
la ragione che non sono esterni al riferimento semantico e, quindi, sono
momenti del discorso.

Tuttavia, la considerazione teoretica non si accontenta di questo ap-
prodo. Essa incalza la considerazione formale ¢ la interroga sul valore del
significato.

Cio che emerge dalla domanda di verita ¢ quanto segue: poiché gli
stessi significati sono tali solo in quanto si riferiscono ai segni corrispon-
denti, oltre che ad altri significati, che consentono a ciascuno di identifi-
carsi come “quel” significato diverso da ogni altro, essi si costituiscono in
forza del loro riferirsi ad altro.

E poiché la caratteristica dell”“essere riferendosi” ¢ propria del segno,
consegue che in effetti sono segni gli stessi significati, proprio in quanto
determinati (I’identitd del determinato si pone, infatti, riferendosi alla
differenza), cosi che 'universo dell’esperienza ordinaria si rivela un si-
stema di segni, dunque un universo linguistico, che si articola in un asse
sintattico € in un asse semantico.

Questo ci porta ad affermare che non si da un linguaggio o un discor-
so sul mondo, poiché il mondo ¢ intrinsecamente linguaggio (discorso).

Lo ripetiamo, per la sua importanza: le stesse cose che fungono da re-

ferenti oggettivi dei segni, anche se vengono ipostatizzate e assunte come
“significati’, in effetti sono “segni’, appunto per il loro essere riferendosi.



320 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il mondo ¢, pertanto, un discorso e le cose sono gli asserti che lo co-
stituiscono. Ogni cosa ¢, infatti, un asserto che si pone in forza della sua
congiunzione con l'essere, quell’essere, non va dimenticato, che viene
modulato dal linguaggio: dire “S” ¢ dire che “S ¢ essente”.

Certamente, puo sembrare singolare affermare che gli oggetti che si
presentano nell’esperienza sono meri segni, stante il fatto che essi esi-
biscono una consistenza che induce a considerarli come la realta stessa.

Se non che, cio che ¢ effettivamente reale, lo abbiamo visto, non puo
non essere a prescindere da qualsiasi riferimento: il reale ¢ in sé e per s¢
stante (xaf’ ad7d), dunque & assolutamente.

Per converso, avere messo in luce la valenza semantica della relazione
non puo non implicare che la relazione del discorso alla realta, essendo 7%-
trinsecamente semantica, non pud non valere come 70do del discorso, cosi
che quella realta, la quale ingenuamente viene assunta comze se fosse esterna
al discorso ¢ indipendente da esso, in effetti ¢ interna al discorso stesso.

Precisamente per questa ragione, le cose dell’esperienza sono non al-
tro che “segni”, anche se assunti come “significati’, e cio vale anche per
i “percetti’, proprio in ragione del fatto che sono determinati, dunque
anche essi si costituiscono riferendosi.

Assumere una qualche determinazione come un significato, pertanto,
equivale a mettere tra parentesi il suo “essere riferendosi”, dunque il suo
valere strutturalmente come un segno, cosi che risulta necessario precisa-
re che il discorso si trova a dover assumere alcune determinazioni comze se
fossero dei significati affinché ad altre determinazioni possa venire riser-
vata la valenza di segni.

Lo status che si viene a delineare deve venire precisato nei suoi due
aspetti, che sono antitetici.

Da un certo punto di vista, il significato, se ¢ richiesto come autenti-
co fondamento del segno, allora non puo venire ridotto ad una qualche
determinazione, per la ragione che dovrebbe avere una sua consistenza
indipendente, dunque un valore assoluto.

Esso, dunque, dovrebbe valere quale “intero”, appunto come assoluto,
perché solo 'assoluto ¢ effettivamente indipendente da altro da sé.

Questa consapevolezza mette capo ad una prima, importantissima
conclusione: solo ['assoluto é 'unico significato autentico ancorché non sia



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 321

determinabile, ma valga come il referente ultimo dell’universo dei segni,
cio a cui I'universo dei segni (il linguaggio, il discorso) rinvia e, nel rin-
viare, in tale significato autentico s toglie.

L’universo empirico-formale, che abbiamo definito anche “universo
del discorso”, insomma, si toglie precisamente in quel fondamento cui rin-
via.E questo ¢ il primo punto divista, cio¢ il punto divista dell innegabile.

Se cisi colloca nel secondo punto di vista, che ¢ quello de/l inevitabile,
invece, non si puo prescindere dal discorso (dal linguaggio). Dunque, non
si puo prescindere dalla relazione semantica che lo struttura.

Affinché la relazione semantica possa instaurarsi, inoltre, si impone la
necessita di 7idurre I’ intero, cioe la vera realtd, a “termine” della relazione
stessa, in modo tale che I’assoluto viene contraddittoriamente determi-
nato e assunto come #z significato, il quale, per il suo costituirsi come
significato determinato, si pone, appunto, in forza della relazione e, come
dicevamo, si rivela non altro che un segno.

Ne consegue che il postulato su cui poggia il sistema empirico-formale
¢ un mero arbitrio, una mera presupposizione utile per procedere.

Che ¢ come dire: quella realta, che viene assunta come oggettiva, ¢ un
sistema di segni, proprio in ragione del fatto che si struttura in forza della
relazione (viferimento) ¢ si presenta pertanto come un /inguaggio.

Certamente, I'intenzione che anima il discorso ¢ quella di riferirsi al
reale proprio per poterlo riferive (riportare), ma tale intenzione viene con-
traddetta dalla prassi del dire: il discorso non puo riferirsi al reale se non
riferendo il reale a sé stesso, ossia se non dicendolo, cio¢ inscrivendolo nella
trama di nessi che costituiscono |'universo semantico/sintattico.

Il suo riferirsi al reale si converte immediatamente nel riferire la realta
al discorso, cosi che la realtd, in guanto detta, risolve in sé — e dunque
dissolve — la realtd in quanto intenzionata, cioe la realta oggettiva.

Dire la realtd, in sintesi, altro non ¢ che riferire (riportare) la realta
mediante il discorso, cosicché I'intenzione si capovolge.

Se originariamente si intendeva lasciar essere il reale nel riferirlo, di
Jatto nel riferirlo (nel dirlo) il discorso, pili che riferirsi al reale, riferisce il
reale a sé stesso; dunque, lo fa essere iz forma semantico/sintattica.



322 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche
4. ll riportare la realta al discorso

Siamo pervenuti a questo punto: poiché per riferirsi al reale il discor-
so riferisce il reale a sé stesso, se ne ricava che riferire (dire) altro non ¢
che il trasferire la realta all’interno del discorso.

Qlﬁl fondamento, che viene richiesto come indipendente — giacché
solo la sua indipendenza ¢ indice della sua autosufficienza e, dunque, del-
la sua realtd — viene cosi incluso nel discorso, ossia diventa termine di
quella relazione che lo riduce a semnantema.

D’altra parte, se I'indipendenza del reale, ancorché richiesta aflinché
il discorso eviti di scadere in sprologuio (non avendo nulla di effestivo da
dire), non venisse altresi zegatza, il discorso non sorgerebbe, perché, solo
in quanto inclusa nella relazione semantica, la realta puo venire riferita,
cio¢ tradotta nei modi e nelle forme del linguaggio.

Il senso del re-ferre, pertanto, deve venire specificato come un 7i-por-
tare il reale al discorso, cosi che quest’ultimo, lungi dal portare al reale
(riportare effettivamente il reale), non fa che riproporre sé stesso sotto
forma di “realtd”.

I significati, quindi, vengono bensi assunti come reali, ma in effetti
essi si pongono solo perché vengono significati e, dunque, perché sono
termini della relazione semantica che, dall’altra parte, ha come termine
il segno.

Il punto cruciale ¢ il seguente: la trasformazione della cosa reale in
significato sembrerebbe la piti ovvia delle operazioni, perché si opina che
sia sufficiente farla passare dall ’indipmdmzﬂ dalla relazione semantica
alla dipendenza da essa.

Se non che, la pretesa ¢ che questo passaggio non trasformi radical-
mente la cosa reale. Se alla cosa reale si toglie la sua autonomia e autosuf-
ficienza, essa cessa innegabilmente di valere come veramente reale e viene
ridotta a mera determinazione, la guale si rivela un significato, il quale a
sua volta si rivela un segno.

In tal modo, quella consistenza autentica, che si richiede alla cosa re-
ale, viene interamente perduta, stante che [essere del segno si risolve nel
suo riferirsi.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 323

E giova ripetere: se il riferirsi viene inteso come a#tivitd, allora si man-
tiene quella dualita di agente e agito che consente di mantenere la distin-
zione di segno e significato, ancorché si tratti di una distinzione del tutto

fittizia. La distinzione, ancorché fittizia, risulta non di meno /inevitabile
presupposto del dire.

Se, di contro, il riferirsi viene inteso come atto, allora anche il signi-
ficato si rivela un segno, il quale si risolve nell’atto del suo riferirsi, che ¢
anche I'atto del suo trascendersi.

In questo modo, anche quel discorso, cui la considerazione formale
pit avveduta riduce I'esperienza, supera sé stesso e lascia emergere inzne-
gabilmente 'unita dell’assoluto come 'unico significato antentico,’unica
realtd veramente autonoma e autosufficiente.

Ma la considerazione formale, dicevamo, permane inevitabile, stante
la mancanza di alternativa ad essa: I’inevitabile non ¢ fungibile con I’in-
negabile, si che non puo venire sostituito da esso.

Il conservarsi dell’inevitabile, cio¢ dell’'universo empirico-formale,
poggia su quella che potremmo definire “la riduzione basale”: la cosa re-
ale viene ridotta a significato, il quale viene mantenuto come altro dal se-
gno; dunque, viene mantenuto in una consistenza ontologica che, invece,
non gli appartiene.

Tale operazione mette capo a numerose conseguenze che derivano
tutte da un primo assunto, cio¢ dal fatto che ciod che era stato richiesto
come estraneo (esterno) alla relazione semantica ora viene inscritto in essa
e vale come suo elemento.

1l signiﬁcato, infatti, ¢ un elemento del discorso e non si vede come
possa venire confuso con la cosa reale.

Proprio perché inscritto nella relazione semantica, che lo vincola al
segno, il significato ¢ i forza della relazione, dunque in forza del suo
riferirsi.

Esso, insomma, ¢ strutturalmente un segro, al quale non di meno si
deve attribuire un valore particolare, athnché possa fungere da fondamen-
to della significazione, che su di esso deve poggiare.

Dicevamo che il significato non soltanto si riferisce al segno corri-
spondente, ma anche ad ogni altro significato diverso da esso, perché
solo questo riferimento gli consente di specificarsi identificandosi.



324 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Si configura cosi una trama di nessi, che intercorrono sia tra 'ordine
dei segni e quello dei presunti significati — questo tipo di nesso viene
definito “riferimento semantico” — sia all’interno tanto dell’'universo dei
segni quanto dell’universo dei significati, i quali, come abbiamo ripetuto
pil volte, sono essi stessi segni: tale ultimo tipo di nessi viene definito
“riferimento sintattico” (se, appunto, vincola segni).

Il sistema semantico/sintattico si costituisce, pertanto, avendo come
sua struttura intrinseca la relazione, intesa non come |’atto del riferirsi
dell’un termine all’altro, ma come il costrutto relazionale che di fatto si
pone dando luogo ad un sistema triadico (mono-diadico): due estremi e
un medio.

Anche se il riferimento viene inteso come attivita, infatti, il costrutto
non viene effettivamente superato e non viene superato proprio per la
ragione che I’attivitd poggia sulla dualita, esattamente come il costrutto.

Per quanto Iattivita esibisca, quindi, una dinamizzazione del costrut-
to, non ¢ sufliciente a superarlo: se il riferimento sussiste 7z i relati — nella
fattispecie, tra segno e significato —, allora finisce per decretare I'iposta-
tizzazione di entrambi, anche se I'intenderlo come attivita sembrerebbe,
prima facie, produrre una mediazione dell’immediatezza formale.

Di contro, I’immediatezza formale viene mantenuta nella forma del
“termine” della relazione, cosi che il costrutto — va ribadito con forza —
costituisce I’ essenza formale di ogni sistema.

L’essenza trascendentale di ogni sistema, invece, ¢ il fondamento
legittimante.

Tale fondamento non pud venire incluso nel sistema senza decadere
ad elemento del sistema stesso, cessando cosi di valere quale autentico
fondamento.

Nel caso del discorso, il fondamento potrebbe venire definito come
quell’unico significato cui la molteplicita dei segni rinvia.

Se non che, il fondamento ¢ tale se, e solo se, ¢ assoluto: soltanto se
¢ assoluto, infatti, ¢ 2 s¢ fondamento e fonda ogni altro da sé perché di
ogni altro lascia emergere il limite e, dunque, di ogni altro costituisce la
spinta al trascendimento, cio¢ all’ulteriorita: I'infinito (Iassoluto) ¢ cid
che spinge il finito (il relativo) ad oltrepassarsi.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 325

Per questa ragione, definendolo “significato” si corre il rischio di ge-
nerare I’equivoco: in quanto viene significato, infatti, il fondamento viene
inevitabilmente fatto ricadere nell’ordine del discorso, laddove esso non
puo non emergere oltre tale ordine.

Tuttavia, dal momento che si permane nell’ordine del dire, cio¢
nell’ordine dell’inevitabile, anche il fondamento viene “detto”, ancorché
si dica anche l'innegabile necessita che esso emerga oltre il dire, onde vale-
re quale autentico fondamento.

Nella misura in cui viene detto, questo ¢ il punto, anche il fondamen-
to viene ridotto a signiﬁcato: viene semantizzato.

Non di meno, 'inevitabile semantizzazione del fondamento non so-
stituisce I'innegabile necessita che esso non venga ridotto alla semantizza-
zione stessa. Ridotto alla semantizzazione, esso non puo non valere come
innegabile richiesta di un nuovo, autentico fondamento.

Cio significa che la parola “fondamento”, cosi come la parola “asso-
luto”, & un segno il cui significato indica ['innegabile necessita di andare
oltrela determinatezza che lo costituisce come significato.

Cio che si significa, pertanto, ¢ I'insemantizzabilita del fondamento,
non il fondamento stesso. E, significando I’insemantizzabilita del fonda-
mento, si intende significare che I'uso delle parole, ancorché imprescindi-
bile (inevitabile), non pud sostituire Iassoluto né ridurlo a determinato,
perché questa riduzione condannerebbe all’ insignificanza I'universo del
discorso.

Nella misura in cui il relativo viene contraddittoriamente assolutiz-
zato — e questo accadrebbe ad ogni determinato, cio¢ ad ogni segno/
significato, se I’assoluto venisse negato —, esso perde immediatamente la
sua valenza, che ¢ anche il suo significato effettivo, ossia quella di essere sé
riferendosi ad altro.

Annotazione prima

Cio che ordinariamente assume il significato di realta ¢, dunque, proprio cio
che viene incluso nella zzama del discorso, specificandosi in una molteplicita di
signiﬁcati che vengono assunti come enti fout court.



326 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

La cosa (die Sache), che ha valore di cosa reale solo se intesa nella sua interezza,
si frantuma in tal modo in una molteplicita di determinazioni, le quali in tanto
si pongono in quanto si riferiscono le une alle altre.

L’unita del discorso, che poggia sulle connessioni semantico-sintattiche, inten-
de bensi restituire 'unita del reale, ma 'unitd che viene posta in essere coz il
discorso ¢ unificazione, | insieme, il sistema organico di elementi.

Proprio in ragione del fatto che I'unita si trasforma in una sintesi, essa puo ve-
nire scomposta nonché ricomposta, in un procedimento operazionale che per-
mane estrinseco rispetto alla cosa reale, la quale si conserva nella sua zon ana-
lizzabile interezza.

Si ripropone cosi quella dicotomia tra innegabile ¢ inevitabile che costituisce
un nodo teoretico fondamentale (e che analizzeremo piu specificatamente
nell’Ottava Riflessione).

Se la cosa reale viene innegabilmente richiesta come [intero di sé — e, quindi,
vale come ragione del negarsi di ogni relazione (interna o esterna all’intero)
—, di contro, affinché essa possa venire riferita con il discorso, deve venire ize-
vitabilmente presupposta come un composto, dunque come un insieme di ele-
menti, poiché solo in tale forma essa ¢ scomponibile (dicibile, analizzabile) in
semantemi.

Per riprendere il discorso sull’intero, che ¢ stato iniziato nell’annotazione se-
conda al paragrafo 5 della Seconda Riflessione nonché nel paragrafo 9, sempre
della Seconda Riflessione, rileviamo che lo stesso Hegel, nella Prefazione alla
Fenomenologia dello spirito, definisce I’ “intero” come “la cosa stessa”.

Egli scrive:

Infatti, la cosa stessa non ¢ esaurita nel suo fine (die Sache ist nicht in ihrem
Zwecke erschipft) bensi nella sua attuazione (sondern in ibrer Ausfithrung);
né il resultato & I'Intiero effettuale (noch ist das Resultat das wirkliche Ganze);
anzi questo ¢ il resultato con il suo divenire (sondern es zusammen mit seinem
Werden); per sé il fine ¢ 'universale non vitale cosi come la tendenza ¢ il mero
slancio ancor privo della sua effettualita; e il nudo resultato ¢ la morta spoglia
che ha lasciato dietro di s¢ la tendenza. — Similmente, la diversita ¢ piuttosto il
limite della cosa; essa ¢ 1a dove la cosa cessa, o ¢ cid che questa non ¢°.

Per Hegel, quindi, I'intero coincide bensi con la cosa stessa, ma non ¢ [unita
della cosa con sé medesima, giacché vale come la sintesi rappresentata dal processo
e dal suo risultato. In tal modo, esso si costituisce in forza delle sue componenti.

3. GW.E Hegel, Fenomenologia dello spirito; trad. it. cit., Vol. I, p. 3.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 327

Qualora il processo venisse assunto a prescindere (separatamente) dal suo ri-
sultato, infatti, risulterebbe un “tendere” che, pero, non si realizza, cio¢ uno
“slancio ancor privo della sua effettualitd”

Altrettanto, qualora il risultato (il fine) venisse assunto a prescindere (separata-
mente) dal processo che lo pone, risulterebbe una mera astrazione, un univer-
sale che non ¢ effettivamente tale, una “morta spoglia che ha lasciato dietro di
sé la tendenza”.

Il passo di Hegel merita un’attenta riflessione, perché ci aiuta a comprendere
come egli intende I'znzero.

A differenza di quanto da noi ripetutamente sostenuto, e cioe che sussiste una
insanabile differenza tra 'intero e insieme, che costituisce piuttosto il compo-
sto, Hegel definisce “I’Intiero e¢ffettuale” come il risultato ez il processo del suo
risultare.

In tal modo, egli riduce ' intero a sintesi, giacché non lo fa valere come I’auten-
tica unitd, ma come un’um’ﬁmzione, dunque come una relazione.

Non di meno, egli aggiunge, nel passo citato, una postilla estremamente signi-
ficativa: “la diversita ¢ piuttosto il limite della cosa; essa ¢ 1a dove la cosa cessa,
0 ¢ cio che questa non ¢”.

Se la diversita ¢ il imite della cosa, allora cio significa che ogni de-terminazione,
proprio in quanto de-limitata, ¢ tale in quanto ¢ posta da un /limite, il quale
coincide con la differenza dalla cosa stessa.

1l limite, dunque, ¢ ci6 che pone la determinatezza dell’identita finita. Se non
che, ormai sappiamo che tale limite, se per un verso sembra circoscrivere il dato
(I'identita determinata), per altro verso gli impone di essere riferendosi ad altro
dato (ad altra identitd determinata), cosi che, senza la differenza (“non-A”), I'i-
dentita (“A”) non si porrebbe.

Questo ci aiuta a comprendere che lo stesso livello sensibile, che pure decreta
la distanza tra identita e differenza, contiene in sé un aspetto concettuale che le
vincola inscindibilmente, come lo stesso Hegel rileva ponendo il limite quale
medio tra di esse.

Se non che, ¢ proprio sul tipo di vincolo che si deve riflettere. Il vincolo che
appare, e che risulta ai sensi, ¢ tale da mantenere la differenza come estrinseca
all’identita.

Anche se il limite viene descritto come la frangia piti estrema dell’identita, la
dove I'identita si toglie nella differenza, non di meno, se si esaminano le cose
(determinazioni) in quanto collocate a livello sensibile o, che ¢ lo stesso, de-
scritte dalla rappresentazione, allora si dira che 'unico modo per determina-
re “A” ¢ contrapporlo a “non-A”, ma con l'accortezza di disporre I'uno fuori

dell’altro.



328 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il discorso svolto da Hegel indica nel /imite il luogo in cui identita e differen-
za cessano di contrapporsi, cosi che il limite sembrerebbe decretare I'unita dei
diversi.

Il punto che noi vogliamo mettere bene in luce ¢ che 'unita, intesa come unita
di una molteplicita, non ¢ la vera unita, ma ¢ una mera unificazione.

Allo stesso modo, intendere | intero come sintesi significa riproporre la stessa
concezione, che noi invece critichiamo.

Il limite, infatti, vale ancora come un zesso tra termini, ancorché espresso nella
forma piu sottile, una forma lineare, un contorno, e tale da valere contempora-
neamente sia per |identita sia per la differenza.

Tuttavia, cio che permane ¢ la relazione come estrinseca ai termini stessi, relazio-
ne che vale come medio tra di essi.

Tale descrizione appartiene al sistema empirico-formale, nel quale la formula
che essenzializza I’identita risulta la seguente: “A ¢ non non-A”, secondo quan-
to prescrive il principio di non contraddizione.

Il punto sul quale si deve insistere ¢, pero, il seguente: se “non-A” ¢ essenziale al
porsi di “A”, come ¢ possibile disporre la differenza come estrinseca all’identita?
Concettualmente, la differenza risulta intrinseca e costitutiva dell’identita, giac-
ché, senza “non-A”, “A” non si porrebbe affatto.

Cio significa che “A”, a rigore, non ¢ autonomo e autosufliciente, cosi che ci si
deve chiedere come possa venire codificato come “A”.

In effetti, si potrebbe applicare sensatamente la codifica, rappresentata dalla
lettera “A”, ad una realta se, e solo se, questa realta risultasse in ¢ conclusa, ossia
solo in quanto fosse veramente autonoma e autosufficiente.

Se, invece, questa realtd non basta a sé stessa, cio¢ non ¢ sé stessa senza il riferi-
mento alla differenza — e ci6 accade ad ogni identita determinata, come ricono-
sce lo stesso Hegel anche nel passo citato poco sopra —, allora tale riferimento
rende inconclusa I’identit, cosi che non la si puo veramente codificare, dal mo-
mento che non la si pud veramente identificare.

Cio6 che emerge da quanto detto ¢ che, per un verso, solo I'identita dell’assoluto
risulta in sé sufficiente a sé stessa, cio¢ una con sé stessa, ma proprio per questa
ragione essa non puo venire codificata: la sua autosufhicienza ¢ indice della sua
assolutezza, che emerge oltre ogni determinazione. L assoluto, quindi, non é co-
dificabile proprio perché non é un’identita determinabile.

Per altro verso, solo I’identita determinata risulterebbe, di conseguenza, codi-
ficabile; se non che, nemmeno essa, a rigore, lo ¢. L’identitd determinata non ¢
codificabile precisamente per la ragione che, essendo inconclusa, non puo ve-
nire assunta separatamente dalla differenza. La determinazione, pertanto, non é
codificabile perché non costituisce un'autentica identita.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 329

La conclusione di quanto detto risulta la seguente: la codifica é arbitraria
comungue.

Nel caso in cui venga applicata all’assoluto, lo ridurrebbe a relativo (finito,
determinato).

Nel caso in cui venga applicata ad una determinazione, la assumerebbe come
non ¢. La determinazione, infatti, verrebbe assunta come autosufhiciente, e per
questo la si codificherebbe come “A”, ma essa dipende intrinsecamente dalla
differenza, cio¢ da “non-A”.

L’unica codifica che esprime la sua effettiva struttura ¢ la seguente formula: “A
¢ non-A”. Tale formula evidenzia, infatti, come ciascuna identita sia la nega-
zione di sé stessa, precisamente per la ragione che trova nel suo altro la propria
essenza, ciot il proprio fondamento.

La stessa relazione, che vede “A” e “non-A” come termini, risulta basarsi, per-
tanto, sulla ipostatizzazione di qualcosa che, invece, non é ipostatizzabile.

Se, infatti, “A” ¢ “A” per il suo riferirsi ad altro, allora non lo si potra assumere
come uno status, ma dovra venire considerato come un azto: “A” ¢ I atto del rife-
rirsi ad altro e cid vale per ogni identita determinata.

Con questo approdo: se due realtd risultano co-essenziali (e questo vale per
ogni identita e per la differenza da essa), allora in effetti si tratta di due sezioni
astratte di uz ‘unica realta, giacché ciascuna sezione trova solo nell’altra la pro-
pria essenza, cosi che non puo sussistere privata di essa.

A muovere da quanto detto, che riassume il nostro discorso sul tema dell’i-
dentitd determinata, ¢ possibile ritornare al tema hegeliano del rapporto tra il
processo e il suo risultato.

Ebbene, quanto abbiamo detto ha come conseguenza che, se il processo non puo
stare senza il risultato e viceversa, allora non si tratta di due realta distinte (pro-
cesso et risultato), ma di un unica realta, che solo astrattamente viene suddivisa
in due sezioni, del tutto astratte.

Se, inoltre, le sezioni (parti) sono astratte, allora la loro sintesi non potra di
certo produrre il concreto, ossial’ intero: come intero non puod non valere soltan-
to I'unita, nella quale la dualita degli astratti ¢ venuta meno e che, va aggiunto,
costituisce il fondamento sul quale pretende di esercitarsi Iattivita astraente
(analitica).

In questo senso, ogni relazione che unifica due termini diversi — e i termini della
relazione non possono non essere tali — si rivela I’“unita dei diversi’, ossia la
conciliazione dell’inconciliabile, ossia la contraddizione stessa.

Di contro, se si intende I'unita autentica, allora non puo non essere I'unita
dell’assoluto, nella quale identitad (“A”) e differenza (“non-A”) sono venute
meno, si che ¢ venuta meno la stessa determinatezza.



330 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Hegel, invece, pretende di determinare I’intero, cio¢ 'assoluto, precisamente per
la ragione che fa della sintesi (unificazione) degli astratti lintero stesso, il quale vie-
ne determinato dalla determinatezza delle sue componenti, che perd non ¢ effet-
tiva perché ciascun determinato, essendo in sé inconcluso, é a rigore indeterminato.
Cio che Hegel definisce I’ “intero” a noi sembra semplicemente un “composto’,
cio¢ Uesito della riunificazione degli elementi ottenuti da un’analisi preliminare,
ancorché obliata.

Un’analisi, e questo costituisce il punto che deve venire ribadito con forza, che
si presume possa esercitarsi sull intero, ma che, a rigore, puo esercitarsi solo sul
composto.

Non puo esercitarsi sull’intero, perché I'intero verrebbe totalmente alterato
dall’analisi, perdendo il tratto che essenzialmente lo connota: la sua interezza,
appunto.

Puo esercitarsi solo sul composto, proprio perché non lo altera e non lo altera
perché il composto prevede gia al suo interno quelle componenti che I'analisi
non fa altro che rendere esplicite.

In tal modo, cio che si configura ¢ un circolo vizioso: ¢ la stessa analisi, infatti,
che si trova a presuppone quel composto che, a sua volta, presuppone "analisi,
all’infinito.

L’analisi, dunque, presuppone bensi il composto, perché solo su di questo puo
esercitarsi, ma richiede (postula, prerequisisce) | intero, perché solo I’intero pud
valere come fondamento che possa legittimarla.

Solo I’intero ¢ effettivo fondamento perché vale come un’unita compatta e non
articolata al suo interno: se non si considera questo aspetto, che ¢ decisivo, si
perde di vista la ragione per la quale soltanto 'intero, cioé ['assoluto, puo valere
quale fondamento.

Quest’ultimo, insomma, ¢ tale perché costituisce la ragione del negarsi sia di
ogni relazione estrinseca sia di ogni relazione intrinseca ad esso, essendo “sciol-
to” da vincoli, da legami e, inoltre, non potendo distinguersi da sé stesso se non
negandosi.

Non si comprende, pertanto, come si possa parlare di “conoscenza dell’asso-
luto”, dal momento che con questa formula si riduce I'assoluto ad oggezzo del
conoscere e, di conseguenza, si pretende di determinarlo, ossia di assimilarlo ad
una qualunque identitd determinata, la quale, a sua volta, é indeterminata essa
stessa (come abbiamo cercato di dimostrare poco sopra).

Il tema della conoscenza dell’assoluto dischiude il tema del conoscere in quan-
to tale e, pertanto, ripropone il tema della “veritd”.

Conoscere qualcosa, a nostro giudizio, non puo non significare superare la dif-
ferenza tra conoscere e conosciuto: fino a che tale differenza permane, e permane



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 331

quindi la relazione intesa come costrutto, permarra la distanza da cio che si in-
tende conoscere, cosi che la conoscenza non sara mai effettiva e non la si potra
mai definire “vera’”.

Lo ammette lo stesso Hegel, che scrive: “invece di indugiare in essa [la cosa da
conoscere] e di obliarsi in essa, un tale sapere si attacca sempre a qualcosa di di-
verso, ¢ resta presso di sé, anziché essere presso di essa ¢ abbandonarsi ad essa™.
In questo passo, ¢ lo vogliamo sottolineare con forza, Hegel si lascia guidare
dalla sua innegabile intenzione di verita e riconosce che il conoscere diventa
“vero” solo allorché si abbandona alla cosa, cioé alla vera realta, alla realta asso-
luta, onde farsi #70 con essa.

Se il conoscere si abbandonasse totalmente alla cosa, e si facesse uno con essa,
allora la conoscenza cesserebbe di valere come una relazione e diventerebbe la
trasparenza a sé della cosa medesima.

Con questa precisazione, di straordinario valore teoretico: allorché la cosa s7 7i-
solvesse nel proprio sapersi, ossia diventasse effettivamente trasparente a sé stessa,
in quel preciso istante essa cesserebbe di essere una mera determinazione, cioe
emergerebbe oltre lo szatus che la include nell’'universo empirico-formale e si
risolverebbe nell’assoluto sapere che ¢ assoluto essere.

Il punto di arrivo del discorso svolto ¢ il seguente: se la conoscenza come relazio-
ne ¢ inintelligibile, altrettanto ¢ inintelligibile la relazione #72 determinazioni,
giacché la relazione domanda di venire colta come intrinseca alla determinazione
e vale come [ atto del suo trascendersi.

In tal modo, I'intero ¢ I'assoluto, ossia [’unita del sapere-che-é-essere, un’unita
che non puo venire determinata, senza riproporre la dualita e la relazione, che
invece domandano di rogliersi per la loro inintelligibiliza.

Di contro, Hegel intende determinare Iintero (1'assoluto) e per questa ragione
lo interpreta come sintesi (relazione): solo sulla determinatezza dei termini che
costituiscono la sintesi, infatti, ¢ possibile far poggiare la determinatezza della
sintesi stessa.

Trascendere i termini, come accade nell’autentica unita, non puo non signifi-
care il venir meno della determinatezza dell’unita stessa, dunque il venir meno
della presunta determinatezza dell assoluto.

Annotazione seconda

In quanto ¢ stato detto permane implicito un aspetto che, invece, deve venire
opportunamente esplicitato. Si ¢ affermato, infatti, che il vero non puo venire

4. Ivi, pp. 3-4.



332 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

determinato, dunque non puo venire sezzantizzato e, pertanto, non pud nem-
meno venire comunicato.

Cisi domanda, allora: se il vero non puo venire comunicato, che cosa comunica
il discorso? In particolare: quale valore pud venire riconosciuto ad un discorso,
che si dichiara filosofico, se ad esso ¢ negata la possibilita di dire (comunicare)
il vero?

Per cercare di rispondere alle domande formulate, riteniamo opportuno torna-
re al tema dell’insemantizzabilita del vero, che abbiamo affrontato nel paragra-
fo 6 della Sesta Riflessione, ma che merita di venire ripreso per la sua rilevanza.
Cio che deve venire ribadito ¢ che I'affermazione “il vero non ¢ dicibile” vale
come risposta alla domanda, implicita ma fungente, “il vero ¢ dicibile a#¢ non
¢ dicibile?”.

Tale domanda sorge dalla duplice consapevolezza che, se il vero fosse dicibile, si
ridurrebbe a momento del discorso, e per contrario, se il vero non fosse dicibile,
la parola “vero” sembrerebbe non pit usabile, neanche per dire che esso non ¢
dicibile.

Abbiamo gia indicato quella che, a nostro giudizio, ¢ la strada da percorrere per
uscire dall’aporia formulata.

Riteniamo, non di meno, che si possa aggiungere un’ulteriore considerazione.
E da rilevare, infatti, che quella che a tutta prima si presenta come un aporia
poggia precisamente sull’alternativa “vero-falso”, per la quale au# qualcosa ¢
vero aut & falso. E cosy, aut il vero ¢ dicibile 2#f non lo é.

Il punto ¢ che tale alternativa, la quale fonda la logica formale (per lo meno la
logica bivalente), viene essa stessa assunta come vera, cosi che si impone la ne-
cessita di distinguere due livelli, ovverosia due sensi nei quali si usa I'espressione
“vero”.

Un livello ¢ quello nel quale il vero viene contrapposto al falso: senza questa
contrapposizione il vero non potrebbe venire determinato, dunque non po-
trebbe venire detto.

Se non che, se esso, per venire determinato (detto), deve venire riferito al falso,
allora il falso entra nella costituzione intrinseca del vero e nega che il vero sia
autenticamente vero.

Del resto, assumere come vera la contrapposizione del vero al falso significa as-
sumere come vers i contrapposti, dunque significa assumere i/ falso come vero.
Questo livello si rivela quello in cui vige e opera la contraddizione e lo abbiamo
definito “inevitabile”, cosi che il livello ulteriore si configura come quello nel
quale la contraddizione viene riconosciuta o, in altre parole, quello nel quale
il vero viene restituito innegabilmente (autenticamente) dal togliersi della con-
traddizione medesima.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 333

1l togliersi della contraddizione, pertanto, coincide con il venir meno anche di
quella contrapposizione “vero-falso’, che costruisce una relazione — la contrap-
posizione altro non ¢ che una relazione negativa — nella quale il vero vale come
termine in alternativa al falso, ma, al tempo stesso, come relazione tra termini e
cio¢ come “relazione vero-falso’, assunta appunto come vera.

In questo senso e per queste ragioni, il vero, inteso in questa duplice accezio-
ne, non puod non essere “s¢” ez “il suo altro” (termine ez relazione tra termini),
contraddittoriamente.

Di contro, affermare con Spinoza che “veritas [est] norma sui et falsi”™ significa
evidenziare che il vero non si contrappone al falso, ma risulta essere cid in virts
di cui (la condizione trascendentale) si riconosce la falsitd del falso ¢, pertanto, la
contraddittorieta di questa stessa contrapposizione.

L’uso della parola “vero’, allora, si rivela praticamente ineludibile, ma tale inelu-
dibilita (inevitabilitd) non coincide con I'intelligibilita, ossia con la verita stessa.
L’ineludibilita risulta per la ragione che, anche per indicare 'emergenza del fon-
damento oltre il sistema empirico-formale che si intende esso fondi, si deve fare
uso degli strumenti che il sistema formale stesso offre, cioe delle parole.

Ne consegue che il sistema risulta praticamente intrascendibile, nonostante che
esso, da un punto di vista zeoretico, esprima 'esigenza di un fondamento che
possa trascenderlo, I'esigenza cio¢ di un valore che fondi il sistema proprio in
virtl del suo andare oltre di esso, non configurandosi come suo momento.

Se, allora, il semantema “verita” risulta ineludibile, la sua ineludibilita (inevita-
bilita), perd, non ¢ la sua veritd.

Ebbene, il punto che intendiamo qui sottolineare con forza, ¢ il seguente: I’i-
neludibile (Iinevitabile) tende a presentarsi come la contraffazione stessa del
necessario (innegabile), cio¢ del vero.

D’altra parte — ¢ questo costituisce un aspetto ulteriore, che merita di venire
messo in luce — ¢ altresi da rilevare che la contraddittorieta che viene denun-
ciata nell’uso della parola “veritd” non costituisce I’eccezione, bensi la regola,
nel senso che la medesima contraddittorieta la si riscontra, in effetti, nell’'uso
di ogni parola.

Ci sembra, anzi, che dicendo indicibilita del vero venga a palesarsi quella con-
traddittorieta che in ogni altro enunciato risulta nascosta, anche se presente, e
che sussiste tra Iintenzione e il progetto del dire.

Nel “dire cio che non si puo6 dire”, insomma, si mette in chiaro che il discorso
Ja essere — o mostra di far essere, cioe di produrre — cid che esso stesso richiede

5. B. Spinoza, Ethica, parte 11, prop, 43, scolio; in Id., Tutte le opere, a cura di A.
Sangiacomo, Bompiani, Milano 2010-2011, p. 1290, testo latino, e p. 1291, traduzione
italiana.



334 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

come indipendente da sé, ossia come fondante il suo dire: il discorso produce la
realtd nell intenzione di non produrla, ma di riferirla nel suo vero essere (cioe nel
suo essere indipendente dal discorso medesimo).

Nel far essere la realtd, i/ discorso assume come reale cio che esso pone in essere in
quanto discorso, cosi che, contraddicendo sé stesso, cid che esso a rigore pro-
duce ¢ solo la contraddizione.

A questo proposito, vale la pena ricordare che la contraddizione configura un
dicere che ¢ propriamente un dicere et non dicere, dove I’et non indica che v’¢ un
momento in cui si pone il dire e un momento in cui il dire si toglie. Il momento
del porre ¢, in effetti, il momento stesso del togliersi da parte del dire.

In questo senso, abbiamo affermato che il falso (finito), dal punto di vista
dell’innegabile, é da sempre tolto, per la ragione che non si configura un mo-
mento del suo porsi né, quindi, si configura il suo togliersi.

Se, insomma, il semantema “vero” ¢ un segno cui, in effetti, non puo venire
riferito signiﬁcato alcuno, per converso ogni altro semantema ¢ un segno cui
viene riferito, come se fosse un significato, cio che effettivamente é solo un segno,
cosicché la semantizzazione nel primo caso ¢ palesemente arbitraria, nel secon-
do sembra legittima senza esserlo.

Sintetizzando: il discorso, proprio per I'impossibilita di dire il vero, non puo
dire veramente, nonostante che il suo porsi fattuale coincida con tale pretesa.
Non solo, infatti, il linguaggio contraddice la propria intenzione di dire il vero
pretendendo di dirlo fattualmente, mediante un enunciato, ma altresi esso con-
traddice la propria intenzione, ¢ dunque se stesso, dicendo la determinazione,
giacché questa, in quanto veramente tale, non pud non essere il proprio trascen-
dersi, cosi che dire autenticamente la determinazione — ogni determinazione
— non puo non esprimere I’ autentico valore del dire: indicare che cio che viene
detto ¢ innegabilmente il proprio trascendersi, ancorché si presenti inevitabil-
mente come sussistente.

Proprio per questo, il discorso dovrebbe, esso stesso, andare oltre le proprie
forme semantiche (oltre i semantemi che lo costituiscono come discorso), es-
senzializzandosi nell’ intentio veritatis che lo costituisce e che rappresenta il suo
vero essere, quell’essere che lo proietta al di la di sé stesso.

Non di meno, il suo disporsi fattuale, ancorché non vero, permane inevitabile. Il
discorso — questo ¢ cio che intendiamo dire - si pone come se il suo dire fosse
incontraddittorio, ma la sua contraddittorieta si rivela sia nel dire la determina-
zione sia nel dire la contraddizione.

Tanto nel dire la determinazione quanto nel dire la contraddizione, infatti, si
ipostatizza cid che ¢ in sé atto: I’ atto del contraddirsi.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 335

Pili precisamente: se dire ¢ dire la contraddizione intendendo non dirla e se
dire la contraddizione ¢ contraddire |’intenzione di dirla incontraddittoria-
mente (ossia di dirla come essa ¢: il suo stesso contraddirsi), allora dire e dire la
contraddizione sono un medesimo, la contraddizione stessa che é il dire.
Pretendere, pero, di eliminare il linguaggio — che significa pervenire alla posi-
zione dell’ insemantizzabile — equivale a semantizzare tale cancellazione, cosi
che il discorso (il dire) non pud non valere come inevitabile.

La questione che domanda di venire affrontata e risolta ¢, pertanto, la seguente:
trovare la forma pin adeguata a tradurre nell'ordine semantico la consapevolez-
za della sua non verita o, detto altrimenti, la consapevolezza del limite che lo
segna in quanto ordine determinato.

Che ¢ come dire: la questione inerisce al “contenuto” di quel discorso che in-
tende dichiararsi filosofico.

Orbene, ci pare che tale questione possa trovare la seguente soluzione: cio che
il discorso filosofico non puo non intendere di dire ¢, appunto, la consapevo-
lezza del proprio limite costitutivo. Ossia la coscienza che I'intenzione di verita
¢ Uinnegabile del discorso, ancorché essa venga contraddetta dalla prassi del
procedere di questo, prassi che, non di meno, ¢ inevitabile.

Comunicare ’intenzione di veritd, tuttavia, zon é comunicare la verita, bensi
I’ esigenza della verita, ovverosia la coscienza che solo la verita ¢ fondamento ef-
fettivo della comunicazione.

Annotazione terza

Riteniamo sia opportuno tornare a riflettere sull’alternativa “vero-falso”, per-
ché deve venire pensata riferendola all’intenzione di verita.

Se, infatti, tale alternativa viene accettata come vera (assunta come Vcra), allora
essa non pud non venire applicata anche all’intenzione di verita.

In tal modo, posta cio¢ 'assunzione, si configurerebbe la seguente nuova alterna-
tiva: se I'intenzione di verita ¢, essa stessa, vera, allora non puo conservarsi come
altra dal vero e, dunque, come intenzione; se invece essa si mantiene distinta dal
vero, allora non puo non essere irrimediabilmente fa/sa.

L’alternativa indicata configura una questione fondamentale. Rispondere ad
una tale questione impone che si discutano i termini nei quali essa viene for-
mulata e che si riconosca ’'ambivalenza dell’assunto, nel quale il vero — in op-
posizione al falso — vale sia come termine in relazione sia come la relazione-op-
posizione medesima.

Non si puod non concludere, pertanto, che Ialternativa “vero-falso” ¢ intel-
ligibile solo a condizione di intenderla come la “ricomposizione” dell’'uno e



336 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

dell’altro nel vero, giacché questa, infatti, ¢ I'intenzione stessa del falso, presup-
ponendo il suo porsi come falso: togliersi nel vero e in virtii del vero onde essere
veramente.

Di contro, se il falso viene mantenuto come una posizione determinata, allora
esso puo effettivamente contrapporsi al vero solo se ¢ vero nel suo porsi e, pero,
anche a condizione che questo suo porsi coincida con la falsita del suo essere.
In questo modo, non soltanto si assume contraddittoriamente il vero come
una posizione determinata, ma altresi si assume come vero il falso, ancora
contraddittoriamente.

La posizione vera del falso, giova ribadirlo, coincide con il suo venire meno come
falso, giacché esso non ¢ falso rispetto ad altro da sé, bensi rispetto a sé medesi-
mo, ossia rispetto all’intenzione che lo costituisce (muovendo sempre dalla sua
presupposizione) e che ¢ intenzione dessere, d’essere vero.

Il falso, quindi, non si contrappone al vero, ma a sé stesso, in quanto intende
bensi di essere, pretendendo perd di essere come non-essere. E per questo suo
contrapporsi a sé che il falso si toglie, viene meno a sé medesimo (non in senso
empirico, ma trascendentale), lasciando che solo il vero effettivamente sia.

Le formule hegeliane dell’“unita dell’'unita e della non-unitd’, dell’“identita
dell’identit e della non-identitd’, e cosi via, non fanno che esprimere la neces-
sitd speculativa di evidenziare — anche semanticamente — emergere del vero sul
falso, emergere che puo venire indicato anche quale intenzionalita.

Se tale emergenza ¢ colta a muovere dalla prospettiva del finito, cio¢ dalla pro-
spettiva che fa essere il falso, allora non soltanto il vero continua a poggiare sul
falso, ma altresi, se si afferma il togliersi del falso, non si pud non riconoscere
che esso si toglie in ragione dell’essersi posto.

Viceversa, se 'emergenza viene letta dalla prospettiva che trascende il finito, al-
lora il falso risulta il suo esser da sempre venuto meno a sé stesso, cosi che il vero
emerge come “assoluto” in modo tale che non v’¢ un a/tro da esso né, quindi,
V'€ ¢i0 su cui esso emerge.

E precisamente l'oblio dell autentico significato dell’‘emergenza” che ha imposto
la domanda dalla quale siamo partiti: se la veritd non ¢ comunicabile, allora il
discorso filosofico comunica il falso?

La domanda ¢ ingenua. Essa suppone che solo il discorso filosofico comunichi il
falso, laddove ogni altro discorso, non avendo la pretesa di comunicare il vero,
sembrerebbe porsi al riparo da critiche che risulterebbero impertinenti.

In effetti, il discorso che abbandona I’intenzione di riferirsi al vero ¢ discorso
che rinuncia a sé stesso. Che poi nessun discorso — neppure quello filosofico
— possa includere il vero, questo appunto ¢ il limite costitutivo del discorso in
quanto discorso, limite che esprime Iirriducibilita dell’intenzione alla prassi.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 337

Questa irriducibilita é cio che il discorso filosofico deve (non pué non) comunica-
re, perché essa ¢ l'esito della coscienza che emerge oltre il discorso e che consen-
te al discorso di riferire il proprio limite costitutivo.

Imporre I'alternativa se sia vera o non vera tale coscienza significa sovrapporre
uno schema ad un problema, laddove “coscienza” é la problematizzazione stessa
dello schema.

La coscienza della necessita del vero non é il vero, ma non é neppure altra da esso.
Proprio qui le categorie di identita e differenza — meramente semantiche - rive-
lano la loro insufficienza, nonostante che esse siano cio che presiede al discorso
e, quindi, cio che si impone nell uso.

N¢, del resto, questa insufficienza pud venire superata dalla figura della rela-
zione, la quale non fa che poggiare su quelle categorie, costruendo cosi la loro
insensata sizzesi.

La coscienza della necessita del vero ¢ vera, ma solo intenzionalmente, ossia ide-
almente, perché condizionata dal vero, inteso come condizione incondizionata e
per questo condizionante. Tale coscienza é vera, quindi, in virts del suo intendere
consapevolmente il vero, che la porta a protendersi interamente verso di esso.
Anche il discorso, che sia filosofico perché poggia su tale consapevolezza, si
essenzializza nell’intenzione di verita, che impedisce di considerare vero il di-
scorso per come di fatto si presenta.

Proprio per la ragione che il discorso filosofico non puo venire inteso come la
veritd, pur non essendo falso stante il suo intendere consapevolmente il vero, 'al-
ternativa vero-falso non pud non venire trascesa e trascesa in una nuova figura,
Uintenzione, la quale ¢ bensi ancora figura, ma ¢ figura che indica la necessita
del trascendersi di ogni figura, inclusa quella particolare figura che ¢ appunto
" intenzione.

Quest’ultima, pertanto, non ¢ figura che valorizza sé stessa; ¢, piuttosto, I'unica
ﬁgura che valorizza veramente cid a cui tende, ciod su cui gravita: essa ¢ “intenzio-
ne” non perché dichiara la volont (pretesa) di conservarsi nella sua indipen-
denza (autonomia), bensi perché intende superare questa stessa indipendenza
¢, quindi, intende superare anche la propria volonta di conservarsi.
L’intenzione di verita ¢ intenzione di coincidere con la verita; dunque, di dissol-
versi nella verita onde essere veramente: ogni distanza da essa, cio¢ ogni relazio-
ne con essa, si intende che venga definitivamente tolta.

Del resto, ¢ da rilevare che il senso autentico di ogni figura non ¢ quello del
sostituirsi a cio che essa rappresenta, anche se proprio questo accade in ambito
formale, allorché si valorizza la presenza della figura per la sua forma determi-
nata e non per il suo inviare oltre di sé.



338 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Per questa assunzione ipostatica, la figura cessa di essere funzione totalmente
orientata al valore, cio¢ alla verita, oppure, per dirla con Jaspers, cessa di valere
quale cifra della verita®.

Orbene, se I’assunzione in forma ipostatica caratterizza I'uso che si compie di
ogni altra figura nonché del discorso nel suo complesso, di contro /’intenzione
costituisce ['essenza stessa della figura e del discorso, che ingloba tutte le figure,
precisamente per il suo intendere di togliersi nel valore cui si riferisce.
Restituire il discorso (le figure) alla sua (loro) intenzione significa, dunque, fare
uso di una nuova figura — né si potrebbe fare diversamente, stante I’impossibilita
di trascendere semanticamente il semantico —, ma di una figura che esprime la
consapevolezza della necessita che la valenza meramente funzionale, che la carat-
terizza in quanto figura, si superi nel valore che essa testimonia e che é quello di
intendere la verita per togliersi in essa.

Annotazione quarta

Per approfondire il tema del rapporto tra il discorso e la verita, in particola-
re del rapporto tra il discorso filosofico e la verita, riteniamo utile confronta-
re la nostra concezione con quella di Hegel, il quale inizia la Prefazione alla
Fenomenologia dello spirito trattando proprio il tema della “verita filosofica™.
Inizialmente, egli illustra le perplessita che potrebbe suscitare questa trattazio-
ne inserita in una Prefazione.

Ordinariamente, infatti, si ¢ portati a pensare che la verita filosofica, poiché la
filosofia “¢ essenzialmente nell’elemento dell’universalita la quale chiude in sé
il particolare™, sia reperibile “nel fine e nei resultati ultimi™, poiché in questi si
trova espressa ‘la cosa stessa proprio nella sua perfetta essenza”’.

Di conseguenza, si tende a pensare che “Rispetto a questa essenza lo sviluppo
dell’indagine dovrebbe propriamente costituire I’inessenziale”"’.

Di contro, Hegel non fa sua questa prospettiva e dichiara che il fine non puo
venire assunto a prescindere dal processo che ad esso conduce. Riprendiamo,
cosi, la questione introdotta con la prima annotazione.

6. Cfr. K. Jaspers, Chiffren der Transzendenz, R. Piper & Co. Verlag, Miinchen 1970;
trad. it. di G. Penzo, Cifre della trascendenza, Marietti, Genova 1990.

7. GM.E. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. cit.,, Vol. I, p. 1.

8. Ibidem.

9. Ihidem.

10. Ibidem.

11. Ibidem.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 339

Hegel, per chiarire il concetto di “veritd’, inizia a svolgere la sua indagine trat-
tando il tema dell’ errore che, a suo giudizio, consiste nel contrapporre il vero ¢ il
Jalso, intesi in senso rigido:

Quanto piti rigidamente 'opinione concepisce il vero e il falso come enti-
td contrapposte, tanto pill poi, in rapporto a un diverso sistema filosofico, si
aspetta unicamente o approvazione o riprovazione, ¢ soltanto o I'una o I’altra
sa vedere in una presa di posizione rispetto a quel diverso sistema stesso. Non
tanto I'opinione riesce a farsi un concetto della diversita dei sistemi filosofici,
quanto piuttosto nella diversita scorge pitt la contraddizione che non il pro-
gressivo sviluppo della verita'%.

Hegel intende, dunque, criticare quella concezione che fa del vero e del falso
due entita contrapposte.

Se si procede in base a questa concezione, egli dice, si fanno valere giudizi ri-
gidi, per i quali un enunciato o un sistema di enunciati sara auz vero aut falso,
in una logica bivalente che da luogo ad un’alternativa che impone come vero
solo uno dei suoi due corni, escludendo che possa esservi una terza possibilita
(tertium non datur).

Allo stesso modo, nel valutare un sistema filosofico, diverso da quello con cui si
valuta, si perviene ad una soltanto delle due opzioni: lo si approva o lo si rifiuta,
senza mezzi termini.

Questo modo di procedere, che ¢ caratteristico dell’opinione, cio¢ della doxa,
non riesce a concepire la diversita, perché nella diversita di sistemi, o di enun-
ciati, vede I’ antitesi, fino alla contraddizione, nel senso che, di due sistemi diver-
si, si opina che uno soltanto debba risultare vero e I'altro falso, giacché il loro
rapporto viene inteso, appunto, come un rapporto di contraddittorieta.

Come abbiamo rilevato nel secondo paragrafo della Quinta Riflessione,
Aristotele distingue i termini contrari dai termini contraddittori. Poiché i primi
sono quei termini che ammettono termini intermedi (laddove i secondi non li
ammettono), noi interpretiamo quanto Hegel afferma in questo senso: anche
se non lo dice espressamente, egli intende affermare che, se 'opinione parla di
“contraddittorietd”, che sussisterebbe tra sistemi diversi, in effetti si dovrebbe
parlare di “contrarieta’”, se non altro nel parlare del rapporto tra “vero” e “falso” e
qualora si seguisse cio che dice in proposito lo Stagirita.

A nostro giudizio, quindi, Hegel intende sottolineare che tra vero e falso sus-
siste un rapporto di contrarietd precisamente per la ragione che non si deve

12. Ivi,p.2.



340 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

pensare che tra di essi si configuri una rigida alternativa, la cui sintesi portereb-
be alla conciliazione di inconciliabili, dunque alla contraddizione.

Li si deve pensare, invece, come “contrari” perché, cosi intesi, essi ammettono
sfumature intermedie o, nei termini hegeliani, la verita non viene piu conside-
rata come un’entita statica e rigida, bensi come dinamica e duttile, tale cio¢ da
divenire e, divenendo, tale da inglobare il falso e trascenderlo, riducendolo a
suo momento (come Hegel dira successivamente).

La veritd, questo ¢ il punto, va pensata come qualcosa che evolve e che, nel suo
evolvere, puo assumere forme anche diverse tra di loro, che solo una concezione
non filosofica tende a contrapporre in modo rigido.

Come esemplificazione, Hegel fa riferimento al bocciolo che si trasforma al-
lorché fiorisce, in modo tale che, se si usasse un sistema di valutazione rigido,
si finirebbe con Iaffermare che la prima forma (il bocciolo) ¢ “confutata” dalla
seconda (il fiore), laddove la seconda altro non ¢ che la trasformazione, e dun-
que I'inveramento, della prima. Lo stesso discorso, del resto, pud venire fatto
per il fiore ¢ il frutto.

Ma attenzione. Hegel sostiene che le due forme sono “reciprocamente incom-
patibili”’?, ovverosia non possono coesistere nel medesimo tempo, ma sono
non di meno dotate di “fluida natura [che] ne fa momenti dell’unitd organica,
nella quale esse non solo non si respingono, ma sono anzi necessarie I'una non
meno dell’altra; e questa eguale necessita costituisce ora la vita dell’intiero™*.
Da un certo punto di vista, quindi, vero e falso si escludono a vicenda, cosi
che I'uno ¢ la negazione dell’altro. Da un altro punto di vista, per contrario,
essi si implicano vicendevolmente e ci si potrebbe chiedere come i due aspetti
possano coesistere.

La risposta che noi proponiamo, interpretando i passi di Hegel, ¢ la seguen-
te: poiché vero e falso sono contrari, essi sono I'uno la zegazione dell’altro, ma
questo non indica soltanto che 'uno esc/ude 'altro, ma anche che I'uno implica
Ialtro, se si tiene presente il concetto di “negazione” formalmente inteso.

Seil vero, per essere vero, deve infatti negare il falso, e se la negazione, per essere
determinata, deve disporsi sul suo “negato’, allora la posizione del falso diventa
essenziale alla posizione del vero. 1l falso entra cosi nella costituzione del vero,
come suo momento, anche se Hegel dird come un momento “tolto™".

13. Ibidem.

14. Ibidem.

15. La funzione costitutiva del vero svolta dal falso trova espressione ed esplicitazione,
come gia visto, nell’assunzione del vero come sintesi del processo e del suo risultato, cosi
che nessuna tappa ¢ pitt vera (o pitt falsa) di un’altra, ma tutte si sostengono a vicenda.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 341

Si potrebbe, dunque, riassumere il discorso svolto in questi termini: se vero e
falso fossero contraddittori, non solo sarebbero inconciliabili, ma altresi sarebbe
precluso il passaggio dall’'uno all’altro, perché o si pone 'uno oppure si pone
Ialtro: vero e falso non si pongono in una qualche forma di conciliazione.

Di contro, se vengono pensati come contrari, ancorché 'uno sia la negazione
dell’altro, essi possono venire conciliati, tant’¢ che, per Hegel, il falso entra,
come “tolto”, nella costituzione del vero.

Questo poggiare del vero sul falso costituisce, a nostro giudizio, un punto no-
dale. Come ¢ possibile, ci si deve domandare, che il vero necessiti del falso per
essere? E ancora: come potrd essere considerato autenticamente vero quel vero
che necessita del suo contrario?

La risposta, che possiamo azzardare in prima battuta, ci sembra la seguente: se
il vero ¢ assunto iz forma determinata, cio¢ come una qualunque altra determi-
nazione, allora non potra porsi che contrapponendosi alla propria differenza:
dunque, al falso.

Ma la domanda ¢: il vero ¢ una determinazione come tutte le altre oppure non
puo venire determinato, per il suo valere quale assoluto?

In effetti, Hegel considera certamente il vero come assoluto (“I'Assolu-
to solo ¢ vero, o il Vero solo ¢ assoluto”, scrive nell’Introduzione sempre alla
Fenomenologia*®), ma non per questo evita di determinarlo.

A nostro giudizio, e lo abbiamo pit volte rilevato, fare dell'assoluto un determi-
nato costituisce un problema teoretico di prima grandezza.

Per procedere nell’analisi della dialettica hegeliana di vero/falso, riportiamo
un altro passo che riveste un notevole valore speculativo e che, inoltre, ¢ pro-
pedeutico alla comprensione del concetto di “autoposizione” del vero, il quale
coincide con il concetto stesso di “circolo”

Il passo ¢ questo:

Cosi la verita racchiude in sé anche il negativo, ossia cio che si chiamerebbe il
falso, qualora potesse venir considerato come alcunché dal quale si debba fare
astrazione. Cio che sta dileguando deve anzi venir considerato esso stesso come
essenziale; esso, cio¢, non ¢ da considerare nella determinazione di un alcunché
rigido, che, tagliato via dal vero, debba venire abbandonato, dove che sia, al di
fuori di questo; né d’altronde il vero ¢ da considerare come un alcunché positi-
vizzato e morto, giacente inerte dall’altra parte. L’apparenza ¢ un sorgere ¢ un
passare che né sorge né passa, ma che ¢ in sé e costituisce I'effettualita e il mo-
vimento della vita della veritd (Die Erscheinung ist das Entstehen und Vergehen,

16. GW.E. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. cit., Vol. 1, p. 67.



342 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

das selbst nicht entstebt und vergeht, sondern an sich ist, und die Wirklichkeit und
Bewegung des Lebens der Wahrheit ausmacht)".

Volendo sintetizzare, si potrebbe dire che il falso, che vale come I’ a/tr0 dal vero
(il negativo rispetto al positivo che ¢ il vero), viene inglobato nella stessa verita,
come suo “momento” (Moment)'® che in essa si toglie: “la verita racchiude in
s¢ anche il negativo”

Quest’ultimo, quindi, potrebbe venire definito “falso”, ma soltanto “qualora
potesse venir considerato come alcunché dal quale si debba fare astrazione™
Hegel, pertanto, propone la sua concezione del vero e del falso, secondo la quale
il vero non puo venire inteso nella forma dell’ immediatezza formale o dell’iden-
tita immediata, che lo farebbe valere come un’identita deteyminata, ma insieme
anche isolata da ogni altra identitd, dunque astratta dalla differenza.

Di contro, il vero deve venire pensato come iz relazione intrinseca al falso e
tale relazione rende ragione di quel “circolo” che configura, sempre secondo
Hegel, I’ autoposizione del vero. Che cosa intende, propriamente, egli con tale
espressione?

A nostro giudizio, Hegel intende dire che, se il vero non puo porsi nella forma
di un’identitd immediata, che sia fissa e permanga semplicemente “in s¢”, non
puod nemmeno fermarsi alla propria estrinsecazione, cioe al farsi altro a sé stesso,
ossia al farsi il negativo di sé stesso, diventando il falso e valendo come “per s¢”.
Il vero, per essere ¢ffettivamente tale, non pud non tornare in sé per valere come
“in sé e per s¢” ¢, in questo modo, il falso si toglie nel vero o il negativo si toglie
nel positivo.

Che ¢ come dire: dopo essersi fatto altro a sé stesso, il vero torna in sé mede-
simo ¢ cosi non si perde nell’altro, ma anzi, include l'altro in sé, includendo la
differenza nell’identita che esso ¢.

Secondo Hegel, questo automovimento del vero evita di assumerlo come un’i-
dentita “fissa” e “rigida’, perché il vero si rivela in tal modo un’identita dinamica.
Pili precisamente, il movimento sorge dal vero in sé ed ¢ interno al vero stesso,
il quale si articola bensi in forza della differenza, ma per recuperare la propria
identitd, non piu rigida, ma dinamica: un’identita processuale.

Torna, in tal modo, quanto egli aveva detto nelle prime pagine della Prefazione,
allorché parlava del vero che ¢ assoluto e, quindi, ¢ spirito: il vero ¢ spirito pro-
prio per il suo valere quale “automovimento’, cio¢ nell’essere “sé” uscendo da
s¢ medesimo, per diventare “per s¢” e per tornare “in s¢” nella forma, appunto,
dell’“in sé e per s¢&.

17. Ivi, pp. 37-38.

18. Sivedala prossima annotazione.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 343

Se non che, a noi sembra che si ponga il problema seguente: poiché per Hegel
il vero assume una forma determinata, ¢ da chiedersi se il circolo possa davvero
considerarsi concluso nel ritorno alla forma dell’“in sé e per s¢”.

In questa forma, infatti, il vero recupera una sua immediatezza, che necessita
pero, proprio in quanto “determinata’, di venire superata dalla relazione alla
differenza, la quale non puo non produrre una nuova mediazione, intesa come
relazione.

Il processo, che ¢ il susseguirsi delle figure o la fenomenologia dello spirito, sor-
ge cosl dall’automovimento del vero e dal suo tornare in sé, in modo tale che,
una volta tornato in s¢, il vero, per lo meno a nostro giudizio e assumendo le
premesse del discorso hegeliano, non puo non esprimersi in una nuova figura,
cio¢ in una nuova determinazione.

Cio6 che vorremmo mettere bene in luce ¢ questo punto: la fenomenologia del-
lo spirito non puo concludersi se non nel senso che quella relazione, che per la
coscienza empirica sussiste tra sé e 'oggetto, diventa interna al sapere e sussiste
tra il sapere e il saputo, cosi che si produce una fenomenologia del logos, che cor-
risponde a cid che Hegel definisce “scienza della logica’.

Ma come ¢ possibile — ci domandiamo — pensare ad una figura finale dell’intero
processo?

Se, infatti, il processo ¢ cio che produce #/ fine, allora il fine viene identificato
con /a fine e, pertanto, il fine si presenta anch’esso come una figura, necessaria-
mente determinata in quanto figura.

Ma, ecco il nodo teoretico, se la figura finale del processo ¢ determinata, appunto
in quanto figura, come puo evitare di porsi in opposizione all’a/tro da sé?

E, se si pone opponendosi, come puo prescindere essa stessa dal processo della
sua estrinsecazione, che non puo non riproporla in quella stessa condizione che
¢ propria della prima figura del processo medesimo?

Hegel, e anche questo va adeguatamente chiarito, usa espressione “enciclope-
dia” per mostrare la “circolaritd” del sapere e, inoltre, parla di “circolo dei circo-
1i” per sottolineare che ciascuna delle parti della filosofia ¢ un tutto filosofico,
un circolo che si chiude in sé stesso, in modo tale che il “tutto” si presenta come
“un circolo di circoli (ein Kreis von Kreisen)”.

Cosi, infatti, egli scrive nell’ Enciclopedia delle scienze filosofiche:

Ciascuna delle parti della filosofia ¢ un tutto filosofico, un circolo che si chiude
in se stesso; ma I’idea filosofica & in un tale circolo in una determinatezza o in
un elemento particolari. Il circolo singolo, essendo totalita, infrange anche i
limiti del suo elemento e fonda una sfera ulteriore; il tutto si presenta percid
come un circolo di circoli, ciascuno dei quali ¢ un momento necessario (das



344 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Ganze stellt sich daher als ein Kreis von Kreisen dar, deren jeder ein notwendiges
Moment ist), per cui il sistema dei loro elementi peculiari costituisce I’intera
idea, che pure si manifesta in ogni singolo®.

Cio che ci sentiamo di discutere ¢ quanto segue: a noi sembra che ’idea stessa
di circolo, in primo luogo, implichi il 7izorno al punto di partenza, cosi che non
si vede con chiarezza la crescita teoretica (concettuale) che si produrrebbe rispet-
to al momento effettivamente iniziale.

In secondo luogo, il circolo non fa che riproporre I’ orizzontalita del movimen-
to, cosi che ogni verticalita viene perduta e cio impedisce di comprendere il sez-
50 in cui la determinazione viene “tolta’, ancorché “conservata’, secondo quanto
attestato dall’espressione Auf-hebung.

Semmai, si sarebbe dovuto parlare di “spirale”, dal momento che il “ritorno”
avrebbe dovuto comportare il pervenire ad un punto che non puo coincidere
con quello iniziale, ma che non puo non collocarsi al di sopra di esso, in un asse
verticale.

Annotazione quinta

Ci sembra che I'immagine del circolo, tuttavia, traduca in modo decisamente
efficace il concetto di relazione intesa come costrutto mono-diadico, il quale preve-
de un andare dal primo termine al secondo, per poi tornare al primo.

Se non che, a nostro giudizio, ¢ lo abbiamo piti volte scritto nel presente lavo-
ro, ogni determinazione, in quanto finita, non pu6 non togliersi nella verita,
nell’infinito, onde inverarsi.

Ne consegue che, a rigore, I'intenzione che struttura il determinato non pud non
essere quella di andare oltre la stessa relazione, poiché nella relazione, posta tra
la determinazione e la verita, si mantiene quella distanza dal vero che vale come
I esclusione stessa della verita nonché come I esclusione dalla verita.

Non si tratta, pertanto, di includere la verita, riducendola ad un qualche “dato”;
si tratta, bensi, di lasciare che /a datita si tolga nel vero e si tolga non nel senso di
una trasformazione che equivalga ad un mero cambiamento di forma, ma nel
senso di una transformatio che indichi un effettivo trascendere quell’immedia-
tezza con la quale essa si presenta nell’ordine empirico-formale e che, ormai lo
sappiamo, non ¢ un’immediatezza effettiva, perché non implica effettivamente
I’autonomia e I’autosufficienza.

19. GW.E. Hegel, Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, trad. it. cit., Parte
Prima, La scienza della logica, pp. 141-142.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 345

Precisamente per queste ragioni, si deve dare un grande rilievo all’affermazio-
ne, posta dallo stesso Hegel, per la quale nel “togliere (Aufheben)” ¢ presen-
te anche il “conservare (Aufbewabren)”, dunque il “ritenere (Erbalten)”: “La
parola zogliere ha nella lingua il doppio senso, per cui val quanto conservare,
ritenere, e nello stesso tempo far cessare, metter fine”™.

Cio che deve venire chiarito ¢ che i/ senso in cui qualcosa si toglie non puo essere
quello nel quale esso si conserva.

Il dato (la determinazione) si conserva empiricamente ¢ formalmente, ma si to-
glie trascendentalmente.

Non basta: il suo togliersi trascendentale si esprime come consapevolezza critica
del suo mantenersi empirico-formale, cosi che anche a livello empirico-formale
il dato, ancorché conservato, cessa di venire assolutizzato e viene restituito alla
sua autentica natura, che ¢ la sua finitezza.

Il dato, “elevato dalla sua immediatezza™?!, & bensi tolto, ma & “insieme un
conservato”**; esso “ha perduto soltanto la sua immediatezza, ma non percio ¢
annullato (nur seine Unmittelbarkeit verloren hat, aber darum nicht vernichtet
ist)"%.,

Il doppio significato del togliere e del conservare, che ¢ presente nella paro-
la tedesca Aufheben, lo si riscontra anche nella parola latina zollere: entrambe
fanno propria la “determinazione affermativa (affirmative Bestimmung)™** del
“portare in alto (Emporheben)”.

Ebbene, ¢ precisamente questa determinazione affermativa del porzare in alto,
cio¢ dell’elevare, che a noi sembra venga irrimediabilmente perduta nella figura
del circolo.

Se, nel tornare al punto di partenza (all’“in s¢”), non si eleva il dato traspor-
tandolo ad un diverso livello, appunto dall’empirico-formale al trascendentale,
quale trasformazione si ¢ effettivamente prodotta?

Quanto detto puo trovare espressione anche in quest’altra domanda: se nell“in
sé¢ e per s¢” i termini si conservano cosi come erano prima della loro unione,
allora non si ¢ forse realizzata una semplice giustapposizione, quella giustap-
posizione che si ha nella relazione ordinaria e che 'immagine del circolo tende a
riproporre?

1

20. GW.E Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit., Vol. I, p. 100.
21. Ibidem.

22. Ibidem.

23. Ibidem.

24. Ivi, p. 101.

25. Ibz’j;m.



346 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Non di meno, Hegel precisa ulteriormente: “%alcosa ¢ tolto solo in quanto ¢ en-
trato nella unita col suo opposto. In questa pit precisa determinazione di un che
di riflesso, esso si puo pitt convenientemente chiamare momento (in dieser nihern
Bestimmung als ein reflektirtes kann es passend Moment genannt werden)™™.
Hegel parla sovente di “momento” (Moment), per esempio nel passo dell’ En-
ciclopedia da noi citato nella annotazione precedente, allorché usa ancora le-
spressione “circolo” e lo descrive come un “momento” dell’intero: un momento
necessario, pur tuttavia sempre un “momento (Moment)”.

La domanda che ci poniamo, pertanto, ¢ la seguente: che cosa intende Hegel
quando parla di “momento (Moment)”?

La domanda ¢ giustificata dal fatto che egli ne parla in pili occasioni: per esem-
pio, allorché si riferisce al circolo, ma anche quando si riferisce al circolo dei
circoli. Egli precisa, infatti, che ciascuno dei circoli ¢ bensi necessario, ma te-
nendo presente che soltanto il “sistema dei loro elementi peculiari costituisce
I'intera idea”.

Vaaggiunto che Hegel usal'espressione “momento” anche quando si riferisce al
“movimento” che caratterizza tanto I'essenza quanto I’esistenza: “Il movimen-
to ¢ cosl il duplice processo e divenire dell’intiero: vale a dire, ciascun momen-
to pone |'altro momento e ciascuno ha poi in sé entrambi i momenti come due
aspetti. Essi, presi insieme, costituiscono I’intiero in quanto dissolvono se stessi
e si fanno momenti suoi”?.

Tenendo presente anche questo passo, a noi sembra di poter dire che il tema
fondamentale consiste nello stabilire se la relazione ordinaria e il circolo che la
rappresenta costituiscano il vero nella sua essenza ultima oppure se, di contro,
tanto la relazione quanto il circolo debbano venire oltrepassati da quell’unita,
che non mantiene i termini (i momenti) cosi come sono fuori dell unita, ma che li
toglie proprio in quanto vale come unita effettiva.

Certo, poi la questione potrebbe riproporsi, se si affermasse che i termini sono
tolti, ma anche conservati. Pensiamo, pero, che la si possa risolvere distinguen-
do il livello in cui essi sono conservati dal livello in cui sono tolti.

Sono conservati inevitabilmente, cio¢ nella disposizione empirico-fattuale,
proprio per la ragione che non sono “annullati” (“cancellati”); sono tolti inzne-
gabilmente, cioe in senso trascendentale, proprio per la ragione che il loro essere
non ¢ un vero essere.

Viene tolta, insomma, la pretesa che valgano per cio che non sono: la pretesa
che il finito valga come essere autentico, cio¢ come infinito.

26. Ibidem.
27. GW.E Hegel, Fenomenologia dello spiriro, trad. it. cit., Vol. I, pp. 33-34.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 347

A proposito del concetto di “momento’, ci sembra molto importante la pre-
cisazione che Arturo Moni, che traduce in lingua italiana la Wissenschaft der
Logik, inserisce in una nota che egli appone a margine del passo da noi citato
e che concerne, appunto, 'espressione “momento”. Queste sono le sue parole:
“Togliere = Rabbassare, o degradare, a (semplice) momento™.

Il momento, pertanto, indica che la determinazione, di qualunque determina-
zione si tratti, viene “rabbassata” o “degradata’, che ¢ altro modo per dire che il
livello in cui essa si conserva — e mantiene la sua identita determinata — non ¢
quello in cui si toglie nella vera unita.

Piu in generale, si puo dire che tesi e antitesi si conservano solo nella relazione
ordinaria, che si dispone a livello empirico-formale, e anche la loro sintesi altro
non ¢ che il loro mantenimento, proprio come accade nella relazione intesa
come costrutto (ossia, appunto, in forma ordinaria).

Laloro vera unita, questo ¢ il nocciolo della questione, non ¢ la loro sintesi, pre-
cisamente per la ragione che — non ci stanchiamo di ripeterlo — la sinzesi ¢ una
relazione e in essa permane la dualita, cosi che i termini che la compongono
— se la cosa viene considerata ad un primo approccio — non sono ancora “rab-
bassati” a momenti, come invece lo stesso Hegel intende che avvenga nell’inzero
autentico, cio¢ appunto nella vera unita.

Che ¢ come dire: nella sintesi i termini si dispongono allo stesso livello del 7esso
che li vincola, giacché il nesso vale come medio tra di essi. Precisamente per
questa ragione, la sintesi non puo valere come Iintero autentico.

Di contro, se i termini sono effettivamente “rabbassati a momenti’, e solo cosi
essi sono veramente “tolti’, allora si configura I’ intero autentico, cio¢ la vera unita.
Quest’ultima, pertanto, non pud non venire distinta dalla relazione (sintesi)
proprio perché non vale come medio tra estremi (determinazioni), ma come
I emergere oltre di essi.

Con questo approdo: soltanto nella vera unita i termini sono veramente tolti.
Del resto, se si esamina la stessa questione, ma dal punto di vista del processo,
allora non si potra non rilevare che il processo non pud mantenersi iz indefini-
tum; dunque, non pud non avere un termine, una fine.

Orbene, anche a questo proposito si ripropone ['obiezione, da noi sollevata nella
annotazione precedente, legata al fatto che, se il fine della procedura ¢ una deter-
minazione, allora il processo non potra venire considerato effettivamente concluso.
La determinazione, infatti, non pud porsi se non opponendosi, cosi che la sua
estrinsecazione ¢ richiesta. E parlare di estrinsecazione della determinazione

28. A.Moni, Traduzione di GW.F. Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit., Vol. 1, p. 101,
nota 2.



348 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

equivale a parlare di processo, cio¢ del suo sviluppo, ossia del suo essere sé fa-
cendosi altra a sé stessa e tornando poi in sé per essere, di nuovo e da capo, “in
sé e per s¢”.

Insomma, se il processo si conclude con una determinazione, esso non puo ve-
nire considerato effettivamente concluso e il circolo non pud non tornare ad
imporsi, precisamente per la ragione che si deve “ricominciare’, stante la ne-
cessita che la determinazione si essenzializzi nel suo concetto, che ¢ il proprio
“automovimento”.

Si perviene al medesimo esito se si considera — come abbiamo cominciato a fare
nella annotazione terza — 'opposizione di vero e falso.

Nel momento in cui il vero torna in sé e ingloba il falso, supera il falso ¢ lo fa
decadere a “momento”. Se, pero, torna a proporsi come un “vero” che sia ancora
“determinato’, allora non puo evitare di opporsi di nuovo a qualcosa assunto
ancora come il negativo di sé¢ (come “falso”), in modo tale che il processo non
pud non riproporsi in un progressus che non pud non essere iz indefinitum.
Un’ultima riflessione la riserviamo al passo in cui Hegel afferma quanto segue:
“Di fatto, invece, ci6 che va dileguando dev’essere considerato esso stesso come
essenziale, e non va irrigidito in una determinazione che, recisa via dal vero,
debba essere abbandonata in un qualsiasi punto fuori della verit; né il vero, a
sua volta, dev’essere considerato come il morto positivo che giace inerte dall’al-
tra parte””.

In questo passo, tratto dalla traduzione italiana della Fenomenologia di Vincenzo
Cicero, si afferma innanzi tutto I’ essere del falso e, in secondo luogo, come debba
venire inteso I’essere del vero: intrinsecamente vincolato al falso.

U tema della coessenzialita investe, quindi, anche vero e falso e per questo abbia-
mo sottolineato come anche vero e falso, al pari di ogni altra coppia di coessen-
ziali, debbano venire considerati due sezioni astratte dell unica e medesima realta.
Precisamente per questa ragione, il vero che si oppone al faso lo consideriamo
vero solo dal punto di vista della forma; il vero autentico, infatti, ¢ il vero che
trascende la sua opposizione al falso e si risolve nell’unica e medesima realta
(Lunum arque idem).

Annotazione sesta

La concezione che Hegel esprime in ordine al “falso (Falsche)”, pertanto, non
lo considera come qualcosa che ¢ venuto meno, da sempre “falsificato dal vero”,
secondo il significato di falsum (participio passato del verbo fallere) e secondo

29. GW.E. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. di V. Cicero, Rusconi, Milano
1995, p. 105.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 349

Iinterpretazione che noi, invece, intendiamo proporre, ma come qualcosa che
entra nella costituzione del vero.

Se, quindi, si torna ad esaminare la questione ponendosi ancora dal punto di
vista di Hegel, ci si viene a trovare in questa situazione: da un lato, egli rileva
che il finito ¢ il suo “perire”; d’altro lato, pero, egli assume il falso come essen-
ziale al vero.

Ci chiediamo, allora: come conciliare queste due posizioni? Il falso ha forse una
“consistenza ontologica” diversa dal “finito” e, in un certo senso, “maggiore”, per
cosi dire, rispetto ad esso? Anzi, il falso ¢ addirittura comsustanziale al vero?

Per cercare di chiarire questo nodo, che ¢ essenziale, e per rispondere alle do-
mande formulate, proviamo a riassumere il discorso svolto da Hegel, concen-
trandoci su quanto egli afferma in ordine all’opposizione di vero ¢ falso nella
Prefazione alla Fenomenologia.

Egli non solo afferma che “La verita include dunque al proprio interno anche
il negativo™’, ma anche che “cio che va dileguando dev’essere considerato esso
stesso come essenziale™ e, inoltre, che “né il vero, a sua volta, dev’essere consi-
derato come il morto positivo che giace inerte dall’altra parte™?. Vero e falso,
pertanto, si implicano reciprocamente. E questo ¢ il primo punto.

Questa reciproca implicazione puo venire spiegata nel seguente modo: il falso,
ossia “cio che sta dileguando”, ¢ considerato momento essenziale della verita
per la ragione che il vero ¢ determinato e, in quanto tale, non puo porsi se non
opponendosi al suo altro, che ¢ appunto il “falso” o il “negativo’, se il vero vale
come il “positivo”.

La struttura logica ¢ la stessa di quella che abbiamo gia discusso a proposito del
“vero iz s¢, dal momento che, appunto,

soltanto questa ricostituentesi eguaglianza o la riflessione entro I'esser-altro in
se stesso, — non un’uniti originaria come tale, né un’unitd immediata come
tale, - ¢ il vero. Il vero ¢ il divenire di se stesso (nur diese sich wiederherstellende
Gleichheit oder die Reflexion im Anderssein in sich selbst — nicht eine urspring-
liche Einbeit als solche, oder unmittelbare als solche, ist das Wabre. Es ist das
Werden seiner selbst)*.

30. Ihidem.

31. Ihidem.

32. Ibidem.

33. GMW.E.Hegel, Fenomenologia dello spiriro, trad. it. di E. De Negri, cit., Vol. I, p. 14; tra-
duce Cicero: “solo questa uguaglianza restaurantesi, solo questa riflessione entro se stesso
nell’essere-altro — non un’unitd originaria in quanto tale, né immediata in quanto tale — ¢
il vero. Il vero ¢ il divenire di se stesso” (p. 69).



350 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il vero, in sintesi e per ricapitolare, si porrebbe inizialmente come “in s¢”; in
quanto tale, esso sarebbe, perd, immediato e indeterminato (sempre secondo la
concezione hegeliana).

Per determinarsi, dunque, dovrebbe uscire da sé e farsi altro a sé stesso: solo op-
ponendosi a questo altro, che vale come il “negativo” del vero e, quindi, come il
“falso’, il vero, insomma, si determinerebbe. In tal modo, non di meno, ancora
sussisterebbe la contrapposizione del vero al suo altro, cio¢ al falso.

Per questa ragione, si imporrebbe la necessita che il vero ritorni in sé e valga
come “in sé e per s¢, giacché soltanto in questa forma il vero (lo spirito) ri-
comprenderebbe in sé I’intera realta (la molteplicita delle determinazioni che
appaiono come il suo altro, ma che sono il suo stesso determinarsi).

Il momento del “divenire altro’, ossia il momento negativo, risulta dunque es-
senziale, nella concezione hegeliana, per il configurarsi del positivo.

Il positivo a sua volta, qualora valga come autenticamente positivo e per questo
recuperi la propria identitd, non pud pitt recuperare un’identitd immediata (nel
senso in cui I'immediatezza viene fatta valere in ambito empirico-formale), ma
deve recuperare un’identitd mediata, ossia riflessa in sé stessa: precisamente in
ci6 — sempre secondo Hegel — consiste I autoporsi del vero.

Ebbene, sul vero che ¢ tornato in sé vorremmo ora riflettere di nuovo, giacché
¢ un tema di estrema importanza, perché consente, inoltre, di riprendere e ap-
profondire il discorso svolto sulla “sintesi” nella precedente annotazione.

Da un lato, si dice che questo vero ¢ “in sé e per s¢” e, secondo questa formula,
il vero sembrerebbe la sintesi dei due momenti.

D’altro lato, tuttavia, i due termini dovrebbero venire pensati, appunto, come
“momenti’, cio¢ dovrebbero venire “rabbassati’, secondo quanto lo stesso
Hegel indica a proposito del concetto di “momento” nella Scienza della logica
e tenendo presenti le precisazioni fornite dal Moni in ordine al medesimo con-
cetto ¢ alla sua corretta interpretazione, per la quale il “tolto” deve appunto ve-
nire inteso come “rabbassato” [“degradato”, ridotto a “(semplice) momento”].
In effetti, si danno solo due possibilita.

Aut il vero autentico (lo spirito nella sua veritd) vale come sintesi di “in s¢” ¢
“per s¢”, ma allora si tratta di una sintesi tra un positivo, che zon ¢ autentica-
mente positivo — proprio perché indica quell’unita che, secondo le parole di
Hegel, ¢ ancora so/tanto originaria e immediata —, e un negativo, che non é au-
tenticamente negativo, proprio perché ¢ I'estrinsecazione del positivo.

Aut il vero autentico ¢ la vera unita, ma allora esso costituisce quell’intero ri-
spetto al quale i termini (I'in sé ¢ il per sé) sono solo momenti, cioe sono rab-
bassati e, dunque, sono “tolti”.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 351

La questione, pertanto, ruota intorno al sezso da dare al togliersi dei momenti.
Per cercare di comprendere tale senso, torniamo alla sintesi.

Se si fa valere la sintesi come il positivo (I'intero) autentico, allora cio accade
per la ragione che essa unifica i due momenti.

Se non che, questo avviene mediante un’unificazione che a rigore dovrebbe
collocarsi, se si tiene conto di quello che lo stesso Hegel afferma a proposito
dell’intero (su questo nodo abbiamo cominciato a riflettere nella precedente
annotazione), su di un /vello “rabbassato”.

Il zesso si pone, infatti, tra i due termini indicati, i quali debbono venire pensati
come momenti, appunto come ‘rabbassati’, e cid comporta una conseguenza
di notevolissima rilevanza: anche la relazione tra di essi non puo non disporsi sul
loro stesso livello, cosi che essa risulta segnata dal livello dei suoi termini, oltre che
essere dipendente da essi.

Se, infatti, i termini dipendono dalla relazione, reciprocamente e scambievol-
mente la relazione dipende dai termini, in un circolo che non soltanto non puo
non risultare vizioso, ma altresi deve decretare uno status secondo il quale “in s¢”
e “per s¢’, unificati nella sintesi, dovrebbero disporsi su di un livello rabbassato
rispetto a quello dell’intero che li toglie. In base a questo discorso, /’intero non
puo venire fatto coincidere con la sintesi.

Nella misura in cui i termini sono “momenti” dell’intero, essi insomma sono
“rabbassati’, cio¢ non si pongono sullo stesso livello dell’intero stesso, che noi
abbiamo definito livello dell’innegabile, ma si pongono su di un livello piu bas-
s0, che noi abbiamo definito Lvello dell’inevitabile.

Che ¢ come dire: la stessa sintesi dovrebbe disporsi su di un livello inferiore
rispetto all’intero, nel quale i due momenti si pongono come “rabbassati”

Cio emerge anche dal passo della Fenomenologia che abbiamo gia citato, ma
che riproponiamo:

Il movimento ¢ cosi il duplice processo e divenire dell’intiero: vale a dire, cia-
scun momento pone ’altro momento e ciascuno ha poi in sé entrambi i mo-
menti come due aspetti. Essi, presi insieme, costituiscono I’intiero in quanto

dissolvono se stessi e si fanno momenti suoi**.

34. GW.E Hegel, Fenomenologia dello spiriro, trad. it. di E. De Negri, cit., Vol. I, pp. 33-
34; cosi traduce Gianluca Garelli I’intero passo: “Il movimento ¢ cosi il processo e dive-
nire del tutto, che si raddoppia per il fatto che ciascuno dei due momenti nel contempo
pone laltro, e ciascuno pertanto ha anche entrambi i momenti in s¢, come due aspetti;
insieme, essi costituiscono il tutto, in quanto dissolvono se stessi ¢ si rendono momenti di
quel tutto” (G.W.E. Hegel, Fenomenologia dello spirito; trad. it. a cura di G. Garelli, Piccola
Biblioteca Einaudi, Torino 2008, p. 30§.



352 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Seguendo I'argomentazione che viene proposta, ci sembra che Hegel intenda
dire che vero e falso si collocano su di un livello inferiore rispetto al livello in cui
vige la loro unita.
Se non che, la questione si complica per la ragione che egli sovente intende
I'unita, e dunque I'intero, nella forma dell’ unificazione ed inoltre, nel passo in
cui parla del vero come “vicostituentesi eguaglianza’, egli precisa che deve essere
inteso “non [come] un’unita originaria come tale, né [come] un’unita imme-
diata come tale™.
A noi sembra, pero, che questo sia 'unico modo in cui possa venire intesa |’ -
nitd autentica, la quale, infatti, altro non ¢ che Uintero, cio¢ | originario che ¢
Uimmediaro.
Riprendendo, quindi, I'indagine sul tema della verita e dell’unitd a muovere
dal concetto di “intero’, riteniamo che si imponga la necessita di fare ulteriore
chiarezza in ordine alla differenza che sussiste tra unita e unificazione.
Nell’unita, e solo nell’unitd, infatti, i termini sono effertivamente rabbassati a
momenti, cosi che si deve sottolineare con forza che ['unita non pué non venire
distinta dall’unificazione.
La distinzione, insomma, si rende necessaria precisamente per la ragione che
nell’unificazione vero e falso costituiscono i termini della relazione che li vin-
cola ¢, in quanto tali, impongono al loro nesso, cio¢ all’unificazione, il vello
del loro collocarsi.
Con questo esito, che ¢ della massima importanza: sappiamo che i termini
sono rabbassati a momenti, se colti alla luce dell’sntero; da ciod consegue che,
se 'intero non ¢ inteso come vera unita, ma come unificazione, allora, poiché
I'unificazione altro non ¢ che una relazione, i termini non potranno mai essere
rabbassati rispetto ad essa, giacché la relazione tra di essi non pué non collocarsi
al loro stesso livello.
Siamo cosi al punto cruciale per I'ipotesi che intendiamo sostenere: /’intero
autentico non pud non essere la vera unita.

uest ultima, infatti, non pud venire confusa con la sintesi (unificazione) pro-
prio perché nell’unita i termini si tolgono, cioe valgono come momenti, preci-
samente come |’intero richiede, ¢ questo viene sostenuto dallo stesso Hegel,
laddove nella sintesi i termini sono cid su cui poggia la relazione (unificazione)
e, pertanto, non possono venire tolti, costituendo anzi i pilastri della sintesi me-
desima, e di questo Hegel non sembra tenere conto.

35. G.W.E Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. di E. De Negri, cit., Vol. I, p. 14.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 353

Egli insomma, da un lato, afferma che i momenti “costituiscono I’intiero in
quanto dissolvono se stessi e si fanno momenti suoi”*, cosi che in questo modo
sembra intendere Iintero come “unitd’, la quale indica il superamento del livel-
lo in cui si dispongono i momenti (i quali sono appunto “rabbassati” rispetto
ad esso); dall’altro, afferma che i momenti, cio¢ i termini della relazione, “presi
insieme, costituiscono I'intiero” e in tal modo identifica I’intero con la sintesi.
Se non che, se I'intero si risolve nella sintesi, allora esso zon emerge pit oltre i
momenti, ma, al contrario, viene posto al loro medesimo livello, cosi che questi
cessano di valere come “rabbassati”, dunque cessano di valere come “tolti”.
Giunti a questo punto, a noi sembra che ci si trovi di fronte ad un nuovo bivio,
che configura la seguente alternativa, della quale si puo scegliere solo un corno.
Aut il vero autentico (lo spirito nella sua veritd) emerge oltre i termini che uni-
fica, nel senso che realizza una vera unita nella quale i termini vengono davvero
rabbassati a momenti; in questo caso, il Zivello dell unita (dell’ intero autentico),
che ¢ innegabile, non puo venire confuso con il livello dei termini, che ¢ solo
inevitabile.

Aut il vero ¢ vincolato al falso, ma allora la loro unita ¢ solo un’unificazione,
una sintesi, nella quale i termini, appunto vero e falso, dovrebbero, per un verso,
essere rabbassati a momenti, stante il fatto che la sintesi viene assunta come se
fosse Iintero, ma, per altro verso, zon dovrebbero essere rabbassati a momenti,
perché cio comporterebbe che anche la loro unificazione, cioe la sintesi, verreb-
be rabbassata, dal momento che la relazione non puo non essere complanare ai
suoi termini.

Per fornire un’indicazione ulteriore, in ordine a questo tema che ¢ decisamente
fondamentale, ricordiamo il passo gia citato, tratto dalla Scienza della logica,
nel quale Hegel precisa il senso del “togliere” e del “tolto”, ossia del “momento”:

Qualcosa ¢ tolto solo in quanto ¢ entrato nella unita col suo opposto. In questa
pilt precisa determinazione di un che di riflesso, esso si pud pit conveniente-
mente chiamare momento (in dieser nihern Bestimmung als ein reflektirtes kann
es passend Moment genannt werden)™ .

Con questa conseguenza, intrinsecamente antz’logim: se I'unificazione di vero e
falso, ossia la loro sintesi, viene assunta come |'intero, secondo quanto sembre-
rebbe emergere dalle parole di Hegel (i termini “presi insieme, costituiscono
I'intiero”), allora ¢ proprio la sintesi che non pud non emergere oltre sé stessa,

36. Ivi, p. 34.
37. GW.E Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit., Vol. I, p. 101.



354 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

ossia oltre il proprio valere quale relazione, cioe oltre il proprio valere, appunto,
quale unificazione®.

Essa deve emergere oltre sé stessa precisamente per la ragione che, se vale ¢f
fettivamente come intero, non pud non (necessariamente, innegabilmente) tra-
scendere il suo valere come relazione, la quale 707 puo non collocarsi sul livello
“rabbassato” dei termini.

Risolvere la questione dicendo che nella relazione i termini sono sempre “rab-
bassati” a momenti significa non considerare che cio vale soltanto per la rela-
zione colta come atto, il quale ¢ idealmente unitario.

Se, infatti, la relazione viene intesa come un costrutto mono-diadico, allora i ter-
mini non possono non essere complanari al nesso che li congiunge e li vincola,
ponendosi fra di essi, ¢ non nella struttura intrinseca di ciascuno.

Di contro, la relazione intesa come “atto” indica precisamente I’atto del toglier-
si dei termini (momenti), cosi che I unitd autentica ¢ quella restituita dall’atto,
cio¢ quella nella quale i momenti sono stati tolti, e quindi appartengono al pas-
sato, come ¢ per il falso, ma anche per quel vero che, contrapponendosi al falso,
risulta falso anch’esso.

Si tratta, dunque, di una dialettica restitutiva per la ragione che loriginarieta
della verita, cioe dell’unita, non ¢ cio che si presenta immediatamente: cio6 che
si presenta immediatamente ¢ il dato, I'immediatezza empirico-formale, la
quale ¢ la contraffazione dell’originario, cio¢ della verita.

Affinché Poriginario (la verita) emerga, la contraffazione deve venire smasche-
rata e questo ¢ il compito della coscienza critica ispirata dalla verita.

La coscienza, collocandosi nell’universo della finitudine, non pud prescindere
dal presupposto, cosi che proprio del presupposto essa rileva I’inconsistenza.
Se cio6 ¢ inevitabile, innegabile invece ¢ la necessita che emerga la condizione che
ha consentito il rilevamento della contraffazione rappresentata dal finito, rile-
vamento che attesta che la coscienza non puo venire ridotta alla sua disposizione
empirica.

L’atto del togliersi del finito coincide precisamente con I'atto del togliersi dei
termini e della relazione che li vincola.

In quanto “atto del togliersi”, non di meno, ¢ I'atto stesso che presuppone cio
che si toglie, cosi che, colto dalla prospettiva dell’infinito, esso mantiene una
determinatezza che gli impedisce di realizzare un’autentica unitd, perché per-
mane il vincolo alla differenza che caratterizza ogni determinato.

38. Per un approfondimento delle annotazioni dedicate a Hegel, si rinvia ad A. Stella, I/
concetto di “relazione” nella “Scienza della logica” di Hegel, gia citato, ¢ Id., La Prefazione
alla Fenomenologia dello spirito di Hegel. Interpretazioni critiche e approfondimenti teore-
tici, gia citato.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 355

Lo stesso concetto puo venire espresso anche con altre parole: esso vale come
“atto del togliersi” in quanto cio che si toglie ancora vincola a sé, cioe alla pro-
pria determinatezza, il toglimento stesso, cosi che il superamento della deter-
minatezza si ottiene solo allorché dell’atto si coglie /a tensione che lo connota e
che vale come [’ideale consegna del finito — inclusa la determinatezza/finitezza
dell’atto stesso — al fine che é costituito dall’unita che é infinito.

In questo senso, abbiamo affermato che l'atto ¢ “idealmente” unitario, ossia ¢
unitario per il fine che intende, perché I'unita dell’atto (ancora non innegabil-
mente autentica) trova pieno compimento soltanto zell unita che fonda l'atto
stesso e che dell atto costituisce il fine, la destinazione.

La consapevolezza espressa ci sembra fornire ulteriori argomenti per legittima-
re la necessita da noi prospettata, e cioe¢ la necessita di tenere distinto il livello
dell’unita, che ¢ il livello dell’intero (infinito), da quello dell’ unificazione, che
appartiene al livello del finito.

L’unificazione, infatti, non pud non implicare la dualita (cio¢ la molteplicita).
Solo questo accorgimento ermeneutico, che si fonda su di un punto di vista teoretico
diverso, almeno in parte, da quello espresso da Hegel, evita, a nostro giudizio,
di costruire la contraddizione, che si produrrebbe conciliando unita e dualita, che
sono I'una esclusione dell’altra, ma che si pretende vengano conciliate nel modo
della relazione ordinaria, ossia nel modo della sintesi.

S. Funzione e valore

La funzione non pud non venire distinta dal valore. Qliest’ultimo,
non di meno, deve venire adeguatamente inteso.

Quando si parla di “valore’, allorché si fa propria la prospettiva meta-
fisico-trascendentale o teoretica (intesa in senso classico®), non si intende
qualcosa che possa venire determinato mediante una qualche procedura
regolata, che puo essere una dimostrazione o un calcolo.

39. Usando l'aggettivo “classico’, come specificazione del sezso in cui intendiamo la teo-
retica, ci riferiamo alla distinzione tra la scuola di metafisica classica e la scuola di metafisica
neoclassica. La differenza fondamentale, che sussiste tra le due scuole, pud venire ravvisata
nella concezione della verita, se cio¢ essa possa venire semantizzata (determinata), come
¢ per la scuola di metafisica neoclassica, o se, invece, essa sia insemantizzabile (indetermi-
nabile), come ¢ per la scuola di metafisica classica. Si veda, su questo punto, la nota 2 del
primo paragrafo della presente Riflessione.



356 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Siintende, invece, cio che costituisce il fondamento stesso della ricerca
filosofica, ¢ quindi di ogni dimostrazione filosoficamente intesa®, ossia
quella verit assoluta che evoca ¢ orienta la ricerca stessa e che, pertanto,
vale come sua origine nonché come suo fize.

Si potrebbe dire, per precisare meglio il concetto espresso, che per
la concezione funzionalista il valore ¢ un’entitd che viene determinata
mediante un algoritmo (una procedura regolata), cosi che la funzione, la
quale puo venire intesa come la relazione che sussiste tra determinate va-
riabili indipendenti e una variabile dipendente, che costituisce il “valore
della funzione” (il quale viene calcolato in base al valore che assumo-
no le variabili indipendenti), ha di mira la definizione fattuale del valore
medesimo.

Viceversa, per la prospettiva teoretica classica il valore non pud non
essere il fine inoggettivabile al quale si tende, in modo tale che la funzione
sirisolve nell’intenzione di verita, perdendo il carattere pratico-operativo
che caratterizza la funzione ordinariamente intesa.

L’intenzione di verita, come abbiamo cercato di indicare, ¢ la tensione
del finito all’infinito, ossia il trascendersi del determinato nell’assoluto,
cosi che la distinzione traintenzione e valore (verita, essere, assoluto, fon-
damento) appartiene solo al livello in cui si impone il determinato, giac-
ché ’intenzione ¢ tale precisamente perché non intende conservarsi, ma
togliersi nel valore che intenziona.

Ebbene, I'impossibilita di assolutizzare il discorso significa riconosce-
re la sua valenza meramente funzionale, ossia la necessita, per esso, di rife-
rirsi ad un fondamento che valga come fondamento del discorso, perché
inteso come reale, cio¢ oggettivo.

Poiché, pero, l'oggettivo non é raggiungibile, dunque non ¢ nemmeno
riferibile, anche 'affermazione posta sulla funzionalita del discorso deve
venire ripensata.

Cio che domanda di essere messo bene in evidenza, come punto da
cui partire, ¢ che la realta oggettiva non pud venire ridotta alla realta
oggettuale.

40. Sivedano le annotazioni seconda e terza del paragrafo 6 della Terza Riflessione, nelle
quali si distingue la dimostrazione del principio dal principio della dimostrazione.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 357

Si tratta di una #rriducibile differenza, che andra progressivamente
specificata. Per farlo, iniziamo con il dire che il discorso tende, invece, a
ridurre la realta oggettiva alla realtd che esso riferisce con il suo dire.

Inteso, dunque, secondo la prospettiva “funzionalista’, il discorso vale
come una procedura regolata che progetta di determinare il valore della fun-
zione, nel senso che riduce il fondamento del discorso, e cio¢ il valore, ossia
la realta oggettiva, al contenuto che viene da esso espresso, ossia alla realti
oggettuale (oggettivata) che viene da esso determinata in forza del dire.

Torna cosi a riproporsi un nodo cruciale, sul quale abbiamo a lungo
riflettuto, e cio¢ se il valore autentico, che coincide con la realta oggettiva,
sia effettivamente raggiungibile e, quindi, sia determinabile.

Se, infatti, si ritiene che sia determinabile, allora ¢ del tutto sensato
parlare di “funzione”: il discorso svolgerebbe la funzione dell’includere
nella trama semantico-sintattica cio che costituisce ’essere reale, cosi che
si legittimerebbe I’ assunzione della cosa come contenuto semantico.

Se, invece, si ritiene che il valore, qualora sia autentico, non pud non
coincidere con I'assoluto, allora esso non puo venire determinato, cosi
che il discorso che ad esso si volge, e per questa ragione di un discorso
Sfilosofico si tratta, non pud pin valere come funzione, ma deve venire inteso
come intentio veritatis.

6. L’insematizzabilita del valore (veritd)

Non soltanto la considerazione ordinaria, ma anche molti filosofi, per
esempio coloro che si rifanno alla concezione espressa dalla scuola di me-
tafisica neoclassica (ma si tratta, appunto, solo di una esemplificazione,
una delle tante possibili), ritengono che il valore, cio¢ Uessere, cioé la ve-
rita, anche se intesa come verita assoluta, sia non di meno determinabile,
dunque sia semantizzabile e, pertanto, interpretano il discorso filosofico
come la “funzione semantica” che ha I'obiettivo di “dire la veritd”.

Abbiamo a pili riprese contestato questa concezione. Qui, tornando
sul tema e ripartendo dal sezso del dire, opponiamo a coloro che preten-
dono di semantizzare l'assoluto (I'essere, la realtd oggettiva) la seguente
riflessione.



358 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Non si puo non rilevare che anche la considerazione che assume il
discorso come funzione semantica riconosce, tuttavia, la necessita di at-
tribuire al significato il valore di referente oggettivo del segno, valore che
attesterebbe il suo emergere sull’ordine segnico.

Se non che, la domanda che sorge ¢ come possa il significato conciliare
il valore che gli si richiede con la determinatezza che consente di rendere
“positivo’, dunque di valere come un “posto” (“positivo” ¢ da positum),
il referente del segno, se tale determinatezza lo riduce innegabilmente a
momento del discorso, dunque a sezzantema.

Ci chiediamo, ancora: non ¢ forse il semantema, proprio in quan-
to momento del discorso, un segno, ancorché venga assunto come un
significato?

Gia dal paragrafo 3 della presente Riflessione abbiamo cercato di mo-
strare che ogni significato determinato, per il suo “essere riferendosi”, ¢
propriamente un segno.

Intendiamo ora riprendere questo tema tornando alla distinzione dal-
la quale siamo partiti, e cioe alla distinzione tra la realta oggettiva e la
realta oggettuale.

Il significato, secondo I'interpretazione che ne da la considerazione
formale, funge da specificazione (definizione) del reale ¢, quindi, implica il
suo riferirsi a quell’ente dell'ontologia tradizionale, cio¢ a quel “qualcosa’,
che, allorquando viene semantizzato, diventa il significato vero e proprio.

A nostro giudizio, il gualcosa, proprio in quanto tale, ¢ gia un signifi-
cato, stante che ¢ stato comunque connotato. Il suo rilevamento, pertanto,
non ¢ effettivamente disgiungibile dalla connotazione, precisamente per-
ché ¢ in forza della sua identita, cioe della sua connotazione, che esso puod
venire rilevato.

Che ¢ come dire: ogni “qualcosa” ¢ tale perché la sua identita lo riferisce
alla differenza, opponendolo ad essa, cosi che esso si colloca, fin dal suo
costituirsi, all’interno di quella relazione che ¢ il suo riferirsi ad altro da sé.

La relazione funge, insomma, da condizionante posizionale dell’iden-
tico proprio perché lo riferisce al diverso, in modo tale che identificare il
“qualcosa” equivale ad inscriverlo nell’universo empirico-formale, all’in-
terno del quale 'oggetto si risolve nel significato e, viceversa, il significa-
to assume valenza oggettuale, cioe ipostatica.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 359

Per tale ordine di considerazioni, [ ‘ente si rivela un significato, stante il
suo dipendere dalla connotazione che lo identifica e lo identifica all’in-
terno della relazione semantica.

Accanto al primo, sussiste un secondo ordine di considerazioni, per il
quale i/ significato si rivela un segno, proprio in ragione del suo costituirsi
come identita determinata.

Cerchiamo, ora, di precisare il senso di questa seconda affermazione
e di vederne le conseguenze, riprendendo quanto detto in precedenza e
partendo dal concetto di “realtd”.

Il punto sul quale abbiamo a lungo insistito ¢ che 'universo empiri-
co-formale non puo venire assunto come se costituisse la realta oggettiva,
cioe la realtd i sé e per sé, la realta assoluta, la quale non puo venire de-
terminata affatto.

L’universo empirico-fattuale, invece, rappresenta soltanto la realta
oggettuale, cioe la realtd per noi, cio¢ la realta che si costituisce di deter-
minazioni, rilevate e connotate (categorizzate).

L’esperienza, e di questo abbiamo parlato soprattutto nella Quarta
Riflessione, ¢ infatti una realtd intrinsecamente vincolata al soggetto e
per questa ragione non pud venire considerata una realtd autonoma e
autosufficiente: essa, dunque, vale come realti oggettuale, nel senso che
l'oggetto della comune esperienza ¢ il correlato del soggetto e per tale
motivo si pone “di fronte” ad esso (0b-iectum).

Inoltre — e questo costituisce il passaggio ulteriore —, non si puod non
rilevare che tale realtd non ¢ “altra” rispetto a quella riferita con il discor-
so, per la ragione che, essendo costituita di identita determinate, cioe di
identita che si pongono nel riferirsi alla differenza, ¢ costituita non tanto
da “cose”, ma da “segni’, nonostante che questi ultimi vengano assunti
come se fossero “cose”, cio¢ nonostante vengano ipostatizzati.

La conclusione che ¢ possibile trarre da quanto abbiamo detto ¢, quin-
di, duplice: innanzi tutto la realth oggettiva costituisce il fondamento del
discorso e per questa ragione non puo venire ridotta ad un suo elemento;
in secondo luogo, /a realta oggettuale, ossia 'universo empirico-fattuale,
coincide con ["ordine semantico e si risolve interamente in esso, proprio
per la ragione che lesperienza é in sé un insieme di segni.

41. Siveda quanto scritto nel paragrafo 3 della presente Riflessione.



360 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Valgono come segni, infatti, anche i percetti, stante appunto la loro
determinatezza, la quale implica un duplice processo di categorizzazione:
la categorizzazione trascendentale, basata sulle categorie di identita, dif-
ferenza e relazione, che consente di identificare ciascun percetto distin-
guendolo da ogni altro percetto, ¢ la categorizzazione empirica, che con-
sente di assegnare ad ogni percetto un codice, cio¢ una parola, che vale
come la sua connotazione.

Tale connotazione ¢ basata su categorie ottenute mediante ['osserva-
zione di casi particolari che appartengono alla comune esperienza e che si
ripetono con regolarita. Precisamente per questo loro ripetersi regolare,
i casi particolari autorizzano il processo induttivo o di generalizzazione
che mette capo alla formazione di categorie (o concetti) empiriche (empi-
rici), perché valgono come [essenzializzazione di una legge che attribui-
sce determinate caratteristiche a determinati percetti od oggetti od enti.

Con le precisazioni apportate, riteniamo anche di avere legittimato
I'uso, da noi compiuto frequentemente, della locuzione “universo empi-
rico-formale”: si tratta di un unico universo per la ragione che g/i enti sono
in effetti dei segni, precisamente per la determinatezza che li caratterizza.

Sono bensi dei segni, ma alcuni di essi debbono venire assunti come
se fossero dei sz'gm'ﬁmtz', cio¢ come se esibissero una consistenza diversa
da quella dei segni, perché solo cost si puo costituire quella differenza
(segno/significato) che legittima la relazione semantica.

7. ll significato

Volendo insistere sul punto indicato alla fine del precedente paragra-
fo, onde cercare di chiarirlo ulteriormente, diremo che, in quanto il se-
gno invia ad un significato e quest’ultimo viene assunto esso stesso come
una determinazione, il segno perde il suo valore di metafora della realta
autentica, cio¢ della realta oggettiva, perché non rimanda pit effestiva-
mente oltre 'universo empirico-formale che lo contiene.

Il segno, infatti, rimanda ad un significato che, da un certo punto di
vista, ¢ un altro segno, ma, da un diverso punto di vista, viene assunto
come se non lo fosse, perché vale come I’ altro dal segno.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 361

In entrambi i casi, tuttavia, il significato non puo6 non valere come
momento del discorso e, quindi, non puo valere come una realta emergen-
te oltre di esso, anche se 'ordine formale pretende di attribuirgli questo
valore per legittimare il discorso.

Cerchiamo di approfondire ulteriormente questo aspetto.

Abbiamo parlato del duplice modo di intendere il segno, a secon-
da che lo si intenda dalla prospettiva dell’innegabile o dalla prospettiva
dell’inevitabile.

Ebbene, lo stesso discorso puo venire fatto a proposto del significato,
il quale, se viene inteso dalla prospettiva dell’innegabile, viene colto come
quel significato unico e assoluto che costituisce cio a cui 'universo dei se-
gni rinvia.

In quanto tale, pero, esso non puo venire inglobato nel discorso e,
quindi, non puo costituire il referente del segno all’interno della relazio-
ne semantica che vincola reciprocamente segno e significato.

Di contro, se viene inteso dalla prospettiva dell’inevitabile, allora vie-
ne ridotto al referente del segno, cosi che viene ipostatizzato per consentire
al segno di valere come segno.

Per specificare maggiormente il tema, ribadiamo che, se il segno viene
colto secondo la prospettiva dell’innegabile, allora non si riduce al suo ri-
ferimento orizzontale, che lo vincola ad altro segno nonché al significato
corrispondente, ma viene inteso come il suo trascendersi in atto, che ¢
verticale e che lo sospinge verso la realta oggettiva.

Tale realta, e cio va sempre tenuto presente, permane irraggiungibile
(indeterminabile), cosi che ¢ preclusa la possibilita, che viene invece fatta
propria dalla forma, di costruire una relazione con il significato, almeno
se il significato vale secondo la prospettiva dell’innegabile e cio¢ come
unico e assoluto.

La precisazione apportata ha una notevole rilevanza speculativa. Essa
consente di comprendere ancora meglio che quella relazione di segno e
significato, che ordinariamente viene assunta come se si instaurasse tra
'universo formale e la realtd oggettiva, in effetti non fa altro che ipo-
statizzare il segno e oggettivare (nel senso del determinare) il significato,
contraddicendo I'uno e I'altro.



362 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

In tal modo, i/ segno perde il senso del valere come atto ¢ la realta ogget-
tiva viene ridotta a insieme di significati, di per sé determinati, cio¢ viene
inglobata nell’universo semantico o formale.

Che ¢ come dire: il significato, proprio perché viene ridotto a termine
della relazione semantica, o7 eccede 'ordine dei segni e, se viene assunto
come I’altro dal segno, ¢ a causa della necessita di evitare il regresso all’in-
finito nella ricerca del fondamento della significazione stessa.

1l significato, dunque, ¢ ancora un segno, nonostante che venga assunto
come se non lo fosse: ¢ ancora un segno, poiché mantiene quella determina-
tezza che impone il riferimento ad altro; viene assunto come se non lo fosse,
poiché solo se qualcosa vale come significato qualcos’altro puo valere come
segno. Una tale assunzione, insomma, ¢ essenziale al dispiegarsi pratico del
discorso.

Quando si ¢ affermato che la relazione alla cosa reale ¢ di per sé rela-
zione semantica, si intendeva evidenziare proprio questo aspetto: la rela-
zione, intesa come Nesso tra estremi, si pone se, € solo se, la cosa ¢ ridotta
a significato e se il segno perde il sezso autentico del suo riferirsi, che ¢ il
suo oltrepasmrsi.

Per concludere il discorso su questo punto, che ¢ fondamentale, ci
sembra opportuno aggiungere un’annotazione, che puo corroborare I'i-
potesi da noi formulata.

Il significato, secondo il punto di vista della significazione comune-
mente intesa, ¢ cid che passa dall’indipendenza dalla relazione al segno
alla dipendenza da essa, mantenendosi, perd, un medesimo: in quanto in-
dipendente, esso viene fatto valere come presenza reale; in quanto dipen-
dente, esso viene assunto come i/ significato vero e proprio.

L’ingenuita che sottende un simile convincimento ¢ tutt’uno con la
pretesa di disporsi in un “prima” della significazione, nel quale si avrebbe
la possibilita di cogliere la cosa senza significarla, ossia di coglierla nella
sua oggettivita, come se — ecco I’ingenuita — il coglimento non decretasse
eo ipso la negazione stessa dell’ 7z sé.

Precisamente per questa ragione, la concezione ingenua, incalza-
ta dalla considerazione speculativa, si trova costretta a distinguere due

Jforme di coglimento della realta oggettiva (di quella che viene assunta
come tale): un coglimento diretto o immediato, che precederebbe quello



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 363

percettivo-sensibile, e un coglimento indiretto, perché mediato appunto
dal sistema percettivo-sensibile.

Va notato subito che il cosiddetto “coglimento immediato” della cosa
non pud venire precisato per la ragione che, se esso fosse funzione di una
qualche attivita del soggetto, non potrebbe non negare 'oggettivita della
cosa colta.

Se, pero, esso non dipendesse da alcuna attivita soggettiva, allora non
si capirebbe pitt in quale senso esso possa ancora venire definito “cogli-
mento’, il quale, proprio in quanto coglimento, non pué non appartene-
re ad un qualche soggetto.

La significazione, secondo la concezione che abbiamo definito “inge-
nua’, sorgerebbe “dopo” il coglimento immediato o attingimento diretto
(immediato) del reale, in forza del coglimento indiretto o mediato, il quale
rileverebbe sensibilmente la presenza del “qualcosa’.

La domanda che sorge spontanea ¢ la seguente: se ¢ con il rilevamen-
to sensibile che si coglie la presenza del “qualcosa’, il coglimento diretto
“cosa” propriamente coglie?

Delle due 'una: o coglie qualcosa, ma allora il “qualcosa” ¢ gia stato
individuato dall’attingimento immediato ¢ la realtd oggettiva ¢ stata cosi
ridotta a determinazione; oppure non coglie alcunché, cosi che rimane
acclarato che la realta oggettiva non puo venire colta senza venire negata.

In questasecondaipotesi, cid che viene assunto come “attingimento di-
retto o immediato” risulta solo un presupposto, del tutto fittizio dal punto
di vista teoretico; necessario, invece, dal punto di vista pratico-operativo.

Senza tale presupposizione, infatti, la realta oggettiva si risolverebbe
nella realta percepita e, in tal modo, non potrebbe darsi la possibilita che
si traduca nella realta percepita solo successivamente al suo essersi costitui-
ta. Ma ¢ bene questa possibilita che configura il postulato dell’universo
empirico-formale.

A nostro giudizio, la realta percepita non pué valere come la traduzione
della realta oggettiva per una ragione forte: la realta oggettiva, essendo
assoluta, non puod non negare ogni rapporto con la realta percepita, cosi
che quest’ultima non puod pretendere di fondarsi sulla realta oggettiva
nel senso di derivare da essa o, che ¢ lo stesso, nel senso di costituire la sua
traduzione empirico-formale.



364 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

La realtd oggettiva costituisce bensi il fondamento, ma, proprio pet-
ché assoluta, il suo fondare non vale come un legittimare le determina-
zioni percepite, i molteplici “qualcosa’, ma, al contrario, vale come la 7e-
gazione in atto della legittimita del loro essere, che infatti si rivela non un
essere autentico, cio¢ assoluto.

Semmai, trattasi di un “esistere”, che per sua natura vale come un
“coesistere”, cioe come il porsi di ogni qualcosa relativamente ad altro
qualcosa.

Tornando, quindi, al “qualcosa”, diremo che il rilevamento sensibile
configura la “presenza” del qualcosa in un campo determinato di “altre
presenze’, si che il qualcosa sensibilmente colto non puo valere come
fondante.

Poiché, tuttavia, di un fondamento reale il sistema empirico-formale
abbisogna, crede di poterlo individuare nel “qualcosa” che verrebbe im-
mediatamente attinto, del quale pero nulla si sa, se non che non puo non
venire postulato.

Tale “qualcosa” viene cosi promosso a cosa reale, anche se in effetti
continua ad essere condizionato dal soggetto in un duplice senso: nel
senso che la sua postulazione ¢ una mera presupposizione e nel senso che
viene “rilevato” come “qualcosa” e, dunque, risulta funzione di un rileva-
mento soggettivo.

In quanto non ulteriormente determinato, ma non di meno determi-
nato come “qualcosa’, quest’ultimo viene assunto come il substrato atto
ad accogliere le “qualita” ulteriori che specificherebbero il qualcosa in
“questo” qualcosa, diverso da ogni altro.

Il substrato, insomma, varrebbe come la rete che raccoglie le qualita
del qualcosa, prescindendo totalmente dal fatto che I"“essere qualcosa”
costituisce esso stesso una qualita, anzi la gualita primaria, una qualita,
pero, che vale per “ogni” qualcosa.

In tal modo, pitt che valere come una specificazione del reale, la qua-
lita primaria, cio¢ il substrato, dovrebbe valere il fondamento reale preci-
samente perché universale. Dovrebbe valere, cio¢, come quella realta che
neutralizza ogni specificazione (determinazione), inclusa sé stessa in quan-
to specificazione (determinazione), ciot in quanto “qualitd”



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 365

Usando il linguaggio dell’ontologia tradizionale, si potrebbe dire che
la qualita primaria non pud non coincidere con Iessere che, se dal punto
di vista finito (inevitabile) accomuna ogni ente, dal punto di vista dell’in-
finito (innegabile) vale come quella vera realta (I'assoluto, I'infinito) in
cui ogni ente si toglie, 7isolvendosi nell essere stesso.

8. Valore e funzione del significato

Per ritornare al punto di vista della significazione, diremo che le qua-
lita ulteriori, quelle che specificano “ciascun” qualcosa, vengono fatte va-
lere come Uesito della definizione semantica del “qualcosa” stesso, frutto
non solo dell’attivita percettivo-sensibile, ma anche dei processi mentali
di categorizzazione del percetto e dei ragionamenti induttivo e dedutti-
vo che consentono di porre il campo percettivo, senza del quale il “qualco-
sa’ non potrebbe venire “collocato” e “connotato’”.

Cio che deve venire opposto a questa concezione, che ¢ del senso comu-
ne ma sta anche alla base della conoscenza scientifica, ¢ la consapevolezza
chelapresenza, per quanto la sivoglia assumere “il pitt indeterminatamen-
te possibile” per valere come condizione della determinazione successiva,
¢ comunque determinata come presenza, o non ¢ presenza affatto.

Se ¢ effettivamente una presenza — questo ¢ il nodo —, allora si tratta
di una presenza in qualche modo determinata; ma, se ¢ in qualche modo
determinata, allora non pud valere quale condizione condizionante ogni
determinazione, perché tale condizione non puo non essere incondizio-
nata, dunque assoluta.

Poiché la “presenza indeterminata” ¢, in effetti, essa stessa determi-
nata, consegue che non puo valere come la condizione di ogni deter-
minazione: in quanto determinata, infatti, non puo venire intesa quale

fondamento della serie, ma soltanto come suo elemento.

Per esprimere il medesimo concetto, mediante i termini usati nel
precedente paragrafo, diremo che, se la qualita primaria intende valere
come effettivo fondamento, allora non puo essere determinata; dunque,
non puo nemmeno valere come una qualita.



366 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Con questo approdo: la presenza determinata, assunta come qualita
primaria, da un lato non puo valere come fondamento, proprio perché
non ¢ assoluta, ma da un altro lato soltanto essa, proprio perché non ¢
assoluta, puo risultare significabile (semantizzabile) e cid per un duplice
ordine di ragioni.

Innanzi tutto, per la ragione che quella presenza determinata, che val-
ga come qualita primaria, non puo venire confusa con la realta oggettiva,
costituendo invece uno dei 7omenti in cui si articola la realta oggettuale.

In secondo luogo, per la ragione che la qualitd primaria, che il siste-
ma ordinario vorrebbe assumere come fondamento, in effetti é gia stata
significata (semantizzata) proprio perché identificata, ossia ¢ gia stata tra-
dotta nell’ordine semantico e tradotta nella presupposizione della possibi-
lita di venire significata solo in un secondo tempo.

Il segno, che poi le viene esplicitamente riferito (assegnato), ¢, per cosi
dire, pleonastico rispetto al segno che ha consentito inizialmente la posi-
zione della sua identita e che coincide con quella determinatezza iniziale,
ma non originaria, la quale, se non ¢ immediatamente specificabile in
determinazioni ulteriori, consente comunque di distinguerla dalle altre
determinazioni perché la indica come “questa” e “non quella’.

La domanda “che cosa ¢ questo?” si pone, infatti, perché il “questo”
non ¢ stato ancora specificato, ma si pone anche per la ragione che esso
compare come “‘qualcosa di distinto da altro” e, dunque, almeno per il
suo distinguersi, il “questo” risulta determinato.

Tale determinatezza, anzi, assume la funzione di “determinatezza pri-
oritaria’, giacché 77z essa verra a collocarsi ogni ulteriore specificazione.

L’errore che la considerazione ordinaria commette sistematicamente
consiste nell’ interpretare tale determinatezza prioritaria come fondamen-
to reale.

Si tratta di un errore capitale, perché ciod che ¢ oggettivo, dunque in sé e
per sé, viene ridotto a cio che ¢ soltanto oggertuale: il determinato, infatti,
¢ s¢ solo in riferimento ad altro.

Qualsiasi presenza empirica, quindi, sebbene venga considerata cosa
reale, tale non ¢. Essa viene assunta quale fondamento del significato,
onde costituire quella realtd che successivamente, tradotta nel sistema se-
mantico, prende la forma del significato.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 367

Se non che, essa non ¢ effettivamente reale poiché, in quanto determi-
nata, non precede la significazione, ma ne rappresenta piuttosto il prodotto.

Se essa precedesse ¢ffettivamente la semantizzazione, dovrebbe distin-
guersi dalla sua forma semantica, cio¢ appunto dal significato, ma una
tale distinzione risulta impossibile, stante che cid che risulta é solo la cosa
determinata e non la cosa reale, indeterminabile proprio in quanto tale.

L’esito di quanto detto ¢ il seguente: I'unica soluzione che il proce-
dere discorsivo (la considerazione formale) ¢ in grado di proporre, per
legittimare sé stesso (sé stessa), ¢ quella che assume il significato quale
sintesi di una duplice funzione: la funzione di cosa reale e la funzione che
consiste nella connotazione di quest’ultima.

Cio che ci si deve chiedere, pero, ¢ come possa il significato sintetizza-
re in sé due funzioni che sono cosi radicalmente distinte da valere /'una
come esclusione dell altra.

Se, infatti, il significato valesse come cosa reale, non potrebbe assume-
re la valenza di termine del riferimento segnico; ma, se esso vale quale ter-
mine di riferimento in forza di qualcosa che non ¢ la sua autentica realta,
allora esso funge ¢ opera per la presunta realta che gli viene attribuita dal
sistema semantico (formale, discorsivo).

A rigore — giova ripeterlo -, il significato ¢ ancora un segno, stante la
sua necessita di essere riferendosi, ma ¢ un segno che viene presupposto
come altro dai segni; dunque, propriamente, ¢ segno della necessita dell al-
tro dal segno.

Il significato, questo ¢ il punto cruciale, indica inequivocabilmente
che il sistema dei segni non é Iintero, abbisognando di un fondamento
che ¢ tale solo perché trascende il sistema stesso.

Se il significato non viene colto nel suo valere quale segro della neces-
sita del trascendimento dell’ordine semantico, ma viene assunto comze se
fosse effettivamente I’altro dal segno, ne viene stravolta la vera funzione,
che consiste - lo ripetiamo — nell’essere indice della necessita del trascen-
dimento dell’ universo empirico-formale.

Piu precisamente: si perde il senso per il quale il significato ¢ funzio-
ne, sicché esso viene identificato con il valore stesso, immediatamente e
ingenuamente.



368 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Del resto, solo in quanto si compie il capovolgimento della funzione
nel valore — capovolgimento per il quale cio che vale soltanto come mzez-
zo viene, invece, elevato a fize — il sistema semantico puo erigersi a verita.

Proprio per questa ragione, ¢ sensato affermare che la significazione si
costituisce nell’0b/io della valenza meramente segnica del significato, cosi
che la relazione semantica pu(‘) apparire come, in effetti, non &.

Essa ¢ relazione di segno ad altro segno, all’infinito, ma appare quale
condizione della definizione della realtd oggettiva, cioe quale condizione
della sua connotazione (determinazione).

Annotazione

Per riflettere piti attentamente sul concetto di “trasformazione”, che ¢ tornato
sovente nella presente Riflessione, specialmente quando si ¢ parlato del venir
meno dell’universo empirico-formale, riprendiamo il discorso partendo dalla
modalita con cui ordinariamente viene rappresentata la relazione, cosi che cio
ci consentira di riflettere ulteriormente anche su quest’ultimo concetto.
Ipotizziamo, in particolare, che le due realt, presupposte come indipendenti
'una dall’altra ¢ dunque come precedenti il vincolo (la relazione), vengano
indicate con le lettere “A” e “B”.

Orbene, se “A” ¢ “B” sono entrambi indipendenti e, dunque, ciascuno consiste
soltanto in s¢ stesso, appunto indipendentemente da altro, allora la domanda
che sorge ¢ come sia possibile definire il loro riferimento come “relazione (A,
B)”.

Cio che emerge incontestabilmente, infatti, ¢ che mettere in relazione “A” ¢ “B”
non pud non significare 'intrinseca trasformazione dell’essere di entrambi, cosi
che essi cessano di essere quello che erano, “A” ¢ “B” appunto.

Se, dunque, “A” e “B” sono venuti meno, allora potrebbe sembrare una soluzio-
ne affermare che la relazione si instaura tra “A”, in quanto “trasformato’, e “B’,
anch’esso “trasformato”.

Se non che, anche questa formula ¢ inaccettabile, perché in tal modo si presup-
pongono due nuove relazioni, quella che intercorrerebbe fra “A”, come prece-
dente alla trasformazione, e “A”, esito del processo trasformativo, nonché quella
analoga, intercorrente tra “B” in sé ¢ “B” in relazione.

E facile dimostrare che, se il processo trasformativo mette capo di nuovo ad “A”
(0 a “B”), allora non si ¢ prodotta trasformazione alcuna; se, di contro, si sono
originate due nuove identita, che possiamo indicare con le lettere A e B
allora le relazioni suddette vengono a porsi tra “A” e “A " e tra “B” ¢ “B "



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 369

Se non che, tanto “A” quanto “B’, che costituiscono due identita indipendenti
si mantengono come tali solo in quanto permane questa indipendenza (ammes-
so — e non concesso — che un’identita determinata possa essere effettivamente
indipendente: ma qui abbiamo semplicemente formulato un’ipotesi, per mo-
strarne le conseguenze), escludono di poter venire riferiti ad altro, proprio in
forza del loro essere autonomi e autosufficienti, cosi che anche la relazione alla
loro identita trasformata non pud non venire esclusa.

La conclusione che si deve trarre da queste considerazioni ¢ molto importante,
da un punto di vista speculativo, ed ¢ la seguente: né la trasformazione puod
venire pensata come un passaggio da uno stato ad un altro né la relazione puo
venire rappresentata come un guid medium tra due identita.

Il passaggio, infatti, non descrive la zrasformazione, semmai soltanto la sua ipo-
stasi. Esso connette bensi i termini, detti “inizio” e “fine” del processo trasfor-
mativo, ma li pud connettere esclusivamente perché li ha assunti per la loro
immediatezza formale, che li fissa come “punto” iniziale e “punto” finale del
processo stesso.

Quest’ultimo, di conseguenza, viene rappresentato come quella relazione che
sussiste tra i due “punti fermi” indicati, cosi che la relazione stessa viene ridotta
al costrutto mono-diadico che rappresenta innegabilmente uno szatus e non cer-
to un processo.

Cio che tanto la fissazione dei due punti quanto il costrutto, che su di essi pog-
gia necessariamente, eliminano ¢ proprio la dinamicita o la vitalita che dovreb-
be invece caratterizzare, anche formalmente, il processo: si finisce, insomma,
per irrigidire cio che, per definizione, dovrebbe essere fluido.

D’altra parte, ¢ altresi da rilevare che la relazione, descritta come quid medium,
vale come il “luogo teorico” nel quale si afferma e, insieme, si nega I'indipen-
denza e la dipendenza dei termini, le quali vengono insensatamente concilia-
te, come se ciascun termine potesse essere, nello stesso tempo, indipendente
dall’altro termine, per avere una propria identitd, e dipendente da esso, per esse-
re in relazione con esso.

Quanto detto dimostra che, quando si parla di relazione, non si puo intendere
il costrutto, ma si deve intendere I’ atto: I’atto del riferirsi di ciascun relato.
Ebbene, soltanto tale azzo puo indicare un’autentica trasformazione e, quindi,
un’autentica mediazione. Esso, infatti, coincide con la trasformazione intrinseca
di ciascun termine, nel senso che la sua identith immediata, descritta dalla for-
ma, viene intrinsecamente mediata.

E va aggiunto, per precisare meglio il discorso: tanto la trasformazione quanto
la mediazione, dunque, non vanno intese in senso ordinario.

La trasformazione ¢ 'atto del riferirsi di ciascun termine (di ciascuna identita
formalmente immediata che ¢ sé solo nel riferirsi ad altro), il quale ¢ I’atto stesso



370 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

del suo rogliersi, ossia del suo cessare di valere come un’ipostasi, per acquisire
il carattere di segno, risolvendosi nell”“essere riferendosi” di quest’ultimo. 11 se-
gno, pertanto, va inteso per il suo o/trepassarsi, che ¢ anche il suo inverarsi.

La mediazione autentica, a sua volta, non deve venire ridotta a medialita, cioé
a nesso, vincolo, trait d’union posto tra due termini (a relazione ordinaria), ma
come [’intrinseco relazionarsi di ciascuno di essi, cosi che si produce proprio
quella trasformazione dell’immediato che abbiamo indicato poco sopra.

Se, infatti, la mediazione in atto indica propriamente il superamento dell’u-
niverso formale, la medialita, invece, lo mantiene perché poggia precisamente
sulle categorie di “identitd” e “differenza” che, invece, domandano di venire su-
perate perché astratte e astraenti.

Esse sono astraenti perché prescindono dal loro riferirsi reciproco e, di con-
seguenza, diventano astratte perché si pongono come se potessero essere I'una
autonoma dall’altra, laddove sono reciproche e coessenziali, almeno se I’identita
¢ determinata e, dunque, ¢ ridotta al modo in cui la descrive la forma.

9. Relazione come intentio realitatis (veritatis)

Il nodo teoretico fondamentale consiste, dunque, nel modo di inten-
dere la relazione che costituisce la struttura stessa del discorso.

Se pensata nel suo valore intenzionale, tale relazione vale come intrin-
seca trasformazione del discorso; se mantenuta nella sua valenza formale,
essa configura un costrutto nel quale la cosa viene “congiunta” al discorso
fino al punto di venire “inclusa” in esso.

I due sensi devono venire ripresi e specificati ulteriormente. Il primo
senso impone di considerare la relatio come ' atto stesso del relazionarsi da
parte del discorso e non come il fazto dell’essersi relazionato.

Solo allorché la relazione viene intesa come un fazto, cio¢ come un
costrutto comparente nell’universo empirico-formale, il discorso viene
assunto come un’identita in sé sussistente.

In tal modo, la relazione vale per il suo vincolare due stati, lo status
della cosa (del fondamento), ridotta (ridotto) a qualcosa di determinato,
e quello del discorso, cosi che quest’ultimo si trova ad esibire una consi-
stenza che, a rigore, non gli appartiene e che potrebbe derivargli soltanto
dal suo essersi effettivamente identificato con I’autentico fondamento e
risolto in esso.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 371

Il discorso, quindi, ¢ solo in quanto s7 relaziona: il suo essere coincide
con 'atto del relazionarsi al fondamento reale, senza che tale atto possa
esprimersi in un fazto, che decreterebbe I'inclusione nel discorso, e per-
tanto la negazione, del fondamento medesimo.

Se lo si esamina nel suo dispiegarsi formale, invece, ci si avvede che
il discorso costituisce un sistema che si erige sull’identita degli elementi
semantici che lo compongono nonché sull’identita degli enunciati che
su tali elementi poggiano.

Un tale sistema, perd, non trova un fondamento effettivo, precisa-
mente perché il fondamento ¢ irviducibile a qualcosa di determinato.

La fondazione, pertanto, non pud non permanere soltanto inten-
zionale e il discorso la traduce — tradendola — nella presupposizione: il
discorso assume il “dato” (il “determinato”) presupponendolo come la
“cosa reale”, cio¢ come il “fondamento”

Il discorso — questo ¢ il punto — abbisogna di porsi di fatto. Se ne
deve concludere, allora, che soltanto ' apparenza (1 inevitabilita del fatro,
dell’universo empirico-formale) é in grado di riconoscergli quella posi-
zione che la sua struttura intrinseca non puo non negare.

In altre parole: apparentemente, il discorso si pone e, ponendosi, esso
mostra di includere anche il proprio fondamento, giacché la realta viene
identificata e risolta nel “detto” (in cid che di volta in volta si dice: le
molteplici determinazioni).

Ma ¢ bene questa identificazione che contraddice I’ intenzione auten-
tica del dire, quell’intenzione che, appunto, costituisce il dire perché lo
sospinge verso la cosa stessa stante che solo quest’ultima lo puo legittimare.

L’intentio veritatis, che ¢ la stessa intentio realitatis — giacché la realta
¢ vera soltanto in quanto assoluta —, non ottiene, quindi, un compimen-
to pratico. Se lo ottenesse, verrebbe meno come intenzione e il discorso
cesserebbe per sempre.

Cio nonostante, la prassi del discorso esibisce proprio questo compi-
mento inintelligibile, cosi che, se volessimo descrivere la dialettica che
anima il discorso, potremmo affermare che essa si costituisce di due mo-
menti: ci6 che il discorso di fatto mostra di essere e cio che esso, per con-
trario, intende di essere.



372 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il fatto, insomma, contraddice I'intenzione, senza perd che tra inten-
zione e fatto possa pensarsi una contrapposizione. Che cosa si intende dire
affermando cio?

Questo: I'intenzione non si zapporta al fatro né nel senso che lo lascia
essere come esso pretende né nel senso che lo nega disponendosi estrinseca-
mente su di esso, nella forma di una contrapposizione che attribuisce alla
negazione una valenza meramente formale.

L’intenzione, che ¢ intenzione di veritd, ¢ il zogliersi stesso del fatto,
ossia il venir meno della sua pretesa di risolvere in sé¢ quella verita che puo
solo venire intenzionata.

In questo senso, abbiamo affermato che la relazione, costitutiva del
discorso, deve venire intesa nel suo senso autentico, cio¢ come atto, che
indica la trasformazione intrinseca del discorso medesimo.

uest ultima vale come la restituzione (1 emergere) dell’ essere stesso del
discorso, che coincide appunto con il suo trascendersi in atto nell intenzio-
ne della verita che ¢ [autentica realta.

Naturalmente, I'espressione “trasformazione” non va piti intesa come
un passare da una forma ad un’altra, ma come il zrascendimento della for-
ma stessa. 1l trascendimento, a sua volta, non puo venire configurato né
puo configurarsi il suo esito: la “configurazione’, infatti, mantiene co-
munque valenza formale.

Cio significa che il discorso va oltre sé stesso non nel senso che si can-
cella come discorso, mettendo capo ad un silenzio che solo formalmente
vale come ’assenza del discorso (si dice anche tacendo), ma nel senso che
viene restituito al suo valore autentico, che coincide con il suo tendere
alla cosa; dunque, con il suo intendere di risolversi in essa.

Se, allora, dal punto di vista della forma (dal punto di vista dell inevi-
tabile) Uemergere dell’intenzione non puo esprimersi che con un nuovo
discorso, e cio¢ con quel discorso che dica la consapevolezza raggiunta
di tale necessita, dal punto di vista della sostanza teoretica (dal punto di
vista dell’innegabile), di contro, la trans-formatio ha valore attuale: essa
indica la mediazione intrinseca di ciod che, rispetto alla cosa, mantiene
carattere solo estrinseco.

Detto altrimenti: non v’é passaggio dal discorso alla cosa, perché sareb-
be ancora il discorso a passare, cosi che la cosa, per non venire negata, non
puo non sottrarsi infinitamente al discorso che prezende di inglobarla.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 373

La cosa, se la si vuole in qualche modo indicare, ¢ cio che evoca la tra-
sformazione del discorso, perché lo condiziona unilateralmente, senza
subirne cio¢ condizionamento alcuno: essa impone al discorso di trascen-
dersi in cio che il discorso ha effettivamente di mira nel suo dire.

Che cosa diventa, dunque, il discorso nel suo trasformarsi? Non di-
venta qualcosa di diverso dal suo essere discorso. Esso, piuttosto, ¢ ve-
ramente discorso solo in virti di questa trasformazione che lo sottrae a
quell’apparenza che ne decreta I’insensata assolutizzazione.

La trasformazione, insomma, restituisce al discorso il suo Zimite in-
trinseco, e ad esso essenziale, poiché evita che I’ essere semantico possa ve-
nire confuso con | essere reale.

Che ¢ quanto dire: il discorso ¢ veramente discorso solo in virt della
coscienza che ne riconosce il limite costitutivo, quel limite che impone ai
significati — determinati dal discorso — di ridimensionarsi a segni e impo-
ne ai segni di conservare una valenza esclusivamente mezaforica.

La valenza metaforica dei segni indica che I'essere del segno ¢ tutto
nell’inviare ad altro da sé: si tratta, dunque, di un essere che si risolve nel
trascendersi.

E va aggiunto: il significato autentico, del quale i segni sono metafora
(al quale cio¢ i segni inviano), eccede infinitamente | indicazione, cos? che
il discorso, che intende dire questa eccedenza infinita, non é separabile
dalla coscienza che evidenzia impossibilita di tradurre praticamente (fat-
tualmente) ['intenzione.

Se, infatti, il discorso si pone inevitabilmente come prezesa di inglo-
bare la verita, ¢ proprio in virtu della verita medesima che viene evocato
'innegabile trascendimento della pretesa nonché la coscienza di esso.

La coscienza emerge, dunque, come atto che #rascende il limite del di-
scorso e che, proprio per questa ragione, lo rileva.

Poiché, non di meno, essa si traduce inevitabilmente in un contenu-
to della coscienza empirica, che trova espressione in un nuovo discorso,
I'universo formale sembra intrascendibile nonché in grado di includere
anche il proprio limite di intelligibilita.

Se non che, il discorso (I'universo formale) non puo includere il pro-
prio limite di intelligibilita proprio per la ragione che risulta segnazo da
esso, si che il limite puo soltanto venire subito dal discorso.



374 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il discorso, quindi, non puo includere il limite, ¢ cio é innegabile, ma di
fatto (apparentemente, inevitabilmente) si trova ad averlo sempre incluso,

stante il suo continuo assolutizzarsi (il suo valere come “asserto”), cosi che
la prassi si pone come negazione dell intenzione, che ¢ lintelligibile del dire.

Inclusa nel discorso, anche la coscienza assume la forma di un partico-
lare enunciato ¢ la condizione di intelligibilita del dire viene ridotta alla
sua condizione di possibilita.

In tal modo, quella condizione di intelligibilita, che impone il tra-
scendimento del discorso — il quale si risolve in a#to —, finisce per venire
scambiata per la sua condizionante posizionale, che ¢ appunto la relazione
ordinaria, ossia la relazione intesa come costrutto e non come atto.

Quest ultima, infatti, costituisce [ architettura dell edificio semantico:
mediante la relazione ordinaria le identitd semantiche si rapportano le
une alle altre dopo essersi differenziate e, sempre mediante la relazione
ordinaria, ciascun segno si rapporta al significato corrispondente.

Inoltre, ¢ ancora mediante la relazione ordinaria che il discorso s con-

Sfrgura determinatamente, valendo come “quel” discorso, diverso da ogni
altro, e cio¢ tale da configurare un determinato modo di rapportarsi alla
cosa, ancorché la cosa si sottragga infinitamente a questo rapporto.

Annotazione prima

La relazione costituisce la struttura del discorso, ma il sezso di questa afferma-
zione necessita di venire adeguatamente precisato.

Se la relazione viene intesa come [ atto del riferirsi, allora costituisce la struttura
teoretica o trascendentale del discorso, la quale coincide con quell’intentio veri-
tatis che si volge alla cosa stessa, cioe al fondamento reale, per risolversi intera-
mente in essa (esso). Questo risolversi nel fondamento decreta /’inveramento
del discorso medesimo.

Se, invece, la relazione viene intesa come costrutto, essa costituisce ben-
st Larchitettura formale del discorso, ma anche il suo limite di intelligibilita.
L’architettura formale consiste non soltanto nelle relazioni che sussistono
all’interno del discorso, tra i segni e i significati nonché tra gli enunciati che
lo costituisco, ma anche nella relazione formalmente priovitaria, e cio¢ quella
relazione che si pretende sussista #7z il discorso e la cosa stessa.

Tale relazione rappresenta la costruzione di un medio che consenta I’ “avvicina-
mento” del discorso alla cosa, nonostante il mantenimento della loro differenza.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 375

Ebbene, é proprio questa relazione che esprime il limite di intelligibilita del discor-
s0, perché é indice della pretesa di ridurre a termine, per sua natura determinato,
il fondamento, che pero é richiesto proprio perché assoluto.

Tale fondamento, richiesto come assoluto, perché solo se assoluto ¢ autentica-
mente reale, viene 7idotto a determinato, contraddittoriamente, perché solo se
determinato esso puo valere quale termine della relazione al discorso e, quindi,
puo venire incluso nel discorso in forza della relazione semantica.

L’ operazione dell’inclusione della cosa nel discorso — questo ¢ il punto sul quale
si intende fare chiarezza — viene affidata proprio alla relazione, intesa come
medio, cio¢ come costrutto.

Il medio, cui primariamente il discorso si athda, ¢ precisamente il significato,
inteso ordinariamente come significato determinato.

Tale significato, infatti, vale come relazione per la ragione che esso si sdoppia in
sé stesso, nel senso che ad esso viene affidata una duplice funzione: la funzione
di valere come indicazione della cosa reale, ma anche la funzione di coincidere
con la cosa reale stessa, cosi che esso risulta la sinzesi di questa duplice funzione.
Abbiamo rilevato che il significato non puo valere soltanto come mera indica-
zione, perché cio lo ridurrebbe palesemente a semplice segno. Al sistema for-
male, di contro, serve che esso vada oltre questo aspetto ¢, dunque, si pretende
che esso coincida anche con la cosa reale stessa.

In effetti, che si tratti di una pretesa emerge chiaramente per il suo “venire si-
gnificato’, ossia per il suo venire “fatto essere” dal sistema semantico, cosi che
non lo si puo confondere con la cosa reale, la quale invece vale per la sua asso-
luta indipendenza.

In questa maniera, la duplice funzione che si attribuisce al significato si rivela
la conciliazione dell’inconciliabile, in modo tale che emerge il limite di intelli-
gibilitd del suo valere come sintesi e inoltre, anche per questa via, si perviene
all’intrinseco limite di intelligibilita del 7zedio in quanto tale.

Con la figura del medio, infatti, viene indicata un’identita del tutto particolare:
I'identita della differenza. Nel caso di cui ci stiamo occupando, in particolare,
tale identita (I’identita del significato) non ¢ semantica né reale, ma finisce per
diventare siz semantica siz reale e, in tal modo, essa si conferma come |’ identita
stessa della relazione, la quale coincide e si risolve nell’identita dei termini relati
in quanto, appunto, relati.

Precisamente per questa ragione — giova ripeterlo —, [identita della relazione
viene assunta come [’identita della differenza, nel senso che la forma la fa valere
come uno status, laddove essa, a rigore, non puo non risolversi nel suo continuo
differenziarsi; quindi, nel trascendere quell’identita che la ipostatizza.



376 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Nell’impossibilita di far coincidere il significato con la cosa reale, dunque, il
sistema si accontenta di postulare I apertura® del significato sia nei confronti
dell’ordine dei segni sia nei confronti della cosa reale stessa.

Si potrebbe dire che il significato viene ora considerato dall’universo formale
come il prolungamento, nell’ordine semantico, di quella realtd che ne ¢ origina-
riamente indipendente.

Il prolungamento non coincide con la realtd — se vi coincidesse, non potrebbe
venire significato dal segno —, ma non si oppone ad essa, non ¢ altro rispetto ad
essa, poiché intende esserne espressione e, dunque, intende essere 720do dell’u-
nica sostanza®.

Se, di contro, il significato viene colto nel suo limite, allora non possono non
emergere innegabilmente sia la coscienza dell’ impossibilita di vincolare la cosa
all’ordine semantico sia la coscienza che la funzione di medio, assegnata al signi-
ficato, risulta inintelligibile.

Poiché, pero, il discorso non rinuncia al progetto di dire la cosa, il significato
si rivela non altro che ’estremo tentativo, messo in atto dal sistema formale, di
ovviare all’impossibilita suddetta.

Esso, cioe, si rivela la contraddittoria coesistenza di esigenze che sono radical-
mente divergenti.

Annotazione S€COﬂdﬂ

Per la sua pretesa di inglobare la realta, I'enunciato vale come un asserzo. 1 ca-
rattere assertorio dell’enunciato consiste, dunque, nella sua pretesa di valere
quale indiscutibile espressione della cosa reale.

L’eventuale discussione, infatti, puo venire posta in essere solo da un altro as-
serto, cosi che non viene messa in questione la pretesa dell’asserto in quanto
asserto, bensi ci si accontenta di sostituire un asserto con un altro, come se ci

42. L'espressione heideggeriana Offenbeit puo forse venire mantenuta per indicare la fun-
zione che si postula essere propria del significato: quella di relazionarsi sia alla cosa reale sia
al segno. L’apertura indica, propriamente, una possibilitd, ma non nel senso teoretico della
intelligibilita del significato, il quale ¢ appunto intelligibile solo in quanto si volge alla cosa,
bensi nel senso della praticabilita del riferimento (Verhiltnis): apertura ¢ cid che consen-
tirebbe il darsi dell’essere (del fondamento) nel linguaggio, ossia nell’orizzonte che ¢ del
Dasein. Secondo Heidegger, dunque, Uessere si da (es gibt), cosi che la sua manifestazione,
che ¢ semantica, lo indica positivamente in forza della relazione, la quale lo vincolerebbe
appunto 4 cio che lo manifesta.

43. Manteniamo il linguaggio di Spinoza perché riteniamo che il progetto di conciliare
Iesigenza teoretica (pensare ciot la sostanza come la realta effettiva dei modi), che ¢ inne-
gabile, con | esigenza pratica (mantenere quella distinzione che consente la determinazio-
ne — semantica — di questi ultimi), che ¢ inevitabile, sia stato esemplarmente indicato dal
filosofo olandese.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 377

si trovasse soltanto di fronte al problema di scegliere Iasserto pit adeguato ad
esprimere la realta.

L’assertorieta dell’enunciato, pertanto, consiste nell’ assertorieta del vincolo al
reale, ossia nell’incapacita di consapere il carattere necessariamente problemati-
co della relazione a cio che ¢ reale, precisamente per la ragione che il reale, se ¢
effettivamente tale, non pud non essere in sé.

La cosa — lo abbiamo detto — viene prerequisita come in sé reale per fungere da
fondamento del discorso (nonché degli enunciati che lo costituiscono), ma vie-
ne altresi presupposta come passibile di riferimenti per fungere da relato, ossia
per presentarsi quale oggezzo del discorso.

L’asserto, quindi, si costituisce facendo valere la pretesa di includere la realta e,
proprio in nome di questa avvenuta inclusione, ciascun asserto vale come esc/u-
sione di ogni altro asserto e si pone come unico.

Che ¢ come dire: I’asserto ¢ la riduzione stessa della verita a certezza, ossia vale
come I’assolutizzazione della doxa. L’opinione (I’asserto) si presenta, infatti,
come l'espressione definitiva — oltre che definitoria — della realta stessa.

Ma le opinioni sono infinite e tutte esibiscono la medesima pretesa. Ciascuna si
erige cosi contro tutte le altre, 7iducendo | intenzione, che ¢ quella di trascende-
re il proprio essere doxa, alla volonta (pretesa) di conservarsi come nnica.

Si¢ cosiin condizione di comprendere la ragione per la quale I’ a/#ro asserto vale
sempre come “opposto”: I’altro ¢ opposto non tanto perché afferma contenuti
che si contrappongono, quanto perché ¢ presente e per cio stesso sz oppone a che
ciascuno possa assolutizzarsi.

E cosi, quell’ordine formale che, da un lato, decreta 'assolutizzazione dell’as-
serto, da un altro lato, lo relativizza. La relativizzazione dell asserto ¢ prodotta
de facto da tutti gli altri asserti, diversi da esso.

In tal modo, tuttavia, I’assertorietd non viene effettivamente superata, poiché
essa permane implicita in ognuno e si rende esplicita nell’ultimo asserto com-
parente, quello “finale” che sembrerebbe essere “definitivo”

Cio dimostra che la vera relativizzazione dell’asserto non ¢ quella che si pone
de facto, ma quella che si pone de iure e che consiste nella consapevolezza critica
del suo intrinseco limite di intelligibilita.

V’¢ inoltre da tenere in conto un fatto ulteriore, e cio¢ che I'interpretazione
fornita da alcuni filosofi*, secondo la quale la molteplicita degli asserti corri-
sponderebbe alla molteplicita dei modi usati per indicare la medesima realta

44. A cominciare da Aristotele, che afferma che “Iessere si dice in molteplici significati
(T 8¢ 8v héyerou pgv moMoryig)” (Aristotele, Metaphysica, I 1003 a 31; trad. it. di G. Reale,
Introduzione, traduzione e commentario della “Metafisica” di Aristotele, Bompiani, Milano

20092, pp. 130-131).



378 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

— modi che risultano, appunto, in opposizione gli uni con gli altri e che pertan-
to tendono ad escludersi reciprocamente —, non ¢ affatto condivisibile.

Tale interpretazione da per scontato il fatto che i molteplici modi risultano
legittimati dalla cosa reale, cio¢ da quella realtd che non puo non permanere la
medesima.

Cio che obiettiamo a questa interpretazione ¢ quanto segue: se la cosa legitti-
masse ¢ffettivamente i modi e se questi ultimi valessero come autentica espres-
sione dell’unica realtd, allora il conflitto trai modi (signiﬁcati, asserti) esplicite-
rebbe non altro che il contrasto intrinseco, cioé la contraddizione, che dovrebbe
sussistere nella cosa reale.

Di contro, per lo meno a nostro giudizio, la pluralitd dei modi - ed il conflitto
tradi essi — attesta proprio I'irriducibilita della cosa reale alle forme che preten-
derebbero di rappresentarla e che il discorso offre, cosi che la contraddizione
risulta intrinseca e costitutiva del discorso e delle sue forme. Si tratta, insomma,
della contraddizione immanente ad ogni tentativo di esprimere, positivizzan-
dola, la realta autentica.

Si possono individuare, per concludere, almeno tre contraddizioni. Oltre
quella appena espressa, consistente nella pretesa di determinare la cosa reale
(I'assoluto), non si pud dimenticare quella che ¢ intrinseca all’enunciato e che
sussiste tra |'intenzione di verita e il progetto pratico di ridurre la verita (realtd)
a semantema.

Infine, non pud non venire considerata un’altra contraddizione, rilevabile allo
stesso livello in cuil’asserto sembra imporsi, e cio¢ quella tra la volonzta divalere
come unico e la necessita dirichiedere il sistema di asserti che funga da condizio-
ne di significanza di ciascuno.

10. La dialettica di certezza-verita e 'enunciato

Usiamo ’espressione composita “dialettica di certezza e veritd” per
sottolineare il capovolgimento continuo dell’'una nell’altra che si deter-
mina quando si afferma qualcosa: affermando, si intende fondare [affer-
mazione sulla veritd.

Se non che, di fatto é la verita che contraddittoriamente finisce per fon-
darsi sull‘affermazione, secondo le pretese della forma.

Piti chiaramente: I'intenzione di chi formula un giudizio (un’affer-
mazione dichiarativa) ¢ quella di fondare il proprio giudizio sulla veritd
della cosa — e non viceversa —; di contro, I’esito pratico ¢ il capovolgimento



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 379

dell’intenzione, cosi che & proprio la certezza soggettiva che ﬁnisce per so-
stituirsi alla verita.

Cio equivale a dire che il passaggio dal “valere per me” all’“essere sen-
z’altro” vi si compie immediatamente, ossia non appare come passaggio,
ma come dato, come esperienza.

Del resto, il nesso tra I’“essere certo” e I’ “essere vero” non risulta su-
bito evidente, dal momento che la prima forma in cui le due espressioni
si presentano ¢ quella che si compie proprio nell’uso promiscuo in cui
accade che “certo” e “vero” si equivalgano tra di loro, stante che il dirsi
certo di qualcosa assume il significato, appunto, del ritenere vero cio di
cui si ¢ certi.

Nell’uso promiscuo, quindi, non appare il loro zesso poiché si tratta
di due espressioni che si ritiene (si opina) indichino un medesimo.

D’altra parte, quest’uso non deve venire considerato casuale, poiché
inerisce all’essere certo la nozione di verita di cui vi sarebbe certezza.
Piuttosto, va evidenziato il “luogo” in cui esso ha comunque il proprio
senso: tale luogo ¢, appunto, Iasserzione.

Sia, dunque, I'asserzione nell’apofansi “S ¢ p”. Allorché pronuncio
I'apofansi “S ¢ p’, solo implicitamente esprimo la mia certezza intorno
ad essa. Il mio dire, pertanto, non dice qualcosa di diverso da “S ¢ p”;
tuttavia, con il porsi stesso di “S ¢ p’, esprimo implicitamente la certezza
intorno ad essa.

Di contro, allorché dico esplicitamente che sono certo di “S ¢ p, dico
qualcosa che non era detto esplicitamente con la mera posizione di “S
¢ p”: dico che “S ¢ p” ¢ qualcosa (appunto questa apofansi) di cui sono
certo; ossia, non mi limito ad una posizione, ma costruisco un’apofansi
che ha per oggetto I’apofansi “S ¢ p”.

Questa nuova apofansi (“S ¢ p” ¢ certo”) non concerne qualcosa di
“S” né di “p”, né del nesso tra “S” e “p”, ma concerne ’apofansi come tale,
concernendo quindi la sua posizione e, percio, colui che dice “S ¢ p.

Con questa nuova apofansi, insomma, dico che 70 sono certo (io, ogni
io possibile o questo determinato i0), ma intendo dire qualcosa intorno a
¢io di cui sono certo, ossia che esso é vero.

Piti chiaramente: dico qualcosa intorno a me che dico, ma intendo
dire qualcosa intorno a cio di cui dico di essere certo, ossia che esso é vero.



380 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Ecco il punto fondamentale: tra il dire e 'intenzione del dire sussiste
una divaricazione, che perd non appare. Dico di me e intendo dire della
cosa; dico di me dicente, ma intendo dire della cosa detta da me dicente.

L’apofansi “S ¢ p’ ¢ certo” dice che “io” sono certo di “S ¢ p, cosi che
il suo oggetto non ¢ “S ¢ p’, ma il mio stato di certezza nei suoi confronti:
si predica la certezza dell’apofansi e solo impropriamente del termine
dell’apofansi in questione.

La certezza, infatti, concerne /o stato di colui che dice “S ¢ p” e consiste
appunto nell’espressione di costui sul proprio stato nei confronti di “S ¢ p”.

Cosl, la dichiarazione della certezza ¢ per sé stessa una riflessione: essa
non ¢ una conoscenza se non come un’attivitd della coscienza che riflette
su sé medesima.

Se non che, dicendo di essere certo che “S ¢ p’, intendo dire che “S ¢
p’ ¢ vero”. L’essere vero viene intenzionalmente detto di “S ¢ p, ossia indi-
rettamente di “S” e direttamente di “p” detto di “S™.

Questa intenzione, ¢ il punto ¢ fondamentale, sottintende che “S ¢ p”
sia vero per sé stesso, ossia indipendentemente dalla mia certezza intorno
alla sua veritd, tale insomma che la mia certezza dipende dalla sua verita e
non viceversa: I'intenzione ¢ che lo szato psicologico sia conseguenza dello
stato ontologico.

Se lessere certo mi concerne nel mio rapportarmi a “S ¢ p’, Uessere
vero concerne “S ¢ p” nel suo sussistere indipendentemente dal mio saper-
lo sussistente.

Cos, se I “essere certo” significa I’ “essere vero per me”, I “essere vero”
coincide simpliciter con I’ essere (“S & p”), ossia coincide con lo stato au-
tentico delle cose.

Orbene, I'asserto ¢ il luogo teorico in cui si compie il capovolgimento
della verita in certezza: cio che ¢ vero “solo per me”, dunque vale come
certezza soggettiva, per sua natura psicologica, diventa invece una verita
oggettiva che io semplicemente accolgo e riferisco, giacché la mia inten-
zione, che ¢ sempre intenzione di veritd, si trasforma immediatamente, in
forza appunto dell’asserzione, in pretesa che la verita sia nel modo in cui
io la colgo e la dico.

La sede della certezza ¢ comunque ’io. Dunque, non eccede I'io nel
suo dirsi certo, ma costituisce anzi il suo stato effettivo come “io”.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 381

In tal modo, attraverso la certezza ogni significato, posto o detto
dall’io, gli appartiene come posto o detto.

Per quanto sia diverso dall’io, insomma, ogni significato gli appartie-
ne, cosi che non vi sono propriamente significati estranei all’io signifi-
cante, poiché lo sarebbero alla significazione.

Che ¢ altro modo per dire che ogni “realtd” esterna alla coscienza (em-
pirica) ¢ una “realtd” posta dalla coscienza come esterna, anche se essa
mantiene una sua relativa indipendenza dalla coscienza stessa, e cio in
ragione del modo ordinario di assumere la relazione, la quale pone “og-
getto” e “coscienza’ come suoi termini.

Se, invece, la “realtd” venisse intesa per come essa effettivamente ¢,
cio¢ non come realta oggettuale ma come realti oggettiva, allora essa ver-
rebbe colta come autenticamente esterna, ossia come assolutamente indi-
pendente dal soggetto, cio¢ dall’io. Precisamente per questa ragione, essa
non potrebbe mai venire saputa® e, quindi, non potrebbe mai venire detta.

Cio che viene detto, in effetti, ¢ solo il dato (I'oggetto) della comune
esperienza, intrinsecamente vincolato al soggetto e tale da costituire, ap-
punto, /oggettuale. Solo la riduzione dell’oggettivo all’oggettuale, per-
tanto, induce la convinzione che cio che si dice sia la realta in sé e non,
invece, soltanto la realta per noi.

Del resto, la stessa relazione tra coscienza e dato (oggetto) deve venire
saputa, per venire detta, cosi anche tale relazione tende a disporsi nel
campo della coscienza, la quale viene ad essere sia termine della relazione
sia la relazione stessa tra sé e il proprio oggetto.

Ne consegue che I'io, affermando qualcosa, afferma sempre sé stesso,
valendo come fondamento di ogni affermazione.

E tuttavia, la coscienza di questa “chiusura” dell’io configura una qual-
che emergenza oltre di esso: un’emergenza della coscienza oltre la sua di-
mensione solo empirica, colta proprio perché “oggettivata” (“de-limitata”).

45. Ribadiamo che la realtd, intesa nella sua oggettivitd, non pud in alcun modo venire sa-
puta (detta). Di contro, 'esperienza, ad un primo approccio, sembra che possa venire saputa,
non essendo fotalmente altra dal soggetto. Se non che, definire “saputa” l'esperienza, in un
qualche suo aspetto, non tiene conto del fatto che, in questa definizione, ci si riferisce ad un
sapere formale, cosi che la distanza tra sapere e saputo viene necessariamente mantenuta, in
modo tale che cio che si sa non é mai effettivamente saputo.



382 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Un’emergenza, dunque, oltre la certezza soggettiva. Un’emergenza,
inoltre, che configura un’apertura alla verita oggettiva, la quale permane
tale, non di meno, solo in quanto non viene essa stessa oggettivata, os-
sia solo in quanto I'apertura non viene intesa come relazione, ma come
intenzione.

Se, infatti, la veritd oggettiva venisse oggettivata, allora cesserebbe di
essere “oggettiva’ ¢ decadrebbe di nuovo a “oggettuale”. Verrebbe, cosi, a
ricadere nell’asserto e decadrebbe ancora a certezza dell’io.

Il trascendimento della dimensione psicologica, pertanto, si rivela sol-
tanto come coscienza trascendentale, la quale vale come atto che emerge
sulla stessa coscienza empirica, per sua natura soggettiva.

La coscienza trascendentale, valendo appunto come a##0, non puo ve-
nire ridotta a stati di coscienza né, tanto meno, alle conoscenze ordinarie:
neppure alle conoscenze, pilt 0 meno formalizzate, che il pensiero scienti-

fico ritiene di avere individuato e descritto.

Tali forme, ancorché intenzionalmente (idealmente) rivolte all’og-
gettivo, infatti, descrivono soltanto I'oggettuale, il quale si vincola inscin-
dibilmente al soggettivo, € per questo non ¢ mai in grado veramente di
trascenderlo.

Le conoscenze ordinarie, incluse le conosce scientifiche, quindi, ven-
gono bensl assunte come se cogliessero la realta oggettiva, ma in effetti
sono solo espressione della realta oggettuale, perché quest’ultima ¢ su-
bordinata al soggetto conoscente e non vale come veramente autonoma
e autosufficiente, cio¢ come assoluta.

A sua voltal’intenzione, sempre rivolta alla verita, permane soggettiva
(solo psicologica) fino a che viene assunta per il suo rivolgersi ad un conte-
nuto determinato, ossia fino a che di essa si fa valere soltanto il compimento

Jattuale.

Che ¢ come dire: se si configura il “c76 di cui si ¢ certi essere la veritd” e
lo si configura, appunto, in forma determinata, come un qualunque “con-
tenuto” di coscienza espresso da un’asserzione, allora [’intenzione che sta
a fondamento del dire, e che vale come la sua struttura autentica, viene
negata perché viene ridotta alla modalita dell’essere certi, che costituisce
solo la struttura formale del dire stesso (dell’apofansi).



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 383

In tal modo, I'intentio veritatis viene contraddetta precisamente dal
fatto che la verita viene determinata e, quindi, viene vincolata allo stato

di chi la rappresenta, cio¢ la riferisce (la dice) e, riferendola (dicendola),
la riferisce (la vincola) al proprio sistema di riferimento.

Di contro, se la verita permane I’ideale cui I’ intenzione si volge, costi-
tuendo cio che originariamente la evoca e la orienta come intenzione, al-
lora quest’ultima cessa di essere una mera certezza, uno stato soggettivo,
perché, almeno idealmente, non puo non coincidere con la ragione stessa
del suo essere: la verita, appunto.

Qui si compie il capovolgimento del capovolgimento: seI'asserto ¢ il ca-
povolgimento della verita in certezza, la consapevolezza critica che coglie
il Zimite dell’asserto, perché emergente come atto che trascende la finitez-
za, nega la pretesa riduzione della verita a certezza e coglie veramente la
“non-veritd” di quest’ultima.

Pitt radicalmente, ¢ la stessa intenzione che, rivolta alla verita e fon-
dandosi solo nella veritd, capovolge il soggettivo nell oggettivo: la dimen-
sione psicologica si supera cosl in quella ontologica e il soggettivo si risolve
nell’oggettivo. Fermo restando che la dimensione ontologica non va in-
tesa in senso tradizionale, ma nel senso del valore dell essere, che costitu-
isce ['unica, autentica realta (verita).

Lo stesso asserto che afferma cio non ¢ la “posizione” della verita (au-
tentica realtd), cio¢ non ¢ la sua insensata oggettivazione, ma la necessitd
saputa (riconosciuta) della sua inoggettivabilita (insemantizzabilita). La
necessit, ciog, che laverita sia il fondamento del dire e non il suo prodotto.

La contraddizione in tale sapere non sussiste, come invece afferma-
no coloro che pretendono di determinare la verita. E non sussiste per la
ragione che il sapere, se ¢ sapere autentico, coincide con la coscienza tra-
scendentale; dunque, ¢ un atto, I’atto dell’emergere oltre il limite, dunque
anche oltre la contraddizione.

Pit precisamente: tale atto ¢ evocato dalla verita stessa, quindi dall’in-
contraddittorio, e sulla verita (incontraddittorio) si fonda.

Proprio perché si fonda sulla verita, I'azto di sapere emerge oltre il li-
mite; quindi, emerge oltre la contraddizione e nella verita dell incontrad-
dittorio intende realizzarsi veramente.



384 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

La contraddizione, invece, sussiste soltanto nel dire, che afferma bensi
I'indicibilita della verita, ma poi usa la parola “verita”. Come abbiamo
detto in varie occasioni, dire I’indicibilita della verita, tuttavia, configura
un dire che ¢ inevitabile.

Ancorché sisappial’indeterminabilita della verita, che ¢ assoluta, non
si puo evitare, infatti, di usare la parola “veritd” proprio per dire questa
indeterminabilita né si puo affermare che la verita ¢ determinabile, per
evitare la contraddizione suddetta.

Se si scegliesse di dire che la verita ¢ determinabile, allora si eviterebbe
bensi la contraddizione formale, ma si incapperebbe in una ben pit grave
contraddizione sostanziale, che riguarderebbe la verita stessa: essa aut var-
rebbe come relativa, si che contraddittoriamente verrebbe fatta poggiare
sulla non-veritd, 4ut varrebbe come assoluta e, insiemne, come determina-
bile, conciliando cosi I’inconciliabile.

Determinare la verita come indeterminabile (come irriducibile a “cid”
che viene asserito) configura, pertanto, la dimensione inevitabile.

L’affermazione “la verita ¢ indeterminabile”, da un lato, ¢ condiziona-
ta — trascendentalmente — dalla verita stessa, la quale consente di ricono-
scere la contraddittorieta della riduzione della verita a determinazione.

Dall’altro, ¢ condizionata — fattualmente — dall’insostituibilita prati-
ca del linguaggio. Pronunciando tale affermazione, insomma, si accetta
I'ordine del linguaggio, riconoscendolo come inevitabile (il linguaggio ¢
ineludibile, essendo 'ambito nel quale ci si colloca).

La sua inevitabilita, tuttavia, non pud venire scambiata per verita, la
quale invece non gli appartiene, valendo come | innegabile. Lesito ¢ quel-
lo di pronunciare I’affermazione indicata, afhancandole non di meno la
consapevolezza critica o teoretica del suo limite intrinseco, in modo tale
che non si sospende il dire, ma non per questo gli si attribuisce un valore
che non gli compete.

Il valore del linguaggio non é fattuale, ma intenzionale: non consiste in
cio che dice, ma nell’intenzione che sostiene il dire.

Esso, infatti, intende essere espressione della realta che lo trascende,
cosl che 'espressione non va intesa come “positivizzazione” della verita
(realtd), ma come innegabile rinvio ad essa.



SETTIMA RIFLESSIONE | La funzione discorsiva 385

Ebbene, solo questa consapevolezza critica consente di evitare il du-
plice rischio di negare la verita determinandola e di negare la verita ri-
nunciando a ricercarla perché indeterminabile: la rinuncia alla verita ¢ la
rinuncia al fondamento, quindi alla legittimazione, cosi che ¢ precisa-
mente questa rinuncia che risulta illegittima.

Allo stesso modo, non si compie la scelta del silenzio, che configura la
pretesa cancellazione empirica del linguaggio; si usa, invece, il linguag-
gio, sapendo il /imite che lo connota come linguaggio, dunque evitando
di assolutizzarlo. Che equivale ad usare il linguaggio senza subirlo.

Lo si usa per dire che ogni dire, pur ineliminabile, non per questo
¢ linnegabile, dal momento che cio che si dice si oppone ad altro dire,
senza poter emergere oltre il dire in quanto tale.

Se, dunque, la veritd non pud non (innegabilmente) costituire la vera
meta dell’intenzione, quest’ultima non pud non (inevitabilmente) venire
espressa mediante una ricerca, la quale non pud non (ancora inevitabil-
mente) venire praticata (indicata, detta).

Tuttavia, tale ricerca ¢ il dire di essa richiedono un sapere: sapere che
la verita non puo non emergere oltre la ricerca e il dire di essa, giacché
solo in quanto emergente la verita costituisce il sezso di entrambi.

La veritd, insomma, non si oppone al dire, poiché ¢ il dire che si oppo-
ne a sé stesso, dunque sz contraddice, sia quando pretende di valere come
verit, cio¢ come asserto indiscutibile, incontrovertibile, sia quando dice
una qualunque cosa (determinazione, contenuto), perché la ipostatizza e
la nega nel suo trascendersi.

Ogni asserto, ecco il punto, ¢ controvertibile, se non altro per la ragio-
ne che si pone opponendosi all’asserto contrario, e ogni dire ¢ un dire la
contraddizione intendendo non dirla: quindi, ¢ un contraddirsi.

Se ci si colloca dal punto di vista dell inevitabile, allora si dira che da
questo contraddirsi dell’asserto emerge I’ incontraddittorieta della verita.

Di contro, se ci si colloca, almeno idealmente, dal punto di vista
dell’innegabile, allora si dira che ¢ in virti dell’incontraddittorieta della
verita che risulta lintrinseca contraddittorieta dell asserto e, in particola-
re, dell’asserto che pretende di determinare (dire) la verita assoluta.

Quando si parla dell’incontraddittorieta della verita, non ci si riferi-
sce ad un principio, il principio di non contraddizione, il quale, essendo



386 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

determinato, si pone perché nega la contraddizione, cosi che della con-
traddizione perennemente abbisogna.

Ci si riferisce, invece, a quel principio che ¢ tutt’uno con la verita stes-
sa, cosi da valere come ragione dell’ intrinseco contraddirsi di cio che, non
essendo la verita, non ¢ mai veramente.

Un principio, pertanto, che fonda Uintrinseco contraddirsi dell estrin-
seco e che, dunque, piu che valere come ## principio costituisce, piutto-
sto, i fondamento, che ¢ Uincontraddittorio stesso.



OT1TAVA RIFLESSIONE
Innegabile e inevitabile

1. Introduzione

Nel corso delle precedenti Riflessioni si ¢ parlato, in molteplici occa-
sioni, di una distinzione che, a nostro giudizio, riveste valore teore-
ticamente fondamentale.

Tale distinzione ¢ quella di innegabile ¢ inevitabile. Nelle occasioni
in cui ne abbiamo parlato, abbiamo cercato di spiegare il senso e il va-
lore di questa distinzione, in relazione al tema specifico di cui stavamo
trattando.

Tuttavia, per la sua rilevanza cruciale, riteniamo opportuno dedicare
ad essa una specifica riflessione che, da un lato, consenta di ricapitolare
quanto detto e di fornire una spiegazione che sia sempre piu chiara e
argomentata; dall’altro, offra 'occasione per rileggere I’intero discor-
so svolto proprio alla luce di questa distinzione, onde garantire ad esso
un’unitarieta basata su di un tema specifico, in grado di valere, per cosi
dire, come asse portante delle molteplici Riflessioni.

Non desti, dunque, meraviglia se in quest’ultima Riflessione vi sara
una ripresa di temi gia trattati. Cio non costituisce, sempre a nostro giu-
dizio, un’inutile ripetizione, ma rappresenta la possibilita di risignificare
il discorso e le sue tappe, a muovere dalla tappa iniziale, alla luce di quello
che puo venire considerato il suo fize.

Parlando di “fine”, non intendiamo, ovviamente, riferirci ad una con-
clusione: il discorso filosofico, ¢ in particolare quello teoretico, ¢ incon-
cluso per sua natura.

Intendiamo, piuttosto, il senso ultimo della nostra riflessione, che noi
cogliamo nella necessita di precisare la differenza che sussiste tra quanto

cuM SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1



388 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

viene affermato ponendosi dal punto di vista dell’inevitabile ¢ quanto,
invece, viene affermato ponendosi, idealmente — giacché non si puo fat-
tualmente —, dal punto di vista dell’innegabile, e cio¢ dal punto di vista di
quella verita che non puo non trascendere 'universo in cui si colloca chi
pensa e scrive.

Con l'espressione “innegabile”, va precisato, non intendiamo cio che
resiste alla negazione formale tentata su di esso’.

Intendiamo, piuttosto, quell’assoluto che, proprio in quanto tale, 7oz
puo essere oggetto di negazione e che, piuttosto, costituisce quella con-
dizione incondizionata che consente di evidenziare il limite di intelli-
gibilita anche della negazione formale, la quale pretende di negare cio
che essa stessa richiede per porsi come negazione determinata, cio¢ come
negazione formalmente non nulla.

Porsi dal punto di vista dell’innegabile, quindi, significa intendere di
oltrepassare il punto di vista in quanto tale, onde trascendere cio che ¢
solo “soggettivo” e pervenire, finalmente, all’“oggettivo”, pur nella consa-
pevolezza che I'oggettivo non ¢ di farto raggiungibile, se ¢ effettivamente
oggettivo.

Volendo usare un’immagine, si potrebbe dire che I'intenzione ¢ quella
di guardare la terra (sé stessi ¢ le proprie convinzioni) con gli occhi del
cielo (della veritd), ancorché sulla terra si permanga, ma oltre la terva si
intenda andare.

In cio si esprime, dunque, quell’ intenzione di verita che spinge il finito
a trascendersi e che si realizza pienamente solo essendo tutt’uno con la
verita medesima, ossia perdendosi in essa.

Si tratta, insomma, di collocarsi al /imite, intendendo trascenderlo, e
questo ¢ [innegabile, nonostante la consapevolezza che ¢ a muovere dal
finito che ci si volge all’infinito, e questo ¢ [inevitabile.

Tuttavia, il progetto, che cosi formulato non pud non apparire teme-
rario, se non addirittura insensato o, peggio ancora, contraddittorio,
viene sostenuto, non di meno, da un’altra consapevolezza, che induce ad

1. Sesiintendesse tale tipo di negazione, allora ogni determinazione, a rigore, risultereb-
be innegabile, perché la negazione si pone in forma determinata — e la negazione formale
non puo non porsi in questa forma — soltanto perché si esercita su qualcosa, si che il negato
non pub mai venire @ﬁn‘immente negato, se proprio su di esso poggia la negazione per
configurarsi. Tratteremo questo aspetto nel paragrafo 2 della presente Riflessione.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 389

insistere nel portarlo avanti: la consapevolezza della necessita che esso si
trasformi e si essenzializzi nell’ intenzione.

Ci riferiamo, dunque, alla consapevolezza del limite che immane ad
ogni determinato (finito), incluso il progetto stesso, il quale mantiene
per sua natura valenza soggettiva e, quindj, si prospetta come “un punto
di vista’, segnato dal limite che ne decreta la finitudine.

Orbene, il nodo cruciale che intendiamo sottolineare con forza ¢ il se-
guente: se il limite viene colto, allora é stato anche oltrepassato e, se ¢ stato
oltrepassato, allora la spinta al suo oltrepassamento non pud provenire da
cio che ¢ 4/ di qua di esso, ma soltanto da cio che ¢ 4l di /4, da quella verita
assoluta, da quell’infinito, che ¢ la condizione incondizionata che con-
sente di rilevare il limite dell’universo dei determinati, il quale include
anche chi cerca la verita, e per questo intende proiettarsi oltre ['orizzonte
della finitezza.

Precisamente questa intentio veritatis trasforma il progetto, perché lo
sottrae al condizionamento empirico del soggetto e lo athda interamente
al condizionamento trascendentale esercitato dalla verita e soltanto dalla
verita.

2. Fatto e ragione

La prima cosa che puo venire rilevata — e che permette di entrare nel
vivo del tema — ¢ che la distinzione di innegabile e inevitabile consente di
evidenziare, in forma esemplare, [ 'emergenza della ragione sul fatto (dato,
determinazione).

Il fatto costituisce cid che definiamo “inevitabile”. Si puo bensi pre-
scindere da un determinato fatto, ma non dal fatto come tale.

Il fatto costituisce, dunque, I’assunto da cui muove qualunque proce-
dura o qualunquc sistema né esso puo venire sostituito: verrebbe sostitu-
ito da un altro fatto.

Di contro, la ragione costituisce cio che definiamo “innegabile”. La
sua negazione implica la richiesta di una ragione che legittimi la stessa
negazione, cosi che la ragione emerge come fondamento anche di cio che
pretende di negarla, senza riuscirci veramente.



390 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

La ragione, tuttavia, va intesa come fom[ﬂmem‘o anche in un senso ul-
teriore, quel senso che la coglie non secondo il modo in cui la intende
I'universo formale, ma come condizione incondizionata. Di tale senso ul-
teriore parleremo piu avanti.

Cio che intendiamo sostenere, ad un primo approccio, ¢ che i/ fatto ¢
inevitabile, ma non é innegabile. Se il fatto fosse innegabile, non necessi-
terebbe di una ragione volta a legittimarlo e la domanda di intelligibilita
(verita) non sarebbe mai sorta.

Di contro, la domanda sorge proprio perché il fatto, ancorché inevita-
bile, ¢ insufficiente a sé stesso, cio¢ non ingloba in sé la ragione che lo giu-
stifichi (legittimi), cosi che esso non pud non richiederla come emergen-
te. Il fatto, almeno da questo punto di vista, certamente non é innegabile.

Se non che, da un altro punto di vista, si deve considerare che, se per
negazione si intende la negazione formale, allora il fatto, cio¢ la determi-
nazione, di tale negazione risulta la “condizionante posizionale”

La negazione formale, infatti, si pone se, e solo se, presenta una sua
determinatezza: negazione di nulla risulta negazione-nulla, e lo abbiamo
gia rilevato.

Con questa conseguenza: la negazione si pone solo poggiando su cid
che essa intenderebbe negare, cosi che il negato diventa essenziale alla
negazione ¢ il fatto, seguendo questa strada, risulterebbe innegabile.

Come conciliare, allora, i due punti di vista indicati, che sembrereb-
bero antitetici?

Innanzi tutto, si deve ricordare che il fatto costituisce la “condizionan-
te posizionale” della negazione, non la sua “condizione di intelligibilitd”.

La negazione formale, anzi, mostra di non essere affatto intelligibile,
precisamente perché postula cio che pretende di negare. Con questo ap-
prodo: non ¢ il fatto che risulta innegabile, come sostengono coloro che
usano acriticamente la negazione formale, ma ¢ quest’ultima che mostra
il suo intrinseco limite.

Proprio per tale ragione, e questo costituisce un aspetto ulteriore da
tenere in considerazione, la negazione non puo venire ridotta all’ aztivita
del negare, cio¢ alla funzione logica del negare, la quale si dispone estrin-
secamente sul negato.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 391

La negazione formale ¢ inefficace proprio perché ¢ estrinseca, cio¢ per-
ché si dispone come relazione negativa, e non interviene sulla struttura
intrinseca del negato.

Cosl intesa, e cio¢ appunto in quanto “relazione negativa’, essa si trova
nello “stato di necessitd” indicato poc’anzi: postulare come condizione
del proprio porsi determinato quella medesima determinazione che essa,
contraddittoriamente, pretenderebbe di negare.

Inoltre, non si pud non ricordare quanto pit volte ribadito nel corso
delle nostre riflessioni: il determinato ¢ in sé contraddittorio e la relazio-
ne, essenziale alla sua posizione, non pud venire pensata come un costrut-
to, perché anche il costrutto ¢ in sé contraddittorio, ma deve venire colta
nel suo valere quale “atto”.

Cio ha un’importantissima conseguenza: la negazione non ¢ estrinse-
ca alla determinazione, come la forma la fa valere, ma costituisce /’essezn-
za stessa del determinato nonché di quella relazione che la considerazione
ordinaria assume come un costrutto mono-diadico.

Dire che la negazione ¢ intrinseca al determinato significa porre
un’affermazione che ¢ della massima rilevanza: i/ determinato (inclusa
la relazione come costrutto) é il suo stesso negarsi, che ¢ poil'atto del suo
contraddirsi.

La negazione, pertanto, non vale come I attivita che si esercita sul de-
terminato, ma come / atto del negarsi di quest’ultimo.

A suavolta, il “negarsi” del determinato non va inteso come il suo “ne-
gare sé stesso”: cosi intesa, infatti, la negazione permarrebbe estrinseca
rispetto al “sé¢” che viene negato, in modo tale che non di “atto” si tratte-
rebbe, unitario per sua vocazione intrinseca, ma ancora di mera “attivitd’,
poggiante innegabilmente sulla dualita.

L’unitarietd dell’atto indica che, dal punto di vista dell’innegabile,
non v’¢ distinzione tra il negare e il s¢ negato, dal momento che il “s¢”
del finito, cio¢ la sua identitd, non é gualcosa che sia effettivamente.

Poiché I'essere del finito non ¢ autentico, esso si rivela falsamente es-
sente, si che anche il suo “negarsi” deve venire bene inteso.

Dal momento che si nega solo cio che prima si ¢ posto, o comunque
solo qualcosa che sia, se ne ricava, allora, che quando si usa I'espressione



392 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

“negarsi del finito” si usa quel modo di esprimersi che ¢ proprio della
prospettiva dell inevitabile, la quale fa del finito il proprio presupposto.

Viceversa, se ci si pone dalla prospettiva dell’innegabile, allora ci si
esprimera in modo diverso, pur nella consapevolezza che di un linguag-
gio comunque si tratta.

Si usera, cio¢, un linguaggio che avra la funzione di esprimere un con-
cetto centrale: il finito, in quanto altro dall’essere assoluto, appare ma non
¢, cosi che il suo negarsi altro non ¢ che il dileguare (I’ evaporare, si po-
trebbe anche dire) dell’apparenza in virth del vero essere (dell’infinito,
dell’assoluto).

Detto con parole diverse: poiché non si da //tro dall’assoluto, il re-
lativo (determinato) vale come la contraffazione dell’essere. Si tratta, in-
somma, di un essere falso che ¢ da sempre stato falsificato dal vero essere.

In tal modo, anche il concetto di “negazione” viene esso stesso superato.

Per chiarire il sezso in cui riconosciamo la “falsita” del finito, tuttavia,
non possiamo evitare di parlare comunque di esso, dunque non possiamo
non presupporlo.

In precedenza, lo abbiamo dovuto presupporre anche per dire che
esso ¢ il suo negarsi e cid impone la necessita di tenere sempre a mente
che lespressione risulta in ogni caso contraddittoria perché configura sol-
tanto [inevitabile.

L’inevitabile, infatti, assume come incontraddittoria proprio quell’i-
dentita determinata che costituisce la forma elementare in cui il finito si
pone e si organizza.

Di contro, cio che emerge innegabilmente ¢ che il finito si risolve nel
suo contraddirsi, in modo tale che anche questo “contraddirsi” deve veni-
re inteso come lessere falsamente del determinato, che puo venire detto
come il suo risolversi nella contraddizione, che indica [’identita di essere e
non-essere.

Si continuano ad usare parole, dunque, ma non si puo prescindere dal-
la necessita di mostrarne il limite, I'insufhicienza. Tale necessita, a rigore,
puo venire riconosciuta solo da una coscienza ispirata dalla condizione in-
condizionata, la quale configura la 7agione del trascendimento del limite.

Che ¢ come dire: si poggia inevitabilmente sul determinato, ma di
esso si coglie innegabilmente I’ insufficienza, cio¢ la falsa verita, cosi che



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 393

non si puo evitare di dire la consapevolezza che ¢ stata evocata innegabil-
mente dalla verita stessa.

E allora, da un lato si riconosce la necessita pratica dell’inevitabile;
dall’altro la necessita teoretica dell’ innegabile contraddirsi dell’ inevitabile
Stesso.

La prima necessita vale come uno stato di necessita: non si puo fare a
meno dei fatti, dei dati, cio¢ del finito, perché costituisce I'ambito in cui
si pone la ricerca.

La ricerca, tuttavia, sorge perché nel finito non trova posto cio che
costituisce il fondamento e che vale come il fine della ricerca stessa: la
verita. Quella verita assoluta che, proprio in quanto tale, non puo veni-
re raggiunta, ma che si esprime nella coscienza della non-verita del finito
stesso.

Di qui la seconda necessita: la necessita teoretica o trascendentale che
cio che costituisce il presupposto disveli la propria insufficienza ¢ ven-
ga meno a sé stesso, ossia si contraddica, ossia dilegui dal punto di vista
dell’innegabile.

Orbene, poiché anche di questa necessita si ha consapevolezza, risulta
inevitabile che anche essa venga formulata, ossia venga espressa mediante
il linguaggio, in modo tale che risulta inevitabile anche la formulazione
dell’innegabile e risulta innegabile il togliersi anche di questa formulazione
inevitabile.

Per indicare la necessita del togliersi dell’inevitabile, si possono usare
varie formule: il linguaggio ¢ ricco e non si puo vincolare cio che si intende
dire alla forma del dire.

Nel tentativo di adeguare sempre meglio la forma del dire all’ intenzio-
ne del dire stesso, si dira, allora, che il finito non si pone mai veramente e,
per questa ragione, non ¢ oggetto di negazione, ma ¢ s¢ nell andare oltre
di sé, ossia nel proprio trascendersi.

E si dird ancora: il fatto (determinato), che 'universo empirico-for-
male assume cose se fosse immediato (senza esserlo effettivamente), si ri-
vela latto del suo intrinseco mediarsi e cid configura ['innegabile trascen-
dersi dell’inevitabile.

Nella consapevolezza dell’insufficienza di quanto abbiamo detto
e nel tentativo di ridurla, sapendo di non poterla eliminare veramente,



394 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

riprendiamo il discorso tornando su riflessioni gia avviate e ripartiamo
dal concetto di “cominciamento” e dalla necessita di distinguerlo dal
“fondamento”.

A nostro giudizio, infatti, I'irriducibilita del fondamento a comincia-
mento ¢ la stessa irriducibilita dell’innegabile all’inevitabile.

Il fatto costituisce il cominciamento della ricerca; il fondamento, inve-
ce, costituisce la condizione di intelligibilita della ricerca stessa.

Ebbene, la necessita di distinguere il cominciamento dal fondamen-
to compare gia nella filosofia presocratica e questo dimostra, a nostro
giudizio, che la distinzione di innegabile e inevitabile attraversa, seppure
implicitamente, I’intera storia del pensiero filosofico.

3. 1l tema del principio nella filosofia presocratica

Come abbiamo cercato di dire nella annotazione prima che compare
nel paragrafo 6 della Terza Riflessione, vale la pena ricordare che nella
filosofia presocratica ¢ possibile rintracciare due indirizzi fondamentali.

Un indirizzo naturalistico, tipico di alcuni rappresentanti della scuola
Ionica, secondo il quale il “principio (&py#)” di tutte le cose ¢ da ricerca-
re in un elemento della natura, e un indirizzo metafisico, che potremmo
anche definire “trascendentale”, che invece pensa il principio nel senso
del “fondamento”.

Per tale secondo indirizzo, non si tratta di trovare ’inizio di tutte le
cose, cio¢ la prima determinazione che apre la serie di tutte le determina-
zioni — le quali costituiscono I’esperienza nelle molteplici forme in cui
essa puo venire intesa —, quanto la condizione della loro intelligibilita,
ossia il fondamento che consente di legittimare la serie.

Questo duplice indirizzo si mantiene nell’intera storia del pensiero
filosofico.

In particolare, dall’indirizzo metafisico origina la ricerca di cio che
abbiamo definito I'innegabile, laddove la concezione naturalistica privi-
legia a tal punto il fatto e il sistema fattuale, cio¢ I'esperienza ordinaria,
che finisce per risolvere ['innegabile nell inevitabile.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 395

Per la concezione naturalistica, quindi, la distinzione che abbiamo
indicato ¢ del tutto priva di senso.

Se, infatti, il principio viene inteso come il primo elemento di una se-
rie, allora lo si deve assumere in senso determinato e, determinandolo, lo
si riduce comunque ad una res, quindi a qualcosa che, almeno in senso
lato, vale come materiale.

La concezione naturalistica, pertanto, cerca bensi una cosz a cui ri-
durre tutte le altre, ma, proprio perché riduce il principio ad una cosa, lo
colloca allo stesso livello delle altre cose e, per questa ragione, cerca un
“assunto” (una premessa, un presupposto), e zon il fondamento.

Lirriducibilita del fondamento ad un assunto costituisce, a nostro giu-
dizio, il punto cruciale della ricerca filosofica.

Il fondamento non ¢ una qualche cosa, una determinazione, la quale si
pone solo in forza della relazione a cid che la determina e che ¢ vincolato
ad essa.

Che ¢ come dire: soltanto una determinazione pud valere come un
assunto, perché assunto ¢ tale in quanto gli si attribuisce una prioritd
rispetto alle determinazioni che sono conseguenza di (derivano da) esso
e che, non di meno, consentono di determinarlo, giacché valgono come
quell’altro (quella differenza) che ¢ condizione formale del porsi dell’i-
dentita determinata.

Di contro, il fondamento ¢ tale perché legittima sé stesso, ossia perché
non dipende da altro per essere. Pilt precisamente: il fondamento ¢ iz sé
legittimo precisamente per la ragione che ¢ autosufficiente, dunque ¢ as-
soluto. Non soltanto non necessita di altro, ma, pit radicalmente, vale
come ragione del non-essere dell’ altro da esso.

Se, insomma, si intende che il principio valga come fondamento di
tutte le cose, esso, in primo luogo, 7zon puo essere una cosa al pari delle
altre; dunque, non puo essere neppure la “prima’.

In secondo luogo, essendo assoluto, non puod accettare un altro da
esso, cosi che le cose dell’esperienza ordinaria non possono non apparte-
nere ad un diverso livello ontologico rispetto ad esso: i fondati 7o sono
veramente, si che il fondamento non fonda perché pone, ma perché toglie
la pretesa del finito, che ¢ il presupposto, di essere effettivamente.



396 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il livello su cui si dispone il finito configura I'inevitabile; il fondamen-
to, invece, configura l’innegabile, per la ragione che non puo non emerge-
re oltre il sistema delle cose, cio¢ oltre il sistema delle determinazioni, le
quali esistono bensi, ma non sono veramente.

L’assunto, proprio per la ragione che vale come la prima cosa, comun-
que si pone in relazione con la seconda, la terza e cosi via: poiché si vin-
cola all’intera serie e dipende da essa, dunque, il primo elemento della
serie non puo costituirne il fondamento.

L’assunto, quindi, coincide con il “presupposto’, il quale si pone a
condizione di venire presupposto da cio che esso, a sua volta, non puod
non presupporre, nel senso appunto che esso ¢ primo solo perché la serie
¢ stata presupposta.

La presupposizione, pertanto, ¢ un circolo, laddove la fondazione ¢
autentica se, e solo se, il fondamento fonda senza dipendere da cio che
fonda o, che ¢ lo stesso, la fondazione ¢ il condizionamento unilaterale
esercitato dal fondamento sul fondato.

Precisamente per questa ragione viene confermata la necessita di di-
stinguere i due livelli: il livello delle determinazioni, che ¢ inevitabile, ¢ il
livello del fondamento, che ¢ innegabile, perché ¢ innegabilmente richie-
sto come emergente oltre il livello precedente e, quindi, non vincolato a
cio che lo richiede.

Va detto subito che, per il fatto che si parla di due livells, si finisce per
assimilare, in una qualche misura, I’innegabile all’inevitabile.

Precisiamo, allora, che si parla di livelli soltanto nella misura in cui
ci si pone dal punto di vista dell’inevitabile, cosi che I'innegabile viene
interpretato come ulteriore.

Se, invece, fosse possibile porsi dal punto di vista dell’innegabile, cioe
del fondamento, quindi dell’ assoluto, allora, non essendovi altro da esso,
non si parlerebbe di livelli né si potrebbe pensare che Iassoluto si di-
sponga in uno di essi.

Va sottolineato, a questo proposito, che I'intenzione di parlare dell as-
soluto a muovere dall assoluto stesso configura proprio 'intentio veritatis
che anima la ricerca: come si potrebbe parlare della verita se non inten-
dendo che sia vero il discorso su di essa e, quindi, se non intendendo di
porsi dall ottica della verita stessa?



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 397

In questo senso, affermiamo che si tratta dell’ideale che ispira la ri-
cerca, si che I'intenzione di verita deve venire colta come un zendere che
solo idealmente coincide con I’intenzionato: [intenzione che si volge alla
veritd é evocata dalla verita e per questo confida di venire guidata da essa,
in modo tale che la differenza dalla verita venga meno e I'intenzione sia
totalmente pervasa dalla verita intenzionata.

Le considerazioni svolte, di natura squisitamente teoretica, trovano
un significativo riscontro anche nella storia del pensiero filosofico e, in
particolare, nella svolta metafisica che si ebbe dopo la concezione natura-
lista espressa dagli Ionici.

La concezione naturalistica — lo abbiamo gia detto, ma qui giova ri-
peterlo — ¢ stata progressivamente superata dalla concezione metafisica
proprio per la ragione che il principio, inteso come una determinazione,
poteva valere come un mero assunto, e non come /a condizione legitti-
mante e legittimante perché incondizionata.

Precisamente in questo senso Anassimandro indica il fondamento
nell’ &rewpov, che elillimitaro,l infinito, ossial’ assoluto stesso. Soloasso-
luto, infatti, non subisce alcun limite e, proprio in quanto tale, ¢ condi-
zione effettivamente incondizionata.

Con Anassimandro, questo ¢ il punto concettualmente rilevante, il
principio cessa di risolversi nel “cominciamento” e si presenta come vero
“fondamento’, perché si impone la consapevolezza che 'universo, il qua-
le si costituisce delle molteplici determinazioni empiriche, non ¢ auto-
sufficiente ¢, dunque, necessita di un fondamento che lo legittimi.

E va aggiunto e ripetuto: il fondamento ¢ autenticamente legittiman-
te solo perché non é una determinazione, quindi solo perché é assoluto.

Il passaggio ¢ davvero cruciale: da una concezione naturalistico-mate-
rialistica, con Anassimandro si passa a una concezione metafisica, che in-
tende il fondamento nell’unico modo in cui esso pud venire inteso e cioe
come emergente sull’ordine dei fondati nonché come irriducibile ad essi.

La metafisica, pertanto, non ¢ la pretesa di dire cosa é fondamento, pro-
prio per la ragione che il fondamento non ¢ una “cosa”

Un conto, dunque, ¢ parlare di una metafisica dogmatica, che posi-
tivizza il fondamento riducendolo ad una res; altro conto ¢ intendere
una metafisica critica, che si esprime come esigenza di un fondamento che



398 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

emerga oltre ogni pretesa di determinarlo e per questo m[gﬂ come condizio-
ne inoggettivabile di ogni oggettivazione.

Precisamente nel solco che abbiamo indicato, lillimitato di
Anassimandro trova pieno compimento nell’essere di Parmenide.

4. L'essere di Parmenide

Parmenide usa Pespressione “essere” per indicare la necessita di un
fondamento che sia assoluto e, pertanto, emerga oltre ogni vincolo.

L’essere, infatti, non solo costituisce la 7agione del non essere del
non-essere, ma, piu radicalmente, del non essere della “relazione” tra es-
sere e non-essere.

Quest’ultima farebbe essere il non-essere, che verrebbe assunto come
un termine in relazione all’essere, pur essendo il non-essere.

L’essere, proprio perché in relazione solo a sé stesso, a rigore non é in
relazione affatto: se lo fosse, si dovrebbe ammettere una differenza nell’es-
sere, perché solo cosi vi sarebbero i due termini che consentono di porre
la relazione.

Se non che, cio che ¢ differente dall’essere ¢ non-essere, cosi che ogni
differenza, sia interna all’essere sia esterna ad esso, #on pud non venire
esclusa.

Per Parmenide, dunque, il non-essere non ¢ e non pud essere.
Nell’affermare cio, Parmenide suggerisce, a nostro giudizio, una fonda-
mentale riflessione legata alla seguente domanda: a quale condizione la
negazione puo pretendere di negare 'essere?

Il nostro intento ¢ proprio quello di cercare di fornire una risposta a
tale domanda, prendendo avvio dalla consapevolezza che il non-essere
pretende bensi di valere come “qualcosa’, per opporsi all’essere, ma, insie-
me e contraddittoriamente, come “qualcosa-che-non-¢”.

Il non-essere, dunque, ¢ in sé la negazione di sé stesso: essendo la ne-
gazione dell’essere, ¢ anche la negazione della propria pretesa di “essere
come non-essere’, cosi che ¢ il proprio zegarsi.

In fondo, il non-essere coincide con la contraddizione e si risolve in essa.

Parmenide non usa la parola “contraddizione”, ma il senso del suo
discorso ¢ affermare I’identita di essere e pensare, come emerge dal



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 399

Frammento 3 di Diels-Kranz: “Infatti lo stesso ¢ pensare ed essere (16
Yop a0 Voely éo Ty Te kel elvat) "

Sono un medesimo perché I assolutezza dell’essere coincide con I’in-
contraddittorieta del pensare o, usando altre parole, la loro unita puod ve-
nire detta / assoluto essere sapere dell essere.

Il “principio di ragione”, individuato da Parmenide, ¢ dunque la zeces-
sita che solo I’ “incontraddittorio” siz veramente. Solo ’essere ¢ veramen-
te, perché solo essere é veramente incontraddittorio.

Che ¢ come dire: 'incontraddittorieta dell’essere coincide con la sua
innegabilita, cosi che tali proprietd appartengono soltanto all’essere e
sono “uno” con esso, in modo tale che 7z esso vengono meno come di-
stinte da esso.

Di contro, I’ esperienza ¢ fatta di una molteplicita di cose che semnbrano
essere, ma in verita non sono. Gli enti si risolvono nel non-essere proprio
in ragione della loro intrinseca contraddittorieta.

Parmenide non dimostra la contraddittorieta degli enti; tuttavia, af-
fermando che il “principio di ragione” si oppone al “principio di espe-
rienza’, indirizza inequivocabilmente la ricerca.

Come anticipato da Anassimandro, cid che consente la posizione
dell’identita determinata, infatti, ¢ il “limite”, che ¢ altro modo per dire
“negazione” o, pill precisamente, “relazione negativa’.

Il limite pone bensi la determinazione, ma solo perché la riferisce ad
altra determinazione, e questo aspetto viene mirabilmente espresso dalla
nota formula spinoziana, ripresa dallo stesso Hegel, per la quale omnis
determinatio est negatio’.

Quello che vorremmo mettere bene in luce, perché centrale nel di-
scorso che siamo andati svolgendo, ¢ che la determinazione non ¢ tanto
negazione di altra determinazione, quanto negazione di sé stessa.

In altre parole: poiché la differenza (non-A) ¢ essenziale alla posizio-
ne dell’identico (A), essa entra nella costituzione intrinseca di quest’ul-
timo, che ¢, in s¢, sé ¢, insieme, non sé (A ¢, insieme, non-A); dunque, ¢
una contraddizione.

2. Sivedail paragrafo 11 della Seconda Riflessione (nota 43).
3. Ripetiamo anche qui quanto gia detto nella nota 59 della Q;lzinta riflessione e cioé che
la formula usata da Spinoza, nella Lettera numero 50 a Jelles, ¢ “determinatio est negatio™.



400 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

E la contraddizione non ¢ “qualcosa-di-contraddittorio”, cio¢ un’ipo-
stasi, bensi ¢ il proprio contraddirsi, cioe il proprio negarsi, cioe il proprio
non-essere.

In sintesi e per ricapitolare quanto detto: solo I'essere, cio¢ I’assoluto,
é veramente, cio¢ innegabilmente, proprio perché eccede l'ordine formale
in cui si dispone la “negazione” che vale come esercizio del negare.

Di contro, gli enti, che costituiscono 'universo dell’esperienza, coin-
cidono con ci6 che Parmenide definisce “non-essere” e che per noi rap-
presenta /inevitabile. Proprio per questa ragione abbiamo affermato che
gli enti “esistono’, ma “non sono”.

A questo punto giova precisare che Iinevitabile risulta tale a muovere
dal progetto del soggetto volto a prescindere da esso: tale progetto non ¢
praticabile, perché dall’ente comunque si comincia, anche per mostrarne
teoreticamente I’inconsistenza ontologica.

L’inevitabilita degli enti, tuttavia, non puo venire confusa con I'in-
negabilita: innegabile ¢ solo I'essere, cioe¢ I'assoluto, per la ragione che
costituisce la condizione incondizionata che, in quanto tale, vale come la
condizione di intelligibilita degli enti.

Tale condizione, tuttavia, non lascia essere 'ente cosi come esso si
presenta, ma gli impone un’intrinseca trasformazione: la sua verita non ¢
I'immediatezza empirico-formale con cui si presenta, ma la mediazione
autentica che lo costituisce e che consiste nel suo trascendersi.

Il “principio di ragione”, secondo questa lettura di Parmenide, ¢ la 72-
gione dell’intrinseco negarsi del “principio di esperienza” nonché della sua
presunta inconfutabilita.

Che ¢ come dire: 'esperienza ¢ I'azto del suo oltrepassarsi perché il
fondamento (“principio di ragione”) questo impone.

Per Severino, invece, I'errore di Parmenide, opportunamente corretto
da Platone, sarebbe proprio quello di non avere visto che non si da un
unico principio, ma se ne danno due: “questa ¢ I'aporia cui da luogo I'in-
dagine eleatica: che esperienza e ragione — i principi del sapere umano!
— si negano a vicenda; e, in quanto entrambi sono principi, nessuno dei
due puo essere negato”™.

4. E.Severino, Fondamento della contraddizione, Adelphi, Milano 2005, p. 242.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 401

Cio che ci sembra di dover sottolineare ¢ che, in effetti, Parmenide
non viene mai confutato veramente.

Non si dimostra, ciog, il suo errore, bensi si fa valere il “principio
dell’esperienza” o come di per sé evidente o come se esso si fondasse su
una dimostrazione implicita.

In questo secondo caso, I’argomento ¢ il seguente: non si pud nega-
re il mondo, perché, per negarlo, si deve comunque presupporlo come
qualcosa che necessita di venire negato.

Ebbene, a nostro giudizio la domanda fondamentale ¢ quella che ¢
gia stata formulata all’inizio del presente paragrafo: a quale condizione ¢
possibile porre la negazione dell’essere?

Solo dopo avere risposto a tale domanda ci si potra porre il problema

della presunta innegabilita del mondo.

S. Negazione formale e negazione trascendentale

Per rispondere alla domanda sopra formulata, ci si deve interrogare
sul concetto di “negazione”.

Del resto, tale concetto risulta costitutivo del concetto stesso di “in-
negabile”, che significa appunto “non negabile”. In esso, dunque, la nega-
zione entra per ben due volte e noi ci proponiamo di riflettere su questo
aspetto.

Per cominciare, partiamo dalla cosiddetta “innegabilita del mondo
(degli enti)”. Tale innegabilitd, come ricordato da Severino, ¢ stata affer-
mata per primo da Platone, il quale fa dell’esperienza un principio vero
tanto quanto lo ¢ il principio di ragione (ne abbiamo parlato nel paragra-
fo 2 della Terza Riflessione).

Se non che, la questione ruota proprio intorno al concetto di “ne-
gazione”. A nostro modo di vedere, 'esperienza puo venire considerata
innegabile a condizione che si assuma il concetto di “negazione” dando
ad esso un certo significato.

Per cogliere questo significato, rileviamo che affermare I'innegabi-
lita del mondo ha come conseguenza quella di ridimensionare Iessere



402 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

parmenideo, vincolandolo al non-essere: I'essere cessa cosi di valere come
assoluto e diventa un “essere relativo’, come viene indicato, appunto, da
Platone.

Se lessere fosse relativo, tuttavia, allora esso non emergerebbe oltre
la relazione e, pertanto, oltre il vincolo. Esso, quindi, non soltanto ces-
serebbe di valere come assoluto, ma altresi legittimerebbe il non-essere,
perché solo quest’ultimo puo relativizzare essere.

Del resto, se si affermasse che accanto all’essere assoluto si dispone
Dessere relativo, cid equivarrebbe a costringere comunque Iessere assolu-
to all’interno della relazione all’essere relativo, si che ’essere assoluto non
potrebbe non venire negato (contraddittoriamente).

Ripetiamolo, perché ¢ un punto decisivo: se 'essere scadesse a termi-
ne della relazione, allora cesserebbe di valere come ab-solutum, sciolto da
vincoli, e non potrebbe piu valere quale fondamento, perché decadrebbe
a fondato.

Inoltre, la relazione non potrebbe non prevedere, come secondo ter-
mine, il non-essere (’essere relativo sarebbe “non-essere” in quanto a/zro
dall’essere assoluto), costruendo innegabilmente la contraddizione.

E siamo cosi al tema della negazione, dal momento che si parla di
“non” essere nonché di “innegabilita”

Ebbene, vi sono due modi per intendere la negazione.

Per il primo, che ¢ “formale”, la negazione ¢ una “funzione logica’, cio¢
un’ attivita estrinseca che si esercita su cio che si intende negare. In quanto
tale, la negazione si pone solo se assume forma determinata, ossia solo se
si esercita su i che essa intenderebbe negare.

Se non che, una tale negazione si trova, per un verso, a postulare cid
che essa stessa, per altro verso, pretende di negare. Essa, insomma, non
puo non configurare un costrutto contraddittorio, giacché si trova a ne-
gare proprio cio che richiede per essere.

Solo a condizione di far valere questo tipo di negazione, non di meno,
¢ possibile configurare quel costrutto che ¢ il “non-essere”.

Rileviamo che tale costrutto non puo valere come la negazione
dell’essere, come invece pretenderebbe, e cio per la ragione che I'essere ¢
il fondamento innegabile: la stessa negazione si fonda “innegabilmente”
sull’essere, perché per negare deve essere.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 403

Da cid si evince, come conseguenza, che il non-essere non puo‘ non
essere il suo stesso negarsi, proprio per il suo pretendere di essere, ma come
non-essere.

Pretendendo di essere per opporsi all’essere e cioe per valere quale zer-
mine di questa opposizione, il non-essere nega il proprio essere la nega-
zione dell’essere, cosi che la contraddittorieta del costrutto dipende non
soltanto dalla contraddittorieta della negazione formale, che costituisce
Iespressione “non-essere”, ma anche dalla pretesa di negare il fondamento,
cioe I'essere che ¢ fondamento anche della negazione.

Sipotrebbe dire anche cosi: ¢ precisamente nella pretesa di negare es-
sere che la negazione formale rende esplicito (mostra, esibisce, palesa) il
suo limite di intelligibilita, che ne decreta I'intrinseca contraddittorieta.

Essa, infatti, sembrerebbe potersi esercitare “su” ogni determinazione,
giacché lattivita del negare, proprio perché estrinseca, esibisce la capaci-
ta di disporsi su qualunque dato.

Se non che, questo suo potere non solo ¢ fittizio, ma nasconde la sua
immane debolezza, che consiste nella sua intrinseca contraddittorieta,
legata appunto alla sua pretesa di negare anche il proprio fondamento,
riducendolo a qualcosa di determinato, cio¢ a qualcosa di “negabile”

Per negare I’essere inteso come assoluto, d’altra parte, la negazione
dovrebbe valere essa stessa come assoluta, venendo meno come negazio-
ne, che ¢ tale soltanto perché nega qualcosa (e se fosse effettivamente
assoluta, allora si risolverebbe nell’assoluto).

In quanto negazione formale, per concludere, essa si pone per la ra-
gione che “viene determinata” da cio su cui si esercita, in modo tale che si
trova a negare proprio cio su cui poggia per configurarsi.

La sua determinatezza, pertanto, la consegna alla contraddizione, dal
momento che essa non puo sottrarsi al “destino” che ¢ proprio di ogni
determinazione.

Il secondo modo di configurare la negazione non la coglie come “at-
tivitd, ma come “atto’”.

La negazione, in questo caso, viene intesa come /atto dell’intrin-
seco negarsi del negativo, ossia di cid che, essendo diverso dall’essere,

5. A nostro giudizio, quando Gentile })arla di “atto” intende ancora I’ “attivitd’, proprio
perché ne mantiene la valenza relazionale.



404 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

non ¢ sufficiente a sé stesso, ossia di cid che sembra essere, ma non ¢
effettivamente.

La negazione, pertanto, ¢ I’atto del trascendersi di ogni determinazio-
ne e per questa ragione la definiamo “trascendentale”

Con questo esito: la negazione trascendentale é ['atto del negarsi della
negazione formale o, detto con altre parole, ¢ il trasformarsi in atto, cioe
in unita, di quella attivita del negare che, in quanto tale, poggia sulla dua-
lita e, pertanto, risulta estrinseca al negato e poggiante su di esso.

In questo modo, viene meno a sé stesso quel negativo che pretende di
porsi accanto al positivo, cio¢ all’assoluto essere, valendo come sua estrin-
seca negazione: appunto, come non-essere.

L’assoluto essere, insomma, ¢ il venir meno di ogni a/tro da esso, in-
clusa quella zegazione che pure pretenderebbe di negarlo e che, invece, si
risolve nel suo negarsi in ragione dell assolutezza dell essere.

Se la negazione formale ¢ il proprio negarsi, la negazione trascen-
dentale, che — lo ripetiamo — ¢ essenzialmente I'atto del negarsi della
negazione formale, non pud non risultare inzegabile, per la ragione che
¢ evocata dal fondamento stesso, cio¢ dalla condizione incondizionata,
cio¢ dall’assoluto essere che ¢ tutt’uno con I'incontraddittorio.

Quell’incontraddittorio, che impone alla negazione formale di con-
traddirsi (negarsi), impone altresi a/ condizionato di negarsi, ossia di tra-
scendersi, ossia di contraddirsi, dal momento che contraddittoriamente
esso pretende di essere, pur essendo a sé insufficiente.

La veritd — usiamo parole diverse per sintetizzare questo punto che
¢ fondamentale — ¢ la ragione del negarsi di tutto ciod che ¢ altro da essa,
qualora si muova dall’assunto rappresentato dal porsi di questo “altro”,
che tuttavia ¢ del tutto presupposto.

Questo dimostra che I'atto del negarsi risulta bensi innegabile, ma
solo a condizione di porsi dal punto di vista dell’inevitabile, che assume
come essente |’ altro dall’assoluto essere.

Solo disponendosi nella prospettiva dell’inevitabile, infatd, il finito esi-
bisce quell’essere che la prospettiva dell’innegabile coglie come non-essere o,
detto con altre parole, quell essere che si rivela innegabilmente un falso essere.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 405

6. Innegabile e inevitabile

Giunti a questo punto dell’indagine, ci sembra quanto mai importan-
te riprendere quanto siamo andati dicendo sia nel paragrafo 2 della Terza
Riflessione, dove abbiamo cominciato a trattare il tema della differenza
di innegabile e inevitabile, sia nella annotazione seconda del paragrafo
6 della medesima Riflessione, nella quale abbiamo trattato il tema del
principio di non contraddizione e dell’incontraddittorio.

Ebbene, cio che era emerso ¢ che, se la negazione viene intesa come
attivitd, cio¢ come relazione negativa, anche il principio di non contrad-
dizione risulta un’antilogia.

Se, infatti, I"#Aeyyog perviene all’innegabilita del principio mediante
la negazione (estrinseca) della sua negazione (anch’essa estrinseca), allo-
rala negazione del principio risulta essenziale al porsi del principio stesso. In
tal caso, i/ falso risulta il fondamento del vero.

Del resto, notavamo che gia nella formulazione del principio di “non”
contraddizione compare la negazione e cid non fa che ribadire che, se
il principio poggia sulla negazione e se la negazione risulta determina-
ta nella misura in cui si pone cio che essa nega, allora la posizione della
contraddizione risulta essenziale all affermazione della sua negazione, cioe
alla posizione del principio.

La negazione, questa ¢ la conclusione delle nostre osservazioni, non
puo venire ridotta al suo aspetto formale. In quanto negazione formale,
essa vale come attivita estrinseca, cio¢ come “relazione negativa’, e per-
tanto poggia sul negato senza mai poterlo negare autenticamente.

Se pensata come determinata, insomma, la negazione deve porsi rife-
rendosi alla sua differenza, che nel caso del principio di non contraddi-
zione ¢ rappresentata proprio dalla contraddizione.

Di qui la necessita di intendere la negazione non piti in senso “forma-
le”, che la riduce appunto a relazione negativa (la negazione et il ncgato),
ma in senso “trascendentale”, cio¢ come a#zo: I'atto del negarsi di cio che
¢ determinato, perché in sé contraddittorio, cio¢ falsamente essente

Dal negarsi del finito emerge, quindi, I'infinito, cioe 'innegabile. Ma
questo modo di parlare dell’innegabile lo vincola all’ inevitabile.



406 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Per sottrarsi a questo vincolo, I’innegabile domanda di venire inteso
come la condizione incondizionata, la quale non puod non coincidere con
" incontraddittorio essere di Parmenide.

In quanto tutt’uno con Iincontraddittorio, cio¢ con I'assoluto stesso,
I'innegabile si rivela tale non perché nega la negazione che cerca di negar-
lo e nemmeno perché induce il negarsi di questa negazione: in entrambi
questi casi, infatti, I’ innegabile poggerebbe su una negazione tentata.

Facciamo notare che, anche se la negazione nega sé stessa — come ac-
cade nella dimostrazione per confutazione del principio di non contrad-
dizione — essa diventa comunque essenziale per ['emergere dell’innegabile
(che, pertanto, non puod risultare effettivamente tale) e questo non puo
non decretare la sudditanza del vero al falso, il quale in tal modo viene
fatto essere, ancorché falsamente.

Di contro, il punto che noi intendiamo affermare con forza ¢ il se-
guente: I’innegabile ¢ ’assoluto stesso, cosi che Lz sua innegabilita coin-
cide non con il suo essere fuori dalla portata della negazione, ma con [in-
sussistenza di tutto cio che é altro da esso, inclusa la negazione medesima.

Che ¢ come dire: se ci si pone — idealmente — dal punto di vista dell’as-
soluto, che ¢ poi il punto di vista dell’innegabile, quest ultimo non risul-
ta tale perché emerge da una negazione che, pero, si rivela inefficace, ma
perché solo [assoluto essere é veramente.

L’assoluto, che puo venire indicato anche come la condizione incon-
dizionata — si tratta di espressioni che intendono indicare il medesimo
—, ¢ “non negabile” perché la condizione incondizionata condiziona la
negazione formale — presupposta, ma solo presupposta, come essente —,
imponendole di negarsi, e non viene condizionata da essa.

Il discorso svolto mette capo, quindi, alla seguente conclusione: la
contrapposizione di “innegabile” e “inevitabile” richiede che si faccia di
nuovo riferimento ai due diversi tipi di negazione che abbiamo indicato.

La negazione che vige nel concetto di “inevitabile” ¢ una negazione

formale, perché indica che il dato, ossiaI’immediato formalmente inteso,
non puo venire negato perché non puo venire evitato.

Esso, inoltre, non puo venire evitato perché senza di esso la negazione
formale sarebbe astratta, vuota, abbisognando di disporsi su qualcosa. Il



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 407

quale, a sua volta, necessita della negazione fm"nmk per venire determinato
come “cosa-quale-che”.

Tanto la negazione formale quanto il dato, presunto immediato, sono
dunque insufficienti ciascuno a sé stesso, cosi che I'inevitabile, che pog-
gia sulla negazione formale, ¢ il suo innegabile negarsi trascendentale.

Usando tale espressione, abbiamo chiamato in causa I'innegabile.
Orbene, la negazione che vige nel concetto di “innegabile” ¢ una nega-
zione trascendentale perché non ¢ un’attivitd, ma un a#to: atto dell’in-
trinseco negarsi di tutto ciod che, non essendo il vero essere, cioe I'assoluto
essere, non puo non risultare in sé contraddittorio.

L’intrinseco negarsi del dato (determinato), dunque, ¢ il suo stesso
contraddirsi, ossia non I’intervento di una negazione che sopraggiun-
ge sul dato, presupposto come essente, ma il risolversi interamente nel
non-essere dell’essere del dato stesso.

Quanto appena detto ha una fondamentale conseguenza: a rigore, cid
che ¢ altro dall’essere é originariamente il suo non-essere; dunque, ¢é il suo
non essere mai stato.

%alora ci si ponga dal punto di vista de/l’innegabile, dunque, non
si potra non riconoscere che solo 'assoluto ¢ veramente, si che la stessa
negazione, inclusa la negazione trascendentale della negazione formale,
rivela il suo essersi originariamente tolta nell’assoluto.

Qualora, invece, ci si ponga dal punto di vista dell inevitabile, allora si
prendera avvio dal dato, del quale si cogliera tuttavia Iinnegabile strut-
tura contraddittoria. In questo caso, si dira che il dato ¢ I'atto del suo
negarsi o del suo contraddirsi, affinché la dualita dell’attivita si superi
nell’ unita dell’atto e la negazione formale diventi negazione trascendentale.

Se non che, non si dovra mai dimenticare che I’atto costituisce la “for-
ma estrema’ del finito: nell atto si realizza il massimo di unita che é conces-
sa dall’inevitabile, ma non ancora I’assoluta unita.

Dell’assoluta unita I'atto indica la necessitd e in essa intende compiersi,
ma, se ci si ferma alla sua indicazione — e non si perviene a cio che con essa
viene indicato —, allora non si supera veramente I'inevitabile, sia perché
si presuppone il dato sia perché I’atto mantiene una sua determinatezza.

In tal modo, si ritorna al punto cruciale messo in luce poche righe
sopra: la negazione in quanto tale deve lasciare emergere il suo essersi da



408 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

sempre tolta, affinché solo il positivo, che ¢ la verita assoluta, veramente
sia.

E tuttavia, si deve ancora ripetere: poiché si prende avvio dall’inevita-
bile, e ci6 ¢ appunto “inevitabile”, allora non si potra non dire che 'altro
dal vero, cioe I'inevitabile stesso, ¢ il suo togliersi, giacché ¢ il suo con-
traddirsi, e zale atto é cio che proietta ['inevitabile verso 'innegabile.

Per questo suo tendere all’infinito, I’atto ¢ “il trascendentale” e si es-
senzializza nella intentio veritatis, che nella verita intende interamente
compiersi e risolversi.

Chiarito questo aspetto, che riassume il sezso delle nostre riflessioni,
rimane da precisare che, nel contrapporre 'innegabile all inevitabile, si fi-
nisce per leggere ['innegabile a muovere dal punto di vista dellinevitabile.

In tal modo, infatti, si riduce I’innegabile ad una posizione determi-
nata, che si contrappone ad altra posizione.

Si potrebbe anche dire che si finisce per collocare I’innegabile su di
un livello che si distingue bensi dal livello dell’inevitabile, ma che riduce
I'innegabile ad una posizione: solo il “qualcosa” si dispone su di un livel-
lo, cosi che si produce un’assimilazione alla quale I’ innegabile zon puo
non sottvarsi.

Se intendiamo dire come I'innegabile si sottrae all’assimilazione con
I'inevitabile, possiamo parlare soltanto di “emergenza” oltre I’inevitabi-
le, precisando altresi che si tratta di un’emergenza che, pero, si intende
non poggi su cio su cuil’innegabile emerge.

Vera emergenza, va aggiunto perché ¢ cruciale, si ha soltanto in un
caso: nel caso dell’assoluto/innegabile, il quale — questo ¢ il punto — non
poggia su alcunché perché non si da alcunché o/zre di esso, cosi che anche
la vera emergenza si risolve, propriamente parlando, nell’assoluto essere.

Ebbene, quando si parla di “innegabile”, contrapponendolo all’“inevi-
tabile”, precisamente questo si intende: il trascendimento del livello empi-
rico-formale, il quale ¢ soltanto “inevitabile”

Tale trascendimento coincide — giova ripeterlo — con /’intenzione di
veritd che spinge verso ['assoluto intendendo essere uno con esso.

Nel parlare della verita, come nel parlare dell’innegabile, che ¢ la ve-
rita stessa, insomma, si deve lasciare che [intenzione produca intrinseca



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 409

trasformazione di cio che si dice: il “detto” deve togliersi in cid che si inten-
de dire e che non puo mai venire ridotto al dire di esso.

Per concludere il discorso sulla negazione e sul contraddirsi della ne-
gazione formale, nonché sull’innegabile contraddirsi dell’inevitabile, di-
remo che il modo formale di descrivere la negazione, che la assume come
la relazione (costrutto) di negante e# negato, ¢ I'equivalente del modo
formale di descrivere la contraddizione.

Formalmente, infatti, la contraddizione viene intesa come la congiun-
zione di due termini che si escludono reciprocamente (A ef non-A).

Se il costrutto formato da inconciliabili non pud non (innegabilmen-
te) risolversi nel suo intrinseco contraddirsi, altrettanto il costrutto che si
costituisce della negazione e del suo negato non pud non (innegabilmen-
te) risolversi nell’atto del suo negarsi.

Dalla tematizzazione dei concetti di negazione e contraddizione
emerge, pertanto, la medesima istanza teoretica e cio¢ la necessita che
I'innegabile trascenda I inevitabile e lo trascenda, appunto, senza vinco-
larsi a ciod che viene trasceso.

Ad essere veramente innegabile, non lo si dimentichi, ¢ solo Iassoluto,
il quale costituisce altresi la condizione che evita l'assolutizzazione del re-
lativo, cioe l'assunzione dell’inevitabile come se fosse innegabile.

Se il relativo viene lasciato essere come effettivamente ¢, allora esso
si rivela ’atto del suo andare oltre sé stesso, ossia I’atto del trascendere
quell’immediatezza empirico-formale che sembra connotarlo.

Cio comporta una risignificazione anche del concetto di “mediazio-
ne”. La mediazione, infatti, non pud venire intesa come una relazione,
cio¢ come un costrutto formato da due termini estremi e da un medio
che li congiunge.

Poiché, invece, questo ¢ il modo in cui essa viene comunemente inte-
sa, risulta importante precisare che questa forma lascia ancora sussistere
I’immediato.

Il tema del mediarsi dell immediato, ossia del togliersi del finito, ¢ stato
affrontato con profonditd, come ¢ noto, soprattutto da Hegel, il quale,
per le ragioni che abbiamo cercato di indicare, ha meditato a lungo an-
che sulla problematicita del concetto di “cominciamento” ¢ sulla centra-
lita del concetto di “relazione”.



410 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Ebbene, per procedere nel nostro discorso e per avviare una ripresa
tematica del concetto di relazione, che ¢ alla base del concetto di negazione,
ci avvarremo proprio della riflessione hegeliana per la ragione che, a no-
stro giudizio, in Hegel ¢ possibile ravvisare la distinzione di innegabile
inevitabile, anche se non esplicitamente espressa.

Reperire tale distinzione nell’opera di Hegel, seppure in forma cursoria,
hal’obiettivo di mostrare la fecondita ermeneutica di questa distinzione -
trinsecamente teoretica.

7. Innegabile e inevitabile in Hegel

Anche in questo caso, tratteremo temi in parte gia analizzati, ma in-
scrivendoli in un contesto pitt ampio nonché approfondendoli.

Per riprendere il discorso intorno alla concezione hegeliana, e ravvisa-
re la distinzione da noi proposta, iniziamo con il tematizzare il concetto
di “cominciamento’.

Secondo Hegel, il cominciamento ¢, da un certo punto di vista, un
immediato ¢, da un altro punto di vista, la sua stessa mediazione. Cosi
egli scrive nel Libro Primo della Scienza della logica:

Solo recentemente sorse la coscienza che ¢ una difficolta di trovare in fi-
losofia un cominciamento, e solo recentemente si discusse in varia manie-
raintorno alla ragione di questa difficolta e alla possibilita di risolverla. Il
cominciamento della filosofia ¢ di necessita o un mediato (Vermitteltes)
oppure un immediato (Unmittelbares), ed ¢ facile mostrare che non puo
essere né 'uno né I'altro; cosicché tutte e due le maniere di cominciare
son soggette ad esser confutate®.

Il cominciamento, dice Hegel, non puo essere un mediato, perché cio
che ¢ mediato non ¢ originario, né puo essere un immediato, perché ’im-
mediato ¢ indeterminato e da esso non ¢ possibile dedurre.

Potremmo tradurre anche cosi: il cominciamento di una trattazione
filosofica, che ha come suo obiettivo la verita, non puo essere arbitrario,

6. GW.E Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit,, Vol. I, p. 51.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 411

cio¢ soggettivo, ma non puc‘) essere nemmeno autenticamente oggettivo,
cioe assolutamente vero, perché in questo caso non avrebbe senso andare
oltre di esso, cosi che verrebbe meno la ragione del procedere.

Il cominciamento, dunque, configura un problema e ¢i6 da cui pro-
priamente si comincia ¢ la consapevolezza del carattere problematico del
punto di movenza. Come uscire, allora, dall’aporia?

A noi sembra che la strada qui indicata da Hegel sia questa: si deve
riconoscere che la contrapposizione, proprio in quanto tale, appartiene ad
un livello che é solo formale.

Essa, cio¢, appartiene al solo pensiero intellettualistico che “determi-
na e tien ferme le determinazioni™. La ragione, invece, “¢ negativa e dia-
lettica, perché dissolve in nulla le determinazioni dell’intelletto™.

In particolare, nel caso del cominciamento la ragione riconosce che
immediatezza ¢ mediazione sono due determinazioni, che solo astratta-
mente possono venire prese separatamente 'una dall’altra e contrapposte
in forza di questa loro separatezza.

Per Hegel, immediato e mediato sono inseparabili, cosi che non si
puo assumere I'uno a prescindere dall’altro:

Qui si puo solo allegar questo, che non v’ha nulla, nulla né in cielo né
nella natura né nello spirito né dovunque si voglia, che non contenga
tanto I'immediatezza quanto la mediazione, cosicché queste due deter-
minazioni si mostrano come inseparate (ungetrennt) e inseparabili (un-
trennbar), e quell’opposizione come inesistente’.

In questo passo, Hegel mette in luce un tema di estrema rilevanza te-
oretica: I'inseparabilita delle determinazioni contrapposte. Qui si parla
di immediatezza e mediazione, ma il discorso puo venire fatto per ogni
coppia di contrapposti.

Ebbene, cid che intendiamo sostenere ¢ che, senza la distinzione di
innegabile e inevitabile, il discorso risulta inintelligibile.

7. Ivi, p. 6.
8. Ihidem.
9. Ivi, p. 52.



412 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Come ¢ possibile, dunque, separare cio che ¢ in sé inseparabile? Ecco,
a noi sembra di poter dire che 'ordine che pone inevitabilmente la sepa-
razione dell’inseparabile ¢ precisamente 'ordine empirico-formale, che
¢ poi anche 'ordine del discorso.

In esso, ogni determinazione (ogni A) mantiene una sua identita de-
terminata solo perché si distingue, dunque si contrappone, ad ogni altra
identita determinata (ad ogni non-A) e questa distinzione ¢ essenziale al
mantenersi della molteplicita dei distinti.

Questi ultimi, tuttavia, proprio perché distinti, possono anche venire
separati, ossia possono venire presi indipendentemente 'uno dall’altro.

L'ordine empirico-formale, dunque, é inevitabile, anche se in esso si se-
para cio che ¢ in sé inseparabile.

Potremmo affermare, quindi, che Pordine empirico-formale si costi-
tuisce assumendo ciascuna determinazione “come se” essa potesse porsi
in forma autonoma e autosufficiente, perché solo cosi si esce dall’indistin-
to, ciot si da una forma.

Se non che, quello che 'ordine formale presenta come autonomo ¢
autosufficiente in effetti ¢ intrinsecamente vincolato.

Ogni determinazione, infatti, ¢ tale solo in quanto si rapporta ad altra
determinazione, cosi che ogni identita determinata é in ¢ il riferirsi ad
altro da sé.

Ogni identita determinata ¢ sé stessa e non ¢ sé stessa; ¢ sé et il suo
altro; ¢ sé e la propria negazione: ¢ una contraddizione.

Che ¢ come dire: il dato, che la forma presenta come un ente, dal pun-
to di vista della struttura logico-concettuale, ma di un concetto inteso
in senso trascendentale, come abbiamo piti volte rilevato, é i/ suo riferirsi,
dunque il suo trascendersi.

Il trascendersi del dato, tuttavia, non significa la sua cancellazione,
ossia il suo venire meno empiricamente (formalmente): cid comporte-
rebbe il cadere al polo opposto dell’alternativa, ossia il ricadere nell’in-
determinato (indistinto).

Di contro, cid che Hegel afferma con decisione ¢ che non si puo ac-
cettare come vero un polo della contrapposizione (alternativa, relazione di-
sgiuntiva esclusiva) né Ialtro.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 413

Non si pu6 assumere come iznnegabile il polo dell’ immediatezza né
quello della mediazione; od anche: né il determinato né ’indeterminato.

Cio che deve venire oltrepassato, pertanto, ¢ proprio il costrutto che
si compone dei termini e della relazione (inclusa la relazione disgiuntiva
esclusiva) che li congiunge, perché in sé contraddittorio.

8. La contraddizione in Hegel

Quando Hegel parla di contraddizione, a nostro avviso, non intende
indicare uno status, ma il suo venir meno a sé stesso: il suo “contraddirsi”.

Il contraddirsi della contraddizione, inoltre, non mette capo alla
sua cancellazione (“cancellare” corrisponde allo Abstreifern), ma al suo
inveramento.

Usando la terminologia hegeliana e riprendendo quanto detto nel-
la annotazione quinta del paragrafo 4 della Settima Riflessione, con
I'espressione “inveramento” intendiamo indicare I Auf-hebung che ¢
' Er-hebung, ossia il “togliersi” che ¢ " “elevarsi”.

L’espressione Er-hebung ¢ giustificata dal fatto che la determinazione,
la quale si pone nell’ordine formale perché esibisce la propria immedia-
tezza, cioe la propria presunta identitd autonoma, se viene colta nel suo
autentico essere si rivela mediazione in atto, dunque il trascendere I'im-
mediatezza sancita dalla forma.

La mediazione di cio che nell’ordine empirico-formale compare
come immediato non significa nemmeno la sua sostituzione, perché i/
livello in cui il dato si impone non é quello in cui soltanto il fondamento é.

L’universo empirico-formale, inclusi i dati che in esso valgono come
immediati, vale come inevitabile, perché non si da alternativa ad esso.

Il fondamento é innegabile, perché ¢ il prerequisito non solo del-
la negazione, ma di ogni determinazione nonché della relazione tra le
determinazioni.

Esso, pitt radicalmente, ¢ quella condizione incondizionata che con-
sente di rilevare il Zimite di ogni condizionato.

Un punto che riteniamo debba venire chiarito, perché molto im-
portante per una corretta interpretazione del testo hegeliano, ¢ questo:



414 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

coloro che pensano che Hegel abbia sostituito alla logica aristotelica, ba-
sata sul principio di non contraddizione, una logica dialettica, basata sul
principio di contraddizione, a nostro giudizio non hanno colto il senso
autentico del discorso hegeliano, che indica come la contraddizione deb-
ba necessariamente superarsi.

Essa deve superarsi perché solo I’incontraddittorio é vero, dunque solo
Dincontraddittorio veramente é.

In effetti, Hegel lo afferma a piu riprese, ma un passo ¢, a nostro avvi-
so, davvero esemplare. Il passo compare in una Aggiunta al paragrafo 119

dell’ Enciclopedia delle scienze filosofiche e suona cosi:

Cio6 che muove il mondo in generale ¢ la contraddizione, ed ¢ ridicolo dire
che la contraddizione non puo venire pensata. Quest’affermazione ¢ giu-
sta solo in quanto non ci si pud accontentare della contraddizione e la con-
traddizione supera se stessa mediante se stessa. La contraddizione superata
non ¢ pero 'identita astratta, perché questa ¢ soltanto un lato dell’oppo-
sizione. Il risultato prossimo dell’opposizione posta come contraddizione
¢ il fondamento che contiene in s¢ tanto I'identita quanto la distinzione
come superate ¢ deposte a puri momenti ideali (ideel/)".

Cio su cui si deve insistere ¢ proprio la necessita di intendere il for-
damento (o principio, qui sono equivalenti) come emergente oltre la re-
lazione-contrapposizione di immediato e mediato o di indeterminato e
determinato.

Se siafferma che il vero, poiché assoluto, ¢ indeterminato e indetermi-
nabile, si deve precisare adeguatamente tale affermazione.

Si deve, cioe, aggiungere che, proprio perché assoluto, esso zon puo
non (innegabilmente) andare oltre la contrapposizione di determinato/
indeterminato.

Poiché, pero, ci si colloca nell’universo empirico-formale, non si po-
tra evitare (ecco inevitabile) di dirlo come indeterminabile, perché il
dire impone ’alternativa: aut determinabile 4## indeterminabile.

10. GW.E. Hegel, Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, trad. it. cit., Parte
Prima, La scienza della logica, p. 321.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 415

Si dira, dunque, che il vero ¢ indeterminabile, stante la sua assolutez-
za, afhiancando, tuttavia, a questo dire la consapevolezza che cio che in
effetti si intende dire ¢ che I'assoluto, cio¢ il vero, non pud non andare
oltre la contrapposizione.

Allorché si ¢ affermata I’insemantizzabilitd del vero [si vedano la
Sesta (paragrafo 6) e la Settima Riflessione (paragrafo 4, annotazione
seconda)], pertanto, si ¢ accettata la logica bivalente imposta dalla logica
formale, per la quale o il vero ¢ semantizzabile (determinabile) o ¢ inse-
mantizzabile (indeterminabile).

Cio che deve venire sottolineato ¢ che questa alternativa, ogni alter-
nativa, appartiene all’ordine dell’inevitabile, in modo tale che la risposta
che abbiamo dato, e cio¢ che “il vero ¢ insemantizzabile”, non pué veni-
re evitata poiché non pud venire evitata /a scelta di uno dei due corni
dell’alternativa. E noi abbiamo argomentato a sostegno della scelta com-
piuta, nella consapevolezza della sua inevitabilita.

Non rispondere e sottrarsi alla scelta, infatti, significherebbe assume-
re il “silenzio” come I'unica traduzione dell’innegabile nell’inevitabile
oppure significherebbe pretendere di negare le regole che strutturano
'universo formale, disponendosi perd al suo interno.

Se ci si intende porre dal punto di vista dell’innegabile, invece, allora
non si pud non affermare che il vero trascende questa stessa contrappo-
sizione, ogni contrapposizione, cosi che la sua insemantizzabilita risulta /z
traduzione dell’innegabile nell’inevitabile, per la duplice ragione che il
vero ¢ assoluto, e quindi non pud venire determinato, e che non di meno
anche I’assolutezza e I’insemantizzabilita valgono, a livello dell’inevita-
bile, come due determinazioni, cosi che di esse deve cogliersi non tanto il
significato linguistico quanto il valore che mediante esse si intende indicare.

Rispondere che “il vero trascende ogni contrapposizione”, del resto,
¢ altro modo per dire che non é una determinazione, stante che la deter-
minazione si pone opponendosi. In questo modo, si risponde ancora che
il vero ¢ indeterminabile, dunque insemantizzabile, ma 7non ci si sottrae
all’uso di determinazioni.

Anche questa affermazione, in quanto affermazione, ricade dunque
nell’ordine dell’inevitabile, cosi che ¢ solo la coscienza critica che, coglien-
do il limite del dire, porta oltre il dire medesimo e intende effertivamente



416 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Iassolutezza del vero: e questo significa intendere di cogliere il vero dal
punto di vista dell’innegabile, cio¢ del vero stesso. Su questa “intenzione”
torneremo pill avanti.

Seidue livelli non vengono distinti, pertanto, si finisce con / assumere
Uinevitabile come innegabile, commettendo un errore capitale.

Hegel evita questo errore allorché lascia intendere che il livello del di-
sporsi delle figure non é quello dell’assoluto, che ¢ il fondamento di ciascu-
na figura.

Egli, insomma, in alcuni passi sembra far valere la distinzione che noi
proponiamo, anche se non ne parla mai in termini espliciti.

Solo cosi, in effetti, ci pare che si eviti la contraddizione. Se, infatti,
si riducesse [essere a “cominciamento’, secondo quanto si afferma nella
Scienza della logica, allora si negherebbe la sua assolutezza e lo si ridur-
rebbe ad una mera figura.

A nostro giudizio, insomma, I'essere che vale come figura non puo
non appartenere al livello in cui si colloca il processo delle figure stesse e
che configura la fenomenologia del logos.

Ebbene, tale livello costituisce I’ inevitabile, perché non pud non veni-
re distinto dal livello in cui il logos permane 7/ medesimo in ciascuna delle
figure e di tutte vale come il zoglimento, e questo ¢ innegabile.

La figura logica che decreta I’ assimilazione dei due livelli, e rende com-
planare cid che invece ¢ asimmetrico, ¢ proprio la relazione.

Non a caso, se si rimane vincolati all’ordine formale, cio¢ all’ordine
del linguaggio, non si potra evitare I’alternativa, che ¢ una relazione, per
la quale au si pone il fondamento (principio) come indeterminato au?
come determinato; aut il logos permane uno e identico con sé aut divie-
ne e si esprime in una molteplicita di figure.

Cio accade perché, appunto, in tale ordine viene assunta come indi-
scutibile la relazione e, in particolare, la relazione disgiuntiva esclusiva,
che coincide con la stessa alternativa. La prima alternativa, presa in esa-
me dallo stesso Hegel, ad esempio nella Prefazione alla Fenomenologia, ¢
quella vero/falso.

Tale alternativa sembra indiscutibile, cio¢ innegabile, ma a rigore ¢
soltanto znevitabile.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 417

E inevitabile perché i/ codice formale ¢, dal punto di vista logico (per lo
meno della logica che si usa prevalentemente), binario, per questa ragio-
ne si parla di “logica bivalente”.

L’alternativa, che rappresenta la base della logica bivalente (esistono,
in effetti, anche logiche polivalenti, ma cid non ¢ rilevante dal nostro
punto di vista), si costituisce infatti di due opzioni, che vengono dette i
suoi corni: essa ¢ “cornuta’, affermano i logici.

Questo non significa che non possano configurarsi anche piti opzio-
ni; tuttavia, per ciascuna opzione si ripropone ancora l’alternativa: ¢
questa 'opzione giusta o non ¢ questa?

Si potrebbe anche dire cosi: [alternativa é inevitabile perché non si da
un’alternativa all’alternativa stessa.

Non per questo, pero, essa é innegabile. Non lo ¢ perché, se si considera
'alternativa vero/falso, che ¢ quella fondamentale e che riassume ogni
altra, da un lato essa pone il vero come uno dei suoi termini. Da un altro
lato, non di meno, essa viene assunta come vera e vera nel suo comporsi
di entrambi i termini.

La conseguenza ¢ che il falso diventa essenziale al configurarsi del vero
e si dimentica che il falso ¢ il “falsificato” (participio passato del verbo

Jallere) dal vero, dunque ¢ “tolto” dal vero stesso. Il quale, dal punto di
vista dell’innegabile, é assolutamente, perché non puo essere ' altro da esso.

La relazione vero/falso, insomma, si mantiene solo se si mantengono
i termini, cosi che 'emergenza (primato) della relazione oltre i (rispetto
ai) termini ¢ solo apparente: 'una postula gli altri, ¢ viceversa.

La relazione, inoltre, ¢ la figura logica che pone l'altro dal vero accanto
al vero o nella sua struttura intrinseca, cosi che essa ¢ la negazione stessa
dell’assolutezza del vero. Non a caso, I’assoluto non soltanto si sottrae
alla relazione, ma della relazione induce la negazione in atto.

Questi aspetti non vengono considerati da chi, come Severino, assu-
me la relazione come “la struttura originaria”

Quest’ultima, come abbiamo indicato nel paragrafo 6 della Quinta
riflessione, viene cosi descritta:

La struttura originaria ¢ I'essenza del fondamento. In questo senso,
¢ la struttura anapodittica del sapere — I'dpyn t7jg yvioewg — e cioe lo



418 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

strutturarsi della principialitd, o dell’'immediatezza. Cid importa che
I'essenza del fondamento non sia un che di semplice, ma una complessi-
ta, o I'unita di un molteplice''.

Ci domandiamo: come pud 'immediato costituirsi in forza di una
struttura intrinseca? Come puo, ancora, I'immediato valere come “I’unita
di un molteplice”, senza riprodurre il circolo relazionale? E infine: come
puo darsi un’“essenza del fondamento’, senza che questo non significhi
considerare autentico fondamento solo ['essenza e non il fondamento stesso?

9. Relazione e contraddizione

Parlare di “struttura originaria” significa innegabilmente intendere I'o-
riginario (o principio o fondamento) in senso solo formale.

Solo formalmente, infatti, la relazione svolge un ruolo primario, quello
di costituire la “trama” stessa dell’esperienza e del discorso, perché vale
come I’insieme dei nessi che vincolano tra di loro le determinazioni (se-
gni e significati).

Se, perd, ogni determinato ¢ il suo intrinseco mediarsi, altrettanto la
relazione — ¢, dunque, la mediazione — non puo venire pensata nel modo
dell’ immediatezza, ipostatizzandola, ma come [atto dell intrinseco riferirsi
di cio che ¢ in forza di essa, ossia di cid che ¢ sé solo in forza dell’altro, cosi
che anche la relazione dismette lo status di costrutto e si rivela un atto.

Che ¢ come dire: per evitare di ridurre la relazione a contraddizio-
ne, la si deve pensare come 'atto del riferirsi. Cosi intesa, essa si essen-
zializza in quell’intentio unitatis, che ne costituisce 'autentico valore
teoretico-concettuale.

Il punto ¢ di estrema rilevanza; per chiarirlo, torniamo al tema
dell’ alternativa.

Cio che deve essere messo in evidenza ¢ che assumere come vera la
contrapposizione del vero al falso significa assumere come veri i contrap-
posti; dunque, significa assumere il falso come se fosse vero.

11. E.Severino, La struttura originaria, cit., p. 107.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 419

Inoltre, significa porre il falso come condizionante posizionale del
vero, ossia come cio che consente al vero di porsi come vero: il vero, se
viene determinato, s pone solo in quanto si contrappone.

Precisamente per queste ragioni, il vero non pub venire determi-
nato, neppure come indeterminato, giacché il suo essere emerge oltre la
contrapposizione.

Se ne deve concludere che il livello in cui la relazione vale come pri-
oritaria e fondante ¢ i/ livello in cui si impone la contraddizione, perché il
falso diventa il fondamento del vero.

Si tratta del medesimo livello in cui I essere si pone solo perché si con-
trappone al zon-essere (nulla), secondo gli intendimenti di Severino:

Alla verita dell’essere appartiene I'opposizione dell’essere e del nulla.
Non nel senso che I’essere abbia a premere su qualcosa che gli faccia resi-
stenza, ma nel senso che, quando si dice appunto che nulla resiste all’es-
sere, I’essere lo si pensa nella sua relazione al nulla, e in questa relazione
prende significato'.

Relazione e contraddizione sono, dunque, due espressioni distinte,
ma indicano la medesima necessita teoretica: /a relazione é ['atto del rife-
rirsi e la contraddizione é ['atto del contraddirsi.

Interpretare la relazione come I'atto del riferirsi consente di cogliere
il senso autentico dell’ordine formale: ogni determinazione, proprio per-
ché in sé riferimento ad altro, si rivela un “segno’, che coincide con il suo
“essere riferendosi”.

I sistema delle determinazioni ¢, quindi, un sistema di segni, che si
riferiscono ad un unico, autentico significato, il quale ¢ tale proprio perché
non ¢ determinato, ma vale come la condizione incondizionata e innega-
bile della serie dei condizionati (determinati).

D’altra parte, interpretare la contraddizione come I'atto del contrad-
dirsi evita che la si ponga come “qualcosa-di-contraddittorio” e consente
diintenderla come il suo togliersi in quell’incontraddittorio, che costituisce
Uinnegabile “vagione” del suo contraddirsi.

12. E.Severino, Ritornare a Parmenide, in 1d., Essenza del nichilismo, cit., p. 36.



420 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

E Iincontraddittorio, infatti, che impone alla contraddizione di con-
traddirsi e questa necessita trova espressione nella consapevolezza incon-
traddittoria del suo essere, appunto, mera contraddizione. Una consape-
volezza che emerge oltre la contraddizione per poterla rilevare.

Orbene, la consapevolezza incontraddittoria della contraddizione puo
venire considerata espressione dell’innegabile, nel senso del valere come
la traduzione dell’innegabile nell’inevitabile: I'incontraddittorio, che
¢ Passoluto stesso, vale come quella condizione incondizionata che oftre
alla coscienza la possibilita di riconoscere la contraddizione, emergendo
oltre di essa proprio perché ispirata dall’incontraddittorio che ¢ - lo ripe-
tiamo — |’assoluto medesimo.

Di contro, 'universo empirico-formale coincide con la necessita fat-
tuale (lo stato di bisogno) che impone anche all’emergenza di postulare
proprio cio su cui essa emerge, cosi che per questo vincolo al fattuale la
stessa emergenza viene ancora letta dalla prospettiva dell’ inevitabile.

In altre parole: é inevitabile che, nell ordine formale, I'innegabile venga
disposto in relazione con cio su cui emerge.

Per usare un’immagine, si potrebbe dire che, se 'inevitabile configura
il livello orizzontale in cui si dispongono le determinazioni, inclusi i nessi
che le vincolano, I'innegabile trascendersi di ognuna puo venire rappre-
sentato come /a verticale che incrocia l'orizzontale e che lo invera nel
punto stesso in cui lo incrocia.

In quel punto, il dato, che pure non viene empiricamente cancellato,
cessa pero di essere come lo presenta la descrizione formale, cio¢ come un
immediato, ed emerge come “cifra” dell’assoluto, come /’innegabile tensio-
ne alla verita che dell’ordine formale costituisce 'autentico fondamento.

In tal modo, se risulta inevitabile inglobare il fondamento nell’ordine
dei fondati, per quel tanto che si dice di esso — anche quando si dice la sua
irriducibilita -, altrettanto risulta innegabile I'esigenza di intendere tale
irriducibilita come emergenza, cio¢ come togliersi dell’inevitabile nell’in-
negabile e in virtn di esso.

Riferendoci ancora alla lezione hegeliana, potremmo dire che, se la
coscienza mantiene carattere relazionale e vale come coscienza in cui la
forma si distingue dal contenuto, allora essa si esprime in forma determi-
nata, finita: come coscienza empirica.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 421

In quanto tale, perd, essa non puo non richiedere quell atto di coscienza,
che trascende la stessa coscienza determinata o empirica: “Ma la coscien-
za ¢ per se stessa il suo concetto, ed ¢ quindi, immediatamente, I’atto del
sorpassare il limitato (das Hinausgehen tiber das Beschrinkte), e, poiché
questo limitato le appartiene, del sorpassare se stessa (iber sich selbst)”".

La coscienza in atto, che coincide con 'atto di coscienza, ¢ 'unico
modo per “tradurre” I'emergenza del fondamento sull’ordine delle de-
terminazioni finite.

Essa evita di far ricadere il fondamento nel polo dell’indetermina-
tezza — perché il fondamento oltrepassa la contrapposizione di determi-
nato/indeterminato, almeno dal punto di vista dell’innegabile —, ma al
tempo stesso consente di intenderlo come irriducibile ad una qualche
determinazione, inclusa la coscienza in quanto determinata.

Si potrebbe allora dire che il fondamento ¢ la condizione incondiziona-
ta in virti di cui si pone il trascendersi del determinato e questa formula,
da un lato, intende subordinare trascendentalmente, cio¢ innegabilmen-
te, l'atto alla condizione incondizionata; dall’altro, zon puo evitare di
vincolare formalmente ’atto al determinato, proprio a quel determinato
di cui l'atto vale come trascendimento e questo costituisce, appunto, la
dimensione dell’inevitabile.

Con il seguente approdo: I'atto del trascendersi del determinato, daun
certo punto di vista, non si subordina al determinato, poiché quest’ultimo
si risolve interamente nell’atto; questa ¢ I'intenzione del trascendimento.

Da un altro punto di vista, invece, ’atto stesso mantiene una sua de-
terminatezza, nella misura in cui viene colto per il suo vincolarsi al de-
terminato onde costituirne il trascendimento, ossia per il suo zon poter
evitare di presupporre il determinato stesso.

Soltanto se pensato dalla prospettiva dell’innegabile, quindi, I’atto vie-
ne colto nel suo autentico significato nonché nel suo valore, che consiste
nel suo proiettarsi verso il valore stesso.

Esso, infatti, sz risolve in cio che lo evoca in quanto atto, cosi che anche
la sua determinatezza si dissolve nell’assoluta unita, che ¢ la verita stessa da
esso intenzionata: origine e destinazione dell’atto.

13. GW.E Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. di E. De Negri, cit., Vol. I, p. 72.



422 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il discorso svolto ci pare colga il senso della fondamentale distinzione
posta da Hegel tra “relazione estrinseca” e “sintesi immanente” e anche
da tale distinzione ci sembra legittimato.

Illivello in cui si mantiene la relazione estrinseca, infatti, permane ine-
vitabile, laddove il livello in cui si impone la sintesi immanente, che ¢
innegabile, non pud non emergere oltre il precedente, per non confondersi
con esso né sostituirsi ad esso.

E tuttavia, non puo non venire rilevato che anche la distinzione dei
livelli appartiene ad uno di essi, cosi come la distinzione di inevitabile e in-
negabile appartiene all inevitabile proprio in quanto distinzione, la quale ¢
una relazione che rende complanari i distinti.

Poiché di questa stessa distinzione, tuttavia, si coglie il limite, cio non
puo non significare che I'inevitabile in quanto tale viene oltrepassato
dall’innegabile e oltrepassato nel senso del coglierne I’inconsistenza, cosi
che non si tratta, a rigore, di un oltrepassamento, ma di un venir meno di
cio che sembra essere senza essere veramente.

10. Relazione estrinseca e sintesi immanente

La relazione costituisce il /uogo teorico nel quale le determinazioni si
vincolano per differenziarsi (opporsi) e si differenziano nel vincolarsi.

Quando ordinariamente si parla di relazione, si intende un costrutto
formato da due termini estremi (A e B) e un nesso (7) che li vincola. E
precisamente per questa ragione che si ¢ soliti parlare di “costrutto mo-
no-diadico” e tale costrutto viene espresso nella seguente formula: 7 (A, B).

Il costrutto postula I’identita dei relati (A e B) ¢ la postula secondo
la forma in cui I’identita viene ordinariamente concepita e cio¢ tale che
tanto A quanto B risultino ciascuno identico con sé stesso e per questo
differente da ogni altro.

A e B sono considerati “due” identitd, cio¢ due realta che esibiscono
una propria autonomia e autosuflicienza, tant’¢ che possono venire as-
sunte I'una a prescindere dall’altra.

Se cosi non fosse, se ciascuna identitd non potesse venire considerata
per la sua autonomia, non potrebbe nemmeno venire codificata e non si

potrebbe dire “A” né si potrebbe dire “B”.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 423

Se non che, ¢ proprio a muovere da questo punto che si configura il
problema.

La relazione, infatti, viene a conciliare due esigenze che non possono
non escludersi reciprocamente.

Da un lato, essa postula I'identita dei relati e la postula nella forma
dell’identita formalmente immediata, stante il fatto che viene determina-
ta e connotata; dall’altro, richiede che I’identitd dell’'uno non sia “chiu-
sa, cio¢ autonoma ¢ autosufliciente, ma sia “aperta” all’identita dell’al-
tro, onde giustificare il loro vincolo.

Ma ¢ bene il vincolo che non si concilia con ’autonomia delle iden-
titd, nel senso che, se A ¢ A perché autonomo, nel momento in cui entra
in relazione con B perde la sua autonomia e, dunque, cessa di essere A. Se
non venisse meno come A, nessuna relazione si sarebbe instaurata.

La relazione, pertanto, richiede i termini come se fossero due identita
distinte e autonome (A non ¢ B), ma, insieme e contraddittoriamente,
come se |’un termine si fondasse sull’altro (A c¢’¢ perché c¢’¢ B; A non
puo stare senza B).

Che ¢ come dire: il costrutto mono-diadico, cio¢ il modo formale
di intendere la relazione, concilia I'indipendenza dei termini con la loro
reciproca dipendenza e, quindi, concilia cio che é in sé inconciliabile'.

Precisamente per le ragioni indicate, Hegel afferma che la relazio-
ne non va intesa come costrutto, cio¢ come una “relazione estrinseca
(duerliche Beziehung)”, ma deve venire pensata come “sintesi immanen-
te (immanente Synthesis)”®.

La relazione estrinseca assume come separabile anche cio che ¢ in
s¢ inseparabile: i termini della relazione — nel caso analizzato da Hegel
nella Scienza della logica si parla di “immediatezza” e di “mediazione” —
vengono posti come se ciascuno di essi valesse quale una determinazione
dotata di una propria identita, laddove in effetti immediatezza ¢ media-
zione, come abbiamo cercato di mostrare in precedenza, si pongono per-
ché rinviano reciprocamente 'una all’altra.

Cio che intendiamo mettere qui in evidenza, non di meno, ¢ che, nella
concezione che abbiamo inteso proporre in queste riflessioni, la relazione
non puo venire descritta nemmeno come “sintesi’, come invece ¢ per Hegel.

14. Abbiamo riassunto quanto detto nella Quinta Riflessione per comodita del lettore.
15. GW.E Hegel, Scienza della logica, trad. it_cit., Vol. I, pp. 86-87.



424 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’espressione “sintesi immanente’, a nostro giudizio, configura, infat-
ti, un ossimoro: se si parla di sintesi ¢ perché la differenza viene ancora
conservata.

Non di meno, vale la pena ricordare che, quando lo stesso Hegel in-
tende superare la differenza che caratterizza tanto la relazione quanto la
sintesi e intende indicare il valore intrinseco e costitutivo del vincolo, egli
parla di “relazione immediata”

Per Hegel, infatti, la relazione, se ¢ immediata, indica un vincolo
cosi cogente ed intrinseco, che toglie la dualita e lascia emergere soltanto
lunita®.

Per completare il discorso, allora, si potrebbe aggiungere la seguente
postilla concernente la “sintesi”.

Ancorché la differenza venga di fatto conservata, inevitabilmente,
tuttavia cio che immane alla sintesi, e immane innegabilmente, ¢ proprio
Vintenzione di unita, che costituisce il fondamento stesso del congiun-
gere nonché il suo senso: si congiunge, nel senso dell’unificare, atfinché
idealmente i congiunti pervengano ad essere cosi congiunti da diventare
un’unica realta.

L’ unificazione, che ¢ ancora una relazione, deve superarsi, insomma,
nella vera unita che vale come ablatio omnis alteritatis, ossia come effet-
tivo superamento della differenza, di ogni differenza.

La relazione intrinseca, che Hegel definisce “sintesi immanente”, ma
anche “relazione immediata’, implica quindi due conseguenze fonda-
mentali, qualora sia effeztivamente intrinseca all’identita determinata.

La prima ¢ che ciascun termine deve venire pensato come emergente
oltre I'aspetto formale che lo identifica determinatamente; dunque, deve
venire pensato come uz immediato che si risolve nell atto del suo mediarsi,
ossia nell’atto del suo trascendersi.

La seconda conseguenza ¢ che, venendo meno la determinatezza for-
male dei termini, viene meno anche la relazione intesa nel senso fm"nmk
del costrutto.

Il costrutto mono-diadico, quindi, ha valenza esclusivamente formale,
perché ad un livello pitt profondo il mettere in relazione non puod non

16. Sirinvia, su questo punto, a quanto scritto nella annotazione al paragrafo 4 della Sesta
Riflessione.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 425

configurare un “unificare” che aspira all’unitd autentica: “anche nel-
la pitt imperfetta unione ¢ contenuto un punto in cui 'essere e il nulla
coincidono, ¢ la differenza loro sparisce (auch in der unvollkommensten
Vereinigung ein Punkt enthalten, worin Sein und Nichts zusammentreffen
und ibhre Unterschiedenbeit verschwindet)”" .

Questo passo, che si riferisce alla relazione/unione di “essere” e “nul-
la”, vale anche per la relazione/unione di “immediatezza” ¢ “mediazione”

Ebbene, in ogni unificazione/unione, dice Hegel, ¢ contenuto come
suo fize un punto in cui la differenza sparisce e si impone la vera unita.
In base a questo passo, quindi, anche Hegel intende pervenire all’ uniza
oltrepassando ['unificazione e la sintesi, che mantengono la relazione,
cioe il nesso estrinseco.

Ci sembra opportuno ricordare, non di meno, anche un altro aspet-
to, suggerito dal medesimo passo: I'immediato, posto da Hegel quale
cominciamento della logica, ¢ I’“essere”, il quale, proprio perché imme-
diato, ¢ indeterminato.

Tale essere, tuttavia, poiché determinato come indeterminato, non
coincide con il fondamento autentico, ossia con quella condizione incon-
dizionata che funge da prerequisito della stessa attivita unificante.

Il fondamento dell’attivitd unificante, cio¢ del conoscere, che ¢ un
conoscere per concetti — dunque un conoscere che aspira ad unificazio-
ni sempre pitt cogenti —, non pud non essere I'unita autentica, come ha
indicato Aristotele in forma icastica: “In effetti, noi conosciamo tutte le
cose solo in quanto esista qualcosa che ¢ uno, identico e universale”™®.

Il punto che domanda di venire ribadito con forza, a conclusione del
discorso, ¢ il seguente: ["uniti non pué venire ridotta all’ unificazione. Su
questo stesso punto si deve ancora svolgere una riflessione.

Per farlo, torniamo all’“essere” che vale come cominciamento. Proprio
per il fatto che ¢ indeterminato — ma indeterminato come contrapposto al
determinato, dunque “determinato come indeterminato” —, esso trapassa
nel “nulla’, cosi che la mediazione, secondo quanto afferma Hegel, ne
costituisce I’ intrinseca struttura.

17. GW.E. Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit., Vol. 1, p. 72.
18. Aristotele, Metaphysica, 111, 4, 999 a 26-27; trad. it. di G. Reale, Metafisica, Rusconi,
Milano 1978, p. 151.



426 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Quello che intendiamo mostrare ¢ che questo mediarsi dell’immedia-
to deve venire inteso in un duplice senso.

Per il “primo senso”, essere prima si pone e poi si media, cosi che il
trapassare dell’essere nel nulla vale come un “divenire”.

Questo senso appartiene all’ordine formale o fenomenologico, per-
ché mantiene la relazione come “medio” e si costituisce come inevitabile:
se ci si riferisce all’essere come figura logica, allora il suo superarsi si con-
figura come divenire.

Si potrebbe precisare il concetto in questo modo: I'essere immediato
e indeterminato, in quanto si pone, si pone come quella determinazione
che, insieme ma contraddittoriamente, vale come indeterminata.

Se Uessere fosse innegabilmente (veramente) indeterminato, infatti,
non si porrebbe affatto, stante che porsi significa opporsi e, dunque, signi-
fica valere come fermine di una relazione, inevitabilmente determinato in
quanto “termine”.

Inoltre, non costituirebbe nemmeno il “presupposto” o “comincia-
mento” della serie delle figure logiche che succedono ad esso.

Il presupposto, da un certo punto di vista, si configura come un dato
¢, in quanto tale, nega quell’indeterminatezza che, da un altro punto di
vista, si attribuisce ad esso, affinché risulti effettivamente immediato.

L’“essere” che vale come “cominciamento’, pertanto, si contraddice,
ma il suo contraddirsi, interpretato dal punto di vista formale o fenome-
nologo, cio¢ dal punto di vista dell’inevitabile, non ¢ un atto, bensi una
procedura: esso trapassa nel “nulla” e questo trapassare ha un punto di
partenza e un punto di arrivo.

Il “trapassare”, che esprime il primo senso in cui viene intesa la “me-
diazione”, vale, quindi, come “divenire” ¢ il livello in cui si impongono le
figure (determinazioni), nonché il passare dell’'una nell’altra, configura
lordine fenomenologico della logica, cio¢ l'inevitabile conseguenza del por-
si del presupposto.

Di contro — e questo rappresenta il “secondo senso” in cui deve venire
inteso il mediarsi dell’immediato (dunque il concetto di “mediazione”)
—, se del presupposto si vuol intendere /’innegabile trascendersi, allora si
dovra andare oltre 'ordine formale o fenomenologico e disporsi, almeno
“idealmente”, nella prospettiva del logos, di per sé¢ innegabile, in cui solo



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 427

I'unita costituisce la verita di essere e nulla nonché di ogni relazione/
unificazione.

Dal momento che solo I'unita veramente ¢, la dualita (di essere e nulla,
di immediatezza e mediazione, di determinato e indeterminato, di forma
e contenuto, ¢ cosl via) viene meno, cosi che I'atto del relazionarsi, a rigo-
re, risulta I’atto del trascendersi del determinato, il quale si supera proprio
nell’unita, che ¢ I'infinito stesso:

Giacché in quanto s’intendano a questo modo come semplici forme,
come diversi dal contenuto, i concetti vengon presi come fissi in una
determinazione che li impronta di finitezza, ¢ li rende incapaci di com-
prender la veritd, che ¢ in sé infinita (Wabrbeit, die in sich unendlich ist).
Benché il vero, sotto un rapporto o sotto I’altro, possa poi esser di nuovo
accompagnato dalla limitazione e dalla finitezza, questo ¢ pero il lato
della sua negazione, della sua non verita e irrealtd, cioe appunto della sua
fine, non il lato di quell’affermazione ch’esso ¢ come vero®.

Questo passo riveste, a nostro giudizio, un ruolo fondamentale per
intendere il concetto hegeliano di verita, concetto che, va aggiunto, non
sempre lo stesso Hegel fa valere.

Egli, infatti, valorizza frequentemente ['unificazione piuttosto che
'unita, cosi che i due passi che abbiamo citato per ultimi risultano pre-
ziosi perché consentono di mostrare che anche in Hegel compare un’idea
di verita che coincide con la vera unita.

Precisamente questa idea noi vogliamo sostenere, consapevoli che in
Hegel essa ¢ indubbiamente presente, anche se non le viene riservata la
stessa rilevanza che, invece, viene riservata all’idea di unificazione, cioe
di sintesi, cio¢ di relazione ordinariamente intesa.

Per mostrare che la nostra interpretazione ¢ autorizzata anche dal te-
sto hegeliano, torniamo al tema del vero e, in particolare, a questo pre-
ciso punto, che viene indicato nell’ultimo passo citato: il vero, nella sua
infinitd, cioe nella sua assolutezza, non puo entrare in “rapporto’”.

Se, infatti, il vero si pone “sotto un rapporto o sotto l’altro”, esso scade
a termine, cio¢ a determinazione.

19. GW.E Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit.,, Vol. 1, p. 17.



428 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

In tal modo, esso viene oggeztivato, dunque viene limitato e perde la
sua essenza, che ¢ I'infinitezza, la quale esprime il suo valere quale condi-
zione incondizionata.

Si potrebbe anche dire che, configurato a muovere da un determinato
punto di vista (i welcher Riicksicht es sei), ossia configurato a muovere
dall’inevitabile, il vero viene negato e cessa di essere il reale stesso.

La conseguenza ¢ che il vero deve trascendere la relazione/contrap-
posizione di vero/falso nonché la loro unificazione, precisamente come
indicato da Spinoza nell’ Ethica: “veritas [est] norma sui et falsi”™.

Inoltre, si deve riconoscere che il vero, proprio perché assoluto, non
puo non sottrarsi ad ogni relazione. Per converso, non ¢ la relazione o
[unificazione che puo costituire la veritd, ma solo I’ unita che emerge oltre
la relazione.

Tuttavia, si deve ripetere anche qui il discorso fatto a piu riprese.
Poiché l'ordine nel quale ci si colloca ¢ quello fenomenologico-formale,
cioe l'ordine che Hegel definirebbe dell’intelletto e che noi definiamo
dell’inevitabile, anche per indicare (dire) 'emergenza del vero lo si deve
inglobare nel sistema delle determinazioni, ossia inevitabilmente lo si de-
termina, ancorché si affermi che esso non ¢ in sé determinabile proprio
perché trascendente ogni determinazione finita.

L’ imprescindibilita (inevitabilita), quindi, non é la verita. La verita ¢
il fondamento innegabile, la condizione incondizionata che ¢ richiesta da
ogni condizionato e che non /lascia essere alcun condizionato nel modo
del suo presentarsi.

Essa, costituendo lacondizione oggettivante,non pu(‘) venire oggettivata.

Tuttavia, poiché nel dire viene comunque espressa e determinata, si
impone la necessita di individuare la forma che, meglio di ogni altra, puo
tradurne il valore nell’universo che pure essa trascende.

Ebbene, tale forma ¢ rappresentata dal “sapere” o dalla “coscienza”
Il sapere (coscienza), infatti, ¢ ispirato (condizionato, illuminaro) dalla
condizione incondizionata ¢ in virtu di questo condizionamento emer-
ge come innegabile sapere il limite intrinseco di cio che si presenta come
imprescindibile (inevitabile).

20. B. Spinoza, Ethica, parte II, prop. 43, scolio; in Id., Tutte le opere, cit., p. 1290, testo
latino, ¢ p. 1291, traduzione italiana.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 429

Se, pertanto, il sapere e la coscienza hanno un contenuto, allora confi-
gurano la forma inevitabile di quel sapere (coscienza) che ¢ innegabile per
il suo essere uno con il fondamento assoluto.

In questo senso il sapere originario e fondante, cio¢ I’assoluto stesso, si
traduce inevitabilmente nel sapere formale, il quale vale come espressione
inevitabile dell innegabile.

Il punto raggiunto ¢ veramente molto importante. Esso ci consente
di riassumere quanto abbiamo detto nella presente Riflessione in questo
modo: mediante le argomentazioni proposte, abbiamo cercato di dimo-
strare la necessita teovetica, oltre che ermeneutica, di distinguere I’innega-
bile dall’inevitabile.

I due livelli, infatti, sovente vengono confusi, anche da insigni pen-
satori. Ma la necessita della loro distinzione si impone per una ragione

forte: senza tale distinzione, si produce una contraddizione stridente, una
contraddizione che investe il fondamento stesso.

%est’ultimo, da un lato, viene richiesto come assoluto, perché solo
Iassoluto ¢ effettivamente autonomo e autosufficiente; dall’altro, viene
ridotto a determinazione perché solo cost si evita di farlo ricadere al polo
opposto, quello dell’indeterminatezza.

In tal modo, perd, si finisce per determinare l'assoluto e questa — lo ri-
petiamo — ¢é la pin eclatante delle contraddizioni.

Precisamente per evitare tale contraddizione, la nostra proposta ¢
quella di distinguere il punto di vista (livello) dell’innegabile dal punto
di vista (livello) dell’inevitabile.

Il punto di vista dell’innegabile trova espressione nella consapevolezza
che 'assoluto, proprio in quanto tale, ¢ indeterminabile, dal momento
che, appunto, non v’¢ un a/tro da esso che possa determinarlo.

Esso, quindi, non ¢ indeterminato perché si oppone al determinato,
ma ¢ indeterminabile perché trascende opposizione determinato/in-
determinato, ossia perché emerge oltre I'universo delle determinazioni
onde costituirne il fondamento.

Inoltre, I’assoluto non pud nemmeno sdoppiarsi in sé stesso — strut-
turandosi cosl in forza della relazione — per auto-determinarsi, come so-
stenuto dallo stesso Hegel (ripreso in questo da Severino): sarebbe i sé
altro a sé stesso ¢ il fondamento si risolverebbe nella contraddizione.



430 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il punto di vista dell’inevitabile, invece, altro non ¢ che la traduzione
dell’innegabile nella forma che ¢ propria dell’universo empirico-formale,
ossia esso vale come 7/ modo finito di esprimere ['esigenza di infinito non-
ché linfinito stesso.

Che ¢ come dire: se ci si colloca nell’ordine della finitezza, allora an-
che I’indeterminabile viene determinato: determinato come indetermi-
nato, cosi che sembra non esserci alternativa alla determinazione.

Confondere i due punti di vista comporta che si finisce per determi-
nare anche la condizione incondizionata, che vale come fondamento, e la
si riduce a condizionato, cio¢ a fondato.

In questo modo, non soltanto viene negata la condizione incondizio-
nata, ma altresi viene contraddittoriamente assolutizzato il condizionato,
pcrché viene pensato come autosufficiente, cio¢ come non necessitante di
un autentico fondamento che ad esso non possa venire ridotto.

L’innegabile, cio¢ la condizione incondizionata, questo ¢ il nodo crucia-
le, non puo venire ridotto all’inevitabile, cio¢ al condizionato, senza per cio
stesso venire negato, si che la loro distinzione ¢ teoreticamente necessaria
per un’adeguata ermeneutica del discorso filosofico che viene svolto.

Per precisare ulteriormente la genesi della loro distinzione, diremo che,
se [’inevitabile risulta tale in conseguenza del tentativo, non riuscito, di
prescindere da esso, di contro /’innegabile ¢ la condizione di intelligibili-
ta della stessa negazione.

L’inevitabile, pertanto, ¢ frutto di un’operazione non riuscita; I’inne-
gabile, invece, ¢ il fondamento della stessa negazione, anche se apparen-
temente, cio¢ pensato dal punto di vista dell’inevitabile (del discorso),
sembra costituire /’esito del tentativo non riuscito di esercitare su di esso
lattivita del negare.

E in virtd dell’innegabile, ma dell’innegabile colto a muovere dall’in-
negabile stesso, che ¢ possibile cogliere il limite dell attivita del negare, os-
sia della negazione formale.

Quest’ultima ¢ la contraddizione del postulare cio che essa stessa pre-
tende di negare, cosi che la negazione non puo non superare la sua valenza
formale, che la descrive come “attivitd”, per approdare al suo essere “atto”

Solo se intesa come tale, la negazione si rivela I'essenza stessa del fi-
nito, che si risolve nellatto del suo negarsi, athinché solo I'assoluto sia
veramente.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 431

L’innegabile, proprio in quanto fondamento, cio¢ in quanto assoluto,
si svincola da ogni relazione e va oltre lo stesso principio di non contrad-
dizione, che permane legato, dunque subordinato, alla contraddizione
medesima.

Se inevitabile costituisce I’“esito” del tentativo, non riuscito, di
prescindere da esso, di contro 'innegabile ¢ la “ragione” del fallimento
del tentativo di negarlo, non il suo “risultato’, come la parola lascerebbe
intendere.

L’innegabile, insomma, ¢ il negarsi della stessa negazione, inclusa la ne-
gazione trascendentale della negazione formale, affinché solo il positivo,
ossia il vero, sia veramente ed esclusivamente. E, se solo il vero ¢ veramen-
te, allora anche la negazione é da sempre tolta.

Poiché, non di meno, dal finito si prende avvio inevitabilmente ¢ poi-
ché il finito, pretendendo di sostituirsi all’assoluto, vale come la nega-
zione dell’assoluto stesso, consegue, allora, che 'assoluto viene restituito
dialetticamente dal negarsi di ci6 che pretende di negarlo mediante il faz-
to rappresentato dalla propria presenza.

Ponendosi, invece, dal punto di vista di ¢io che ¢ veramente, ¢ cioe
dal punto di vista dell’assoluto, innegabile ¢ che il finito é da sempre tolto
proprio perché é da sempre tolta la negazione che lo costituisce®.

Che ¢ come dire: il fondamento incontraddittorio non lascia essere
(né ha mai lasciato essere) cid che ¢ determinato, perché in sé contrad-
dittorio, né lascia essere (e non ha mai lasciato essere) la relazione intesa
come “medio” tra termini, perché essa poggia sul determinato e si propo-
ne essa stessa in forma determinata.

Determinazione, relazione e negazione, pertanto, appartengono a
quel livello che sembra essere, ma in efferti non ¢ e, pit rigorosamente,
non ¢ mai stato, cosi che non si ¢ nemmeno mai tolto (negato).

Concludiamo rilevando che la stessa “distinzione” (dunque anche la
distinzione dei livelli) ¢ una relazione, la quale deve disporsi su quel piano
(livello), ’inevitabile, che necessita di venire innegabilmente trasceso (una
volta che viene inevitabilmente presupposto).

21. Nella nota 4 del terzo paragrafo della Prima Riflessione abbiamo sottolineato come
quella che Hegel definisce I'immane potenza del negativo si risolva, in effetti, nella sua
immane debolezza.



432 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

In questo senso, / ’innegzzbi[e non é aﬂm‘o in relazione con [inevitabile,
ma costituisce la ragione dell’intrinseco trascendersi di quest ultimo (del
Suo essersi trasceso orzginariﬂmente).

11. Il vero dal punto di vista dell inevitabile e dal punto di vista dell innegabile

Nel caso del vero, cioe¢ dell’assoluto, il livello in cui esso ¢ inoggettiva-
bile e, quindi, insemantizzabile non pud non venire distinto dal livello in
cui esso, ancorché insemantizzabile, viene comunque semantizzato, cioe
ridotto ad espressione, a determinazione®.

La riduzione, insomma, a nostro giudizio ¢ inevitabile, dal momento
che, allorquando ci si colloca nell’universo empirico-formale, non si puo6
evitare di dire anche cio che si sa essere emergente oltre il dire stesso: se
non emergesse oltre il discorso, del discorso non potrebbe costituire il

fondamento, la condizione incondizionata e inoggettivabile di ogni ogget-
tivazione (determinazione, semantema).

Lariduzione ¢ inevitabile, dunque, manon é innegabile, cioe non ¢ neces-
saria: necessario ¢ solo il vero, il fondamento, I'uno, I’essere di Parmenide,
che ¢ ragione del non essere del non-essere (dell’ altro dal vero, dall’assoluto).
Poiché la riduzione ¢ inevitabile, vediamone le conseguenze.

Se, quindi, nel dire non si puo evitare di collocare sul livello dell inevi-
tabile anche il fondamento (il vero, 'assoluto) nonché la sua esposizione,
allora la prima cosa che domanda di venire segnalata ¢ che, in tal modo,
sembra scomparire la contraddizione di un assoluto che si consegna alla re-
lazione, manifestandosi.

La contraddizione sembra scomparire, ma solo per la ragione che Iasso-
luto, che viene assunto in quanto collocato sul livello dell’inevitabile, viene
appunto “assunto” ¢, quindi, cessa di valere come ¢ffertivamente assoluto per
venire ridotto ad una figura: il cominciamento, ossia la prima delle figure.

In altre parole: la contraddizione non sussiste pitt come intrinseca
all’assoluto perché non si pretende di conciliare la sua assolutezza e la sua
determinatezza, ma sussiste nell assunzione dell’assoluto.

22. Per una disamina critica concernente I’affermazione dell’insemantizzabilita del vero,
si vedano — come detto — la Sesta (paragrafo 6) e la Settima Riflessione (annotazione se-

conda, paragrafo 4).



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 433

L’assoluto, in quanto assunto, viene ridotto a “figura’, alla prima del-
le figure, pill precisamente, cosi che la contraddizione non riguarda piu
Iassoluto, ma la considerazione di esso da un punto di vista presupposto
come ad esso estrinseco, che non pud non, inevitabilmente, ridurre I’asso-
luto a determinato, pur pretendendo di mantenerne I’assolutezza.

In questo senso, la contraddizione non riguarda piu l’assoluto,
ma la considerazione finita di esso, che non pud non essere ad esso ina-
deguata e determinare cio che ¢ richiesto come emergente oltre ogni
determinazione.

In quanto la “traduzione” inevitabile dell’assoluto nel relativo implica
il contraddire precisamente cio che si richiede, la contraddizione investe
'universo empirico-formale che pretende di inglobare I’ ezzergente; quin-
di, investe /’inevitabile in quanto tale.

Si puo dire, pertanto, che la contraddizione sembra scomparire per-
ché, investendo ’intero ambito empirico-formale, si dilata a dismisura e
risulta piu difficile reperirla nel singolo caso.

Hegel, come abbiamo visto, pretende pero6 di conciliare assolutezza e
determinatezza e, in questo caso, la contraddizione risulta evidente, pa-
lese, esplicita.

Se, tuttavia, si interpreta la concezione hegeliana dell’assoluto alla
luce della distinzione da noi proposta, allora la determinazione dell’as-
soluto risulta inevitabile, perché ¢ il linguaggio stesso a decretarla.

La contraddizione permane, ma non investe pit Iassoluto come fon-
damento, ma soltanto la sua assunzione come una figura: una figura che
lo stesso Hegel pretende determinata, in quanto figura, nonché indeter-
minata, in quanto indicante ’assoluto.

L’esigenza pratico-operativa di questa assunzione ¢ chiara: si usa I’as-
soluto come cominciamento perché si intenderebbe legittimare la serie
che da esso deriva.

Che ¢ come dire: lo si fa valere come assoluto, in quanto lo si intende
come fondamento; lo si fa valere come determinato, in quanto lo si ri-
duce a figura, ossia in quanto si pretende di dire di esso e da esso si vuole
derivare la serie dei condizionati.

Orbene, cio che vogliamo sottolineare con forza ¢ quanto segue: que-
sta conciliazione ¢ bensi contraddittoria, ma ¢ inevitabile, perché, se lasi



434 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

volesse evitare, aut si rinuncerebbe all’assolutezza del fondamento auz alla
legittimita della serie, cio¢ alla derivazione da esso. Ma la considerazione
formale deve mantenere entrambe le istanze, contraddittoriamente.

In effett, si potrebbe notare che la considerazione formale, per evitare
la contraddizione indicata, compie sempre pil spesso la scelta antimeta-
fisica, che la porta a negare il fondamento, senza accorgersi che in questo
modo viene meno anche la legittimazione della serie.

La conseguenza estrema della scelta antimetafisica, infatti, ¢ proprio
la rinuncia alla legittimazione della serie e la promozione della funzione
a valore.

Se l'uso della serie funziona nell’ottenimento di un determinato
obiettivo in forza di operazioni che sulla serie si basano, allora si opina
che non occorra la legittimazione della serie “dall’alto’, cio¢ dal fonda-
mento, perché sembra sufficiente che essa venga legittimata “dal basso”,
cioe¢ dal risultato che si ottiene con il suo uso.

La sostituzione del “vero” con il “vantaggioso”, con I’ “utile operazio-
nalmente”, costituisce I’essenza della concezione antimetafisica, che con-
figura quello che potremmo definire un “funzionalismo radicale”, per la
ragione che la verita viene essa stessa ridotta a verita “relativa” — come se
il relativo potesse sussistere senza il riferimento all’assoluto — e cosi viene
assunta come 72220, cessando di valere come fize.

Prescindendo, non di meno, dal funzionalismo radicale, che crede di
poter fare a meno del fondamento e per questo ¢ teoreticamente insigni-
fcante, risulta significativo esaminare, invece, il rapporto tra fondamento
¢ fondati: rapporto che il punto di vista dell’innegabile esclude e che il
punto di vista dell inevitabile postula.

Nella misura in cui tale rapporto viene fatto valere, dunque, non ci
si dispone dal punto di vista del fondamento, che costituisce la ragione
del non essere di tale 7apporro, stante il non essere del non-essere (ossia
dell’altro dall’essere), ma dal punto di vista dei fondati, che al contrario
lo richiedono.

Ci si dispone, cioe, dal punto di vista dell’inevitabile ¢ si fa valere un
fatto, che acquista il significato di “fatto prioritario”: I'innegabile deve
trovare un punto di conciliazione con Iinevitabile stesso.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 435

Tale conciliazione, proprio perché viene richiesta dall’'universo empi-
rico-fattuale, viene descritta a muovere dall’universo che la richiede.

Per questa ragione, si dovra affermare che I'innegabile assolutezza del
fondamento si traduce inevitabilmente nel processo delle figure in cui
esso si manifesta. Tale traduzione ¢, appunto, inevitabile e spiega il sezso
in cui va inteso il manifestarsi dell’assoluto, cio¢ il suo trovare espressio-
ne in una serie di figure.

Non si tratta di un’espressione legittimata dall’assoluto, ma conse-
guenza della pretesa di utilizzarlo in funzione fondativa, riducendo il
valore a funzione.

Ridotto a funzione, I'assoluto trova espressione nella molteplicita del-
le figure che seguono il cominciamento. Se I’assoluto trovasse espressione
in una sola figura, infatti, allora si assolutizzerebbe quella figura e cosi
essa cesserebbe di essere una semplice figura, cioe il modo finito per rife-
rirsi all’assoluto.

Per questa ragione, essa non puo non valere come la prima di una se-
rie di altre figure, che si succedono nel tentativo di rappresentare in una
forma sempre pitt adeguata [’assoluto.

Abbiamo mostrato che questo progetto ¢, a rigore, inintelligibile,
perché ammette un altro dall’assoluto e perché ingloba l'assoluto nella
relazione a questo altro. Questa ¢ la consapevolezza che emerge in virtl
dell’innegabile e che concerne il senso e il limite dell’inevitabile.

Se cisi pone, di contro, dal punto di vista dell’inevitabile, allora la con-
traddittorieta della traduzione viene occultata dal fatto che fornire una
legittimazione alla serie riveste un’importanza enorme, perché consente
di “positivizzare” I'assoluto esprimendolo cosi in forme determinate.

Se non che, non si dovra mai dimenticare che i/ fatto, ancorché pri-
oritario, non costituisce una ragione effettiva, cosi che la contraddizione
comunque permane ¢ permane izzegabilmente.

Ci si dispone, pertanto, dal punto di vista dell’inevitabile, ma cio che
veramente si intende é solo Iinnegabile.

Non ci si accontenta, insomma, di un fazfo, per quanta funzionalita
esso dispieghi, perché cio che si si intende ¢ la verit, il fondamento au-
tentico, la legittimita che solo dalla verita puo provenire.



436 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Cio significa che, per quanto ci si collochi nell’universo empirico-for-
male, che configura appunto /’inevitabile, non di meno [’intenzione
emerge innegabilmente oltre di esso.

Si intende, infatti, non soltanto cogliere la verita, ma soprattutto co-
dliere la verita a muovere dalla verita stessa, ossia coglierla nella sua oggez-
tivita e non ridotta a punto di vista soggettivo, cioe ad opinione.

Si prende le mosse, quindi, dall’inevitabile, ma ci si intende riferire
all’innegabile o, detto con altre parole, ¢ a muovere dalla molteplicita che
ci si intende riferire proprio alla vera unita.

Le stesse figure, se vengono assunte dall’inevitabile come “forme”
dell’assoluto, vengono colte invece dall’innegabile come metafore (nel
senso del peta-dépey, cioe del “portare al di 13”) dell’assoluto, ossia come
segni la cui unica funzione ¢ riferirsi a quell’assoluto (al valore) in cui,
perd, non possono non intendere di togliersi, athnché solo I'innegabile
(Passoluto) persista.

A muovere da quanto ¢ stato appena detto, si potrebbe ipotizzare
un’ulteriore interpretazione del pensiero hegeliano.

%ando Hegel afferma che il vero, oltre che come “sostanza’, vale an-
che come “soggetto’, egli intende conciliare, sempre a nostro giudizio, le
due dimensioni indicate, quella dell’innegabile e quella dell’inevitabile,
anche se Hegel, lo ripetiamo, non usa queste due espressioni.

Cio porta a cogliere I’assoluto non soltanto come /’unita dell essere sé
stesso, ma anche come la dinamicita del diventare sé stesso.

Quello che intendiamo ribadire con forza ¢ che questa lettura, che
vorrebbe conciliare le due dimensioni, ¢ solo una leztura posta dal punto
di vista dell’inevitabile, stante che le due dimensioni non sono iz efferti
conciliabili.

Se si pretende di conciliare I'essere dell’assoluto con il suo divenire,
infatti, allora non si tiene conto di un aspetto, che ¢ fondamentale: in
tal modo, essere e divenire #on vengono disposti su due diversi livelli, come
invece dovrebbe essere.

In quanto conciliati, insomma, essere e divenire vengono disposti su di
un unico livello, quello orizzontale, che indica la complanarita dei termi-
nie che riducel’innegabile all’ inevitabile, perché eliminal'emergenza che
non pud non venire indicata dalla verticale che caratterizza I’ innegabile.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 437

A nostro giudizio, ¢ possibile far coesistere |’essere, che coincide con
I’identita dell’assoluto, con il divenire della sua manifestazione (della sua
storia), in modo tale che I’identita si esprima in un processo, in un susse-
guirsi di figure, solo a condizione di una duplice consapevolezza.

Innanzi tutto, a condizione di riconoscere (consapere) che I'essere che
si esprime in un processo non ¢ I’assoluto essere, ma solo quell’essere che
“viene assunto” come assoluto e che, in effetti, vale come /a figura inizia-
le del processo stesso. In quanto assunto come cominciamento, quindi,
Pessere inevitabilmente diviene.

In secondo luogo, solo a condizione di riconoscere (consapere) la ne-
cessitd innegabile di far valere I’ emergenza dell’essere sul divenire, perché
solo in tal modo l'essere mantiene il valore di fondamento che si richiede
esso abbia e che non lo pone affatto iz continuita con la serie delle figure
come accade al cominciamento.

Non si dovra mai dimenticare, inoltre, che la duplice consapevolezza
in tanto si pone, e acquista forma nell’universo dell inevitabile, in quanto
viene ispirata dall’innegabile, cioé dal vero.

Cio equivale a dire che I'innegabile, ancorché non sia oggettivabile,
vale tuttavia come la condizione che consente di cogliere il limite della con-
cezione che si fonda sull’inevitabile.

In questo senso, il vero ¢ condizione oggettivante e non oggettivabile, ¢
per questo lo definiamo “condizione trascendentale”.

Usando I'analogia con la visione, gia indicata da Platone, si potrebbe
dire che il vero (Iinnegabile) non é cié che vedo, ma cio (il sole, la luce) che
mi permette di vedere e di vedere bene, cioe innegabilmente.

In questo senso, la distinzione dei livelli, sulla quale abbiamo insisti-
to a lungo, viene a svolgere una funzione ermeneutica fondamentale pro-
prio per la ragione che consente di evitare la contraddizione di base e cioe
quella che si produce con la determinazione dell’assoluto.

Permarra, non di meno, quella contraddizione che struttura I’inevi-
tabile e che consiste precisamente nel fatto che I'inevitabile prezende di
valere come innegabile, negando in tal modo proprio la distinzione dei
livelli e assolutizzando 'universo empirico-formale.

La contraddizione di base viene bensi evitata, ma — ¢ opportuno ri-
peterlo — ad una precisa condizione: a condizione che #/ livello in cui il



438 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

vero vale come fondamento non venga confuso con il livello in cui il vero
diviene e si manifesta

In questo modo, non si potra dire, a rigore, che 'assoluto (il vero) si
manifesta, ma che é inevitabile riferirsi all’assoluto come se potesse venire
determinato e, dunque, come se potesse trovare espressione mediante una
molteplicita di figure.

Il punto ¢ che per Hegel, invece, il vero — per lo meno nella grande
maggioranza dei passi che si riferiscono ad esso, anche se non in tutti®® -
¢ il diventare sé stesso, cosi che essere e divenire del vero sono posti I'uno
in prosecuzione dell’altro, I'uno sul medesimo livello dell’altro.

Poiché in alcuni altri passi, sicuramente meno numerosi, si esprime la
necessita che il vero venga posto oltre I'unificazione e la contrapposizio-
ne di determinato e indeterminato, puo risultare sensato affermare che
nella sua opera trova espressione, anche se solo tacitamente, l'esigenza della
differenziazione dei livelli.

Ci siamo soffermati soprattutto sulla prospettiva dell’inevitabile e
sulla traduzione dell’innegabile nell’inevitabile. Ora si impone quella
che costituisce I'esigenza teoretica fondamentale e cio¢ cogliere Iinevita-
bile dal punto di vista dell’innegabile.

Tale esigenza deve venire adeguatamente specificata, perché per porsi
dal punto di vista dell’assoluto (innegabile) si dovrebbe coincidere con esso.
Precisamente per questa ragione, analizzeremo tale esigenza nei prossimi
paragrafi, onde cercare di chiarire adeguatamente questo nodo cruciale.

12. L'emergere dell’innegabile
Per introdurre il discorso, vogliamo precisare che non si intende og-

gettivare I’innegabile, cio¢ il vero, ma emergere oltre 'inevitabile in virtu
del vero stesso, cioé dell ’innegﬂbz’[e.

23. Come abbiamo gia ricordato, in A. Stella, La Prefazione alla Fenomenologia dello
spirito di Hegel. Interpretazioni critiche e approfondimenti teoretici (gia citato), abbiamo
cercato di trattare tale tema, indicando anche i passi in cui Hegel mostra di non ridurre
I'assoluto a determinazione, ma lo intende come vera unita, dunque come emergente oltre
'unificazione ¢ la contrapposizione di determinato ¢ indeterminato.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 439

E precisamente mediante questa emergenza che il vero illumina la
coscienza senza ridursi ad oggetto che valga come suo contenuto.

Il vero, lo abbiamo detto pit volte, ¢ assoluto, dunque non ¢ deter-
minabile. E tuttavia, ¢ iz virti del vero, cio¢ dell assoluto, che ¢ possibile
cogliere il limite del relativo, quindi il limite della prospettiva delineata
dall’inevitabile.

In questo senso, ¢ da riconoscere che ogni differenza dalvero non puo
non valere come non-vera e ogni divenire del vero non pud non avere
come conseguenza quella di farlo diventare non-vero. In entrambi i casi,
non ci si sottrae alla contraddizione.

Proprio affinché ci6 non accada, abbiamo posto la differenza dei li-
velli: tale differenza appartiene bensi all’inevitabile, in quanto dispone
I'innegabile su di un livello, ma é posta in virti dell’innegabile, in quanto
riconosce che I'inevitabile domanda di venire trasceso, non essendo I'in-
tero né essendo incontraddittorio.

L’intreccio di innegabile e inevitabile, pertanto, deve venire adegua-
tamente pensato ¢ adeguatamente risolto.

Ebbene, tale intreccio puo trovare soltanto nella coscienza trascendenta-
le la condizione di possibilita della sua analisi e dell’individuazione del sezso
in cui ¢ possibile intendere la conciliazione delle due dimensioni indicate.

Solo in virtu della coscienza trascendentale, che emerge sulla coscienza
empirica, infatti, si pud bensi procedere assumendo il vero come una fi-
gura, ma per la ragione che si ¢ consapevoli del limite di intelligibilita di
tale assunzione.

Si puo, inoltre, parlare di manifestazione (estrinsecazione) del vero
(in sé), ma solo facendo valere la consapevolezza che il vero che si ma-
nifesta, e per questo si dispone su/ livello dell’inevitabile, non ¢ il vero
autenticamente assoluto, che per questo ¢ [’innegabile.

La coscienza trascendentale, del resto, ¢ si altra dal vero, e questo ¢
inevitabile, ma ¢ illuminata, cioé¢ é condizionata, dal vero e, proprio in
virtn di questa illuminazione, cioé di questo condizionamento, che ¢ in-
negabile, essa, emergendo come atto, pud cogliere il limite di ogni cosa,
incluso il limite di sé stessa, in quanto coscienza empirica, cio¢ in quanto
coscienza determinata.



440 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

E, solo in quanto determinata, la coscienza ¢ distinta dal vero. In
quanto, invece, vale come coscienza trascendentale, essa si lascia totalmen-
te compenetrare dal vero, si che questa compenetrazione puo venire inte-
sa come il suo stesso inveramento. E precisamente in questo inveramento
che linevitabile si toglie finalmente nell’innegabile.

Che ¢ come dire: la coscienza trascendentale indica la capacita di
emergere oltre il fattuale (I'empirico, I'inevitabile) in virtt di cid che
all’empirico ¢ irriducibile, ossia i virti dell ideale, che coincide con I’in-
negabile proprio perché condiziona senza venire condizionato, cioe¢ senza
venire determinato.

Si potrebbe dire pertanto che, in quanto coscienza trascendentale, essa
¢ Uatto del sorpassare il determinato e del tendere all assoluto, onde essere
un’ unitd con esso.

Quanto detto ¢ di estrema importanza perché non fa che rendere
esplicito un punto nodale: la coscienza ¢ evocata da quel vero che la orien-
ta e che costituisce anche la sua destinazione.

Distinguendo i livelli, per concludere, ¢ possibile far valere che il
vero, in quanto forndamento della coscienza e condizione inoggettivabile
di ogni oggettivazione — nonché, appunto, meta di quel tendere in cui si
essenzializza la coscienza stessa (I’ a#to che ¢ la coscienza trascendentale)
—, non puo venire pensato come coincidente con quel vero che diventa
oggetto della coscienza empirica e del quale si individua il divenire.

La nostra ipotesi ermeneutica ¢ che Hegel si sia riferito soprattutto a
questo secondo vero, anche se in determinate circostanze non si sia potuto
esimere dall’alludere alla necessita teoretica del primo vero, giacché solo
quest’ultimo ¢ veramente assoluto.

Riferendosi soprattutto al secondo vero, egli ha finito per privilegiare
la trattazione della coscienza empirica, ancorché in passi estremamente
significativi abbia riconosciuto la necessita e il valore della coscienza tra-
scendentale, se non altro quando sottolinea il valore dell’ a#t0 di coscienza,
che ¢ il suo stesso superare sé stessa*.

24. Cisembraimportante precisare che cio che definiamo “coscienza trascendentale” non
puo venire confuso con cid che Hegel definisce “autocoscienza”. La prima ¢ un a#to, la se-
conda si mantiene come a#tivita. Infatti, ’autocoscienza si dispone nella forma della “co-
scienza di s¢”, cosi da riproporre quella relazione che invece ’atto non pud non trascendere.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 441

Il discorso svolto consente di pervenire a questo punto, che ¢ decisi-
vo: nel suo andare oltre sé stessa, cio¢ nel suo trascendersi, la coscienza
non soltanto indica il valore dell’innegabile, che ¢ irriducibile all’inevita-
bile, ma altresi lascia intendere come I’ innegabile non possa non emerge-
re verticalmente sull’inevitabile, che permane inesorabilmente vincolato
alla dimensione orizzontale, che ¢ la dimensione della procedura (diveni-
re, attivitd) e della relazione (intesa come costrutto).

Orbene, ¢ precisamente nel punto in cui / orizzontale si incrocia con la
verticale che le due dimensioni si conciliano, e si conciliano nel senso che
ogni figura, che si dispone orizzontalmente, silascia inverare dall"atto del
suo trascendersi, che la eleva verticalmente e radicalmente la trasforma.

13. Il senso dell espressione “punto di vista dell’innegabile”

Le domande che si impongono come non piu rimandabili, giunti a
questo punto dell’indagine, sono le seguenti.

La prima: che cosa significa, propriamente, porsi dal punto di vista
dell’innegabile, ossia porsi dal punto di vista dell’assoluto?

Laseconda: che significato dare a quell’aggettivo “ideale” (e a quell’av-
verbio “idealmente”), che affianchiamo sovente all’espressione “punto di
vista dell’innegabile”?

Per iniziare a rispondere, consideriamo 'obiezione piti naturale e ov-
via che ci puo venire rivolta e che formuliamo con una nuova domanda:
come ¢ possibile porsi dal punto di vista dell’assoluto senza essere I’asso-
luto stesso?

Cerchiamo di chiarire che cosa intendiamo dire. Noi partiamo da un

fatto: il rilevamento di quel limite che immane ad ogni “punto di vista” e,
quindi, il rilevamento del limite del punto di vista in quanto tale.

A quale condizione, ci chiediamo, ¢ possibile cogliere tale limite? Ci
sembra che 'unica risposta sensata sia questa: se si rileva il limite del punto
di vista, che ¢ di per s¢ soggettivo, dunque relativo, allora non si pu6é non —
innegabilmente — riconoscere che il punto di vista ¢ stato, in qualche modo,
oltrepassato e, pertanto, é stato oltrepassato il limite che lo segna.



442 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Che ¢ come dire: soltanto se il limite, che segna tanto il determinato
quanto il punto di vista, ¢ stato oltrepassato, ¢ possibile coglierlo in quanto
limite, dal momento che vengono individuate entrambe le sue facce.

Cio significa che si muove bensi da un fatto concernente il punto di
vista (pili in generale: il determinato), e cio ¢ inevitabile dal momento
che ci si colloca nell’ambito che ¢ proprio del determinato, cioe nell’or-
dine empirico-formale, ma in qualche modo si ¢ andati 2/ i /a del punto
di vista stesso e, dunque, al di la del (oltre il) fatto da cui si parte.

Poiché, quindi, il limite del punto di vista ¢ stato trasceso, alloracisi ¢
aperti a quella condizione incondizionata che vale come il fondamento,
cio¢ come ’assoluto stesso.

Naturalmente, quando parliamo di “apertura” all’assoluto, non inten-
diamo, come intende Heidegger, una relazione che lo vincoli al relativo,
negandolo come assoluto, ma /a coscienza del valore della coscienza tra-
scendentale, la quale dall’assoluto stesso ¢ evocata e condizionata.

Ebbene, anche di tale coscienza ¢ possibile cogliere il limite, che con-
siste nel suo permanere vincolata a cid sz cui emerge, cosi che [’innegabile
non puod non venire inteso come la condizione incondizionata che con-
sente di rilevare il limite di ogni condizionato, incluso I’ a#f0 di coscienza.

E tuttavia, 'innegabile ¢ anche oggerto del discorso, cosi che viene
disposto nella forma dell’inevitabile e si traduce in alcuni contenuti di
coscienza.

Il primo contenuto ¢ la consapevolezza che solo la verita, in quanto
assoluta, ¢ cid che si intende veramente cogliere, e che vale come il fine della
ricerca.

Il secondo contenuto ¢ la consapevolezza che la verita assoluta (la
condizione incondizionata) non pud venire colta a muovere da un punto
divista, perché, di nuovo, significherebbe ridurre l'assoluto alla relativita
del punto di vista medesimo.

Il discorso che afferma Iirriducibilita della verita, pertanto, va valo-
rizzato per il suo intendere la verita fino al punto di accettare di togliersi
come discorso.

La duplice consapevolezza appena espressa comporta, come diretta
conseguenza, una terza consapevolezza: se pure ¢ innegabile che solo I’as-
soluto puo cogliere I’assoluto e che, pertanto, la verita assoluta non puo



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 443

— innegabilmente — venire colta, cio¢ venire determinata (semantizzata),
non di meno ¢ solo iz virts di essa che si pud sapere (riconoscere) sia il
limite del relativo, cio¢ del punto di vista, sia I'indeterminabilita (inse-
mantizzabilitd) della veritA medesima.

Altrimenti detto: non si puod non riconoscere — innegabilmente — che
¢ solo in virts della verita che si pud sapere che la verita non puo venire
conosciuta (saputa) né, quindi, puo venire detta.

E qui emerge un’ulteriore consapevolezza: la quarta. La consapevo-
lezza, cioe, che ogni conoscenza, che idealmente si intende sia della veri-
ta, giacché si intende che sia vera conoscenza, in effetti non soltanto 7oz
¢ la veritd, ma altresi non puO nemmeno essere conoscenza della verita,
perché in tal modo la verita verrebbe oggettivata e cesserebbe eo ipso di
essere assoluta.

Qualora la verita venisse conosciuta, lo ripetiamo, non si potrebbe
non — innegabilmente — riconoscere che la verita cesserebbe di essere as-
soluta, perché verrebbe determinata.

Siamo ad un punto di fondamentale importanza. Eminenti pensatori,
del calibro di Hegel e Severino, affermano — in vari passi delle loro opere
— che la verita ¢ assoluta, ma puo venire conosciuta, ossia determinata.

Noi riteniamo - e lo abbiamo piui volte detto — che questa sia la piu
clamorosa delle contraddizioni e, quindi, sia una posizione teoreticamen-
te insostenibile.

Poiché questa strada a noi sembra impraticabile, ['unica strada prati-
cabile ci sembra quella che esprime la consapevolezza che la verita, ancor-
ché inoggettivabile, vale come la condizione di ogni oggettivazione.

La veritd, nonostante sia inconoscibile, costituisce tuttavia la condi-
zione di ogni conoscenza, nel senso che di ogni conoscenza determinata
la verita assoluta, e solo essa, consente di rilevare il limite costitutivo, che
decreta appunto la relativita di ogni conoscenza di fatto comparente.

Se la verita non fosse assoluta, la conoscenza non potrebbe venire ri-
conosciuta come relativa né potrebbe venire riconosciuto come relativo
'universo empirico-formale.

La verita, pertanto, ¢ la condizione trascendentale di ogni conoscenza,
inclusa la conoscenza che la verita ¢ inconoscibile nonché la conoscenza
che ¢ in virtt della verita che si sa che la verita ¢ inconoscibile.



444 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Si potrebbe dire, allora, in questo modo: so che solo il vero puo co-
gliere il vero, ma so che, se questo lo so ¢ se so che le molteplici conoscen-
ze non sono |'unica verita assoluta, posso saperlo solo iz virti della verita
assoluta stessa.

Questo sapere mi porta a dubitare di tutto quello che so, ma mi con-
sente di cogliere nella struttura del dubbio I’ aspirazione al (I intenzione
del) 'indubitabile, che costituisce la condizione stessa del dubbio. Se
questa condizione non emergesse oltre il dubbio, quest’ultimo perde-
rebbe il suo senso.

Ebbene, nell’indubitabile (innegabile), che ¢ la veritd assoluta, il sa-
pere determinato intende togliersi per essere vero sapere: sapere assoluto.

Il dubbio assoluto, invece, contraddice sé stesso, proprio nel suo pre-
tendere di valere come assoluto.

Il dubbio, infatti, non puo essere assoluto sia perché si configura come
un’attivita (il “dubitare”), la quale si esercita su qualcosa di diverso da s¢,
sia perché non puo investire il fondamento, cioe /’innegabile che, valen-
do come la condizione del dubbio, coincide appunto con /indubitabile.

La consapevolezza che solo I'assoluto pud valere come /’innegabile
condizione che consente non soltanto di dubitare del relativo ma altresi
dirilevarne il limite, incluso il limite del punto di vista, testimonia che la
condizione incondizionata ha condizionato questa stessa consapevolezza,
che si ¢ posta solo i virti dell’incondizionato (assoluto), cosi che ¢ sensa-
to parlare di “punto di vista dell’assoluto”.

La formula serve a sottolineare che, parlando di punto di vista, si az-
tribuisce la forma dell’inevitabile all'innegabile, nell’ impossibilita pratica
di fare diversamente e nella necessita teoretica di oltrepassare la stessa im-
possibilita pratica.

Precisamente per sottolineare questo status, patliamo dell’intenzione
di “porsi dal punto di vista dell’assoluto (innegabile)” oppure, usando
un’altra formula, del “porsi intenzionalmente o idealmente dal punto di
vista dell’assoluto”, onde lasciar emergere che si tratta di un’aspirazione
la quale, tuttavia, esprime | essenza stessa della ricerca e della conoscenza:
chi conosce aspira a conoscere la verita nella sua oggettivita e scopre che
il vero permane /’esigito del conoscere, non traducendosi mai in esatto.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 445

Questa scoperta — ecco il punto decisivo — esprime il condiziona-
mento che la condizione incondizionata esercita sulla coscienza, cosi che
quest’ultima, intesa nel suo valore trascendentale, risulta modellata dal
vero stesso, il quale non pud mai venire ridotto ad un suo contenuto, co-
stituendo quel condizionante a priori che essenzializza la coscienza nella
sua intenzione di verita.

Per cercare di chiarire ulteriormente i/ senso dell’inconoscibilita del
vero che abbiamo riaffermato con forza anche in questa occasione, rile-
viamo quanto segue: nell’affermare che “la verita assoluta ¢ inconoscibi-
le”, si potrebbe essere indotti a pensare che questa asserzione finisca per
valere come verita assoluta.

Senon che, se cosi si pensasse, si dimenticherebbe che si tratta diun’as-
serzione, la quale, proprio in quanto tale, si pone relativamente all’asser-
zione contraria, e cio¢ all’asserzione “la verita assoluta ¢ conoscibile”.

Questo non significa considerare equivalenti le due asserzioni. Si trat-
ta bensi di due asserzioni, ma il valore della prima consiste nel suo non
risolversi in una mera contraddizione formale, per altro inevitabile.

Essa evita ’errore che caratterizza la seconda asserzione e che consiste
nella negazione dell'assolutezza della verita, dunque nella negazione della
verita in quanto tale”.

La verita che ¢ I'innegabile, quindi, da un certo punto di vista, funge
¢ opera neél sapere pur non costituendosi come una presenza fattuale in
esso. La sua assenza, non di meno, viene riconosciuta e precisamente per
questa ragione essa da origine alla ricerca che alla verita si volge.

Inoltre, se viene riconosciuta la sua assenza, cio accade per la ragione
che ¢ essa che consente tale riconoscimento, cosi che si tratta di un’ assezn-
za presente nel sapere. Un’assenza fattuale, ma una presenza trascenden-
tale, che consente il rilevamento dell’assenza.

Tuttavia, il sapere che riconosce I’assenza della verita non puo venire
confuso con il sapere originario e fondﬂm‘e.

Se il sapere formale necessita di un contenuto, il sapere fondante ¢ la
trasparenza dell assoluto a sé stesso, ossia quell’ immediatezza del sapere che
decreta la sua originarietd®.

25. Siveda quanto scritto anche nella annotazione seconda del paragrafo 4 della Settima
Riflessione.

26. Si vedano il paragrafo 11 della Seconda Riflessione, i paragrafi 3 ¢ 4 della Sesta



446 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Quando Hegel afferma che la coscienza ¢ I'atto del superare il limitato
e anche sé stessa, nella misura in cui essa, come coscienza empirica, per-
mane ancora limitata, a nostro giudizio esprime in forma esemplare la pre-
senza della verita nella coscienza e, dunque, il valore originario del sapere.

Non come un contenuto particolare, ma come cid che spinge la co-
scienza oltre ogni limite. La veritd, pertanto, si traduce nell atto di coscien-
za, che ¢ il sapere in atto, anche se I'atto ¢ veramente tale solo allorché
perviene al proprio compimento, facendosi uno con la verita che costitu-
isce la sua meta, oltre che la sua origine.

L’atto, si potrebbe aggiungere per cercare di chiarire questo aspetto
tanto importante, non ¢ la verita, ma ¢ cio che la verita suscita nella co-
scienza e, di conseguenza, nel finito: la spinta all oltrepassamento, il quale
non si conclude in uno status proprio per la ragione che la verita non ¢
determinabile.

Quando si parla di verita come fize o come meta o come destinazione,
quindi, ¢io che si dice non corrisponde a cio che si intende dire.

Siamo cosi pervenuti al nodo cruciale, sul quale ci siamo gia espressi
in precedenza.

Sesileggono ’atto e il suo fine con la lente del finito, ossia muovendo
dal punto di vista dell’inevitabile, allora I'oltrepassamento di ogni limite
si riduce a un “passaggio’, dunque ad un progressus che per di piu ¢ in
indefinitum. A meno che non si pretenda di determinare la verita, ma
allora si avrebbe bensi una conclusione, ma che, perod, non potrebbe non
rivelarsi contraddittoria.

%alora, infatti, la conclusione della tensione si ponesse assumendo
una forma determinata, allora sarebbe ancora segnata da un limite, che
non potrebbe, di nuovo, non venire oltrepassato.

Se, invece, si intende cogliere I’atto, ¢ il suo fine, a muovere dal punto
di vista dell’innegabile, cio¢ della verita stessa, allora non si pué non inten-
dere di oltrepassare il punto di vista finito, anche se non si puo pretendere
di coincidere con la verita, cioe con Iassoluto.

L’oltrepassamento, ogni singolo oltrepassamento, si rivelera un azto
evocato dalla verita e, dunque, anche un atto che si proietta verso di essa,

Riflessione e 'annotazione prima del paragrafo 4 della Settima Riflessione.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 447

intendendo in essa realizzarsi. In tal modo, il finito viene colto nella sua
intrinseca natura, che ¢ quella di trascendersi.

I finito, pertanto, non viene letto solamente dalla prospettiva del fi-
nito, dell’inevitabile, perché, se venisse colto soltanto dalla prospettiva
del finito, non si coglierebbe la necessiza del suo oltrepassarsi o, comun-
que, l'oltrepassamento verrebbe ridotto a trasformazione fenomenologica,
cosl da venire inteso nell’'unico modo in cui il finito lo puo rappresenta-
re: come divenire.

Se, invece, il finito viene inteso come trascendimento in atto, come
mediazione intrinseca dell’immediato, allora ci si ¢ posti a muovere da
un’ottica che del finito coglie 'essenza perché oltre il finito essa ¢ andata.

Si ¢ oggettivato il finito e, di conseguenza, lo si ¢ colto dalla prospeztiva
di una condizione oggettivante che non puo‘ essere essa stessa oggettivata,
senza ricadere in quel finito che ¢ solo oggetto del coglimento.

Questo coglimento ¢ avvenuto iz virti della verita e per esprimere cid
diciamo che ¢ un cogliere il finito dal punto di vista dell’innegabile, cioé
dell’infinito.

Invirtti dell’innegabile, cioe della verita, anche I a#t0 viene colto come
costituito di una duplice natura®: una natura ancora determinata, perché
vincolata al limite, e una natura ideale, perché coincidente con la meta
del suo valere come atto, cio¢ con quella vera unita in cui 'atto si fa #no
con ['uno.

Parliamo, dunque, del punto di vista dell’innegabile verita, ma senza
I'insensata pretesa di essere la verita, se non nel senso che I'intenzione
non puo non essere quella di andare oltre il “punto di vista”.

Cio che si sa ¢ il Zimite di ogni punto di vista, cosi che quando si parla
del punto di vista dell’innegabile, o della verita, si intende dire che esso,
in quanto punto di vista, non puo non intendere di togliersi nella verita,
affinché solo la verita sia e il “soggettivo” si tolga nell’“oggettivo”.

Chi cerca, quindi, intende essere illuminato dalla verita, guidato da
essa, cosi che, se non si puo pretendere di possedere la verita, tuttavia non si
puo non intendere di essere posseduti da essa, allorché ad essa totalmente ci
si affida e soltanto in essa totalmente si confida.

27. Sivedail paragrafo 11 della Seconda Riflessione.



448 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Nella misura in cui ci si perde nella verita, perché solo la verita ve-
ramente ¢, allora anche il togliersi del finito assume il suo autentico
significato.

Si parlera, pertanto, non piu dell’atto del togliersi, che presuppone
Iessere di cio che si toglie, ma dell’essere da sempre tolto del finito, ossia
del suo non essere mai stato veramente.

Se cisiintende porre dal punto di vista dell’assoluto, insomma, non si
puo non lasciar essere solo [assoluto stesso, poiché ogni altro da esso non
soltanto non ¢, ma, piu radicalmente, #o7 é mai stato, perché non ¢’¢ mai
stato un tempo per I'essere del finito (relativo).

14. Il vero come condizione trascendentale della ricerca

Solo distinguendo i livelli, si puo affermare che il vero autentico, che
¢ l’assoluto, ossia 'essere di Parmenide, emerge infinitamente oltre quel
vero che viene oggettivato e, quindi, determinato.

Se quest’ultimo puo venire disposto su di un livello, il Zvello dell’i-
nevitabile, proprio perché inevitabilmente determinato, di contro il vero
come assoluto viene disposto su di un livello, il livello del necessario, solo
perché si fa valere U'inevitabilita del dire di esso, ancorché esso sia inne-
gabilmente indicibile, perché infinitamente emergente oltre ogni dire e,
dunque, anche oltre ogni livello.

Con parole diverse: il vero, che coincide con I’assoluto, non ¢ “qual-
cosa che possa disporsi”; tuttavia, nel dichiarare il suo emergere innegabi-
le oltre il livello della sua oggettivazione, inevitabilmente si configurano
due distinti livelli.

Non si dovra mai dimenticare, pero, che cid accade unicamente per-
ché ci si colloca nell’'universo del discorso, che pretende di inglobare
anche cio6 che richiede come assoluto, dunque come emergente oltre sé
stesso in quanto discorso.

Va aggiunto che, se il fondamento fosse un elemento del sistema dei
determinati (il primo elemento dell’universo empirico-formale), non po-
trebbe valere come suo fondamento, giacché sarebbe il sistema a far essere
(a fondare) il proprio fondamento, inintelligibilmente.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 449

Non di meno, ¢ da ribadire questo punto, che ¢ essenziale per com-
prendere il senso della distinzione dei livelli: anche per dichiarare I’inog-
gettivabilita del vero, lo si deve in una qualche misura, inevitabilmente,
oggettivare (determinare), poiché solo per il fatto che si ha coscienza di
esso, di esso si puo parlare.

Il vero, pero, non ¢ #z “condizionato” e, quindi, non puo venire pen-
sato quale conseguenza del fatto che la coscienza lo pensa e ne parla, ma,
al contrario, non si pud non dire che la coscienza ne puo parlare proprio
perché esso é necessariamente (innegabilmente) ed é indipendentemente
dall’essere pensato e detto.

Non ¢, dunque, il sistema della sua manifestazione che lo legittima,
come pretenderebbe Hegel, ma ¢ il suo essere fondamento che lo rende
a sé legittimo e che consente di comprendere il motivo per il quale, no-
nostante la sua assolutezza, sembra che esso possa venire determinato ed
espresso mediante un sistema.

La determinazione/espressione del fondamento costituisce I’ inevita-
bile conseguenza del fatto che ci si colloca, cosi almeno sembra, in una
dimensione che ¢ a/tra dal vero ed ¢ proprio per questo che lo si cerca e si
opina di averlo trovato allorché lo si determina assumendolo come esizo
della ricerca, inteso come compimento fenomenologico.

In effetti, il vero non ¢ presente nella ricerca come una delle sue tappe,
nemmeno come [ultima.

Tuttavia, la ricerca non ¢ effettivamente altra dal vero, perché ¢ ne/
vero che si pone, dal momento che solo il vero, se ci si intende porre dalla
prospettiva dell’innegabile, risulta effettivamente essente, cosi che anche
la ricerca si ¢ originariamente compiuta in esso.

Di contro, se ci si pone dalla prospettiva dell’inevitabile, ancorché
ispirata dall’innegabile, si dira, allora, che il vero ¢ presente nella ricerca
come sua condizione trascendentale dal momento che la evoca e la orienta.

Non si tratta, dunque, di una presenza determinata, ravvisabile all’inter-
no della ricerca, ma, al contrario, ¢ la ricerca che intende porsi nel vero, ed
¢ proprio per tale 7agione che di esso puo avvertire la mancanza, la steresi.
Soltanto athdandosi ad esso, inoltre, la ricerca puo venire orientata e guidata.

Nella ricerca, si puo6 anche dire, il vero ¢ bensi presente, ma come as-
sente. Ci6 che ¢ presente nella ricerca ¢ precisamente I’ assenza del vero



450 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

stesso, la quale suscita (genera) la spinsa alla ricerca che al vero si volge
perché sul vero intende fondarsi.

Allorché Hegel afferma che il vero (assoluto) ¢ sia sostanza sia sogger-
to, egli da comunque per scontato che esso possa venire determinato.

Se non che, il livello della determinazione del vero (orizzontale) viene
sempre inverato dalla dimensione verticale che lo eleva trasformandolo:
il vero in quanto determinato, come ogni altra determinazione, ¢ il suo
trascendersi nel vero autentico, che ¢ assoluto, ’assoluto stesso.

Con ci6 intendiamo affermare che il vero non puo venire ridotto ad
alcuna delle figure (dei discorsi) che lo esprimono, proprio per il suo va-
lore, che lo porta oltre ogni figura, ma anche oltre I'insieme di tutte le
figure nonché di tutti i discorsi che vengono fatti su di esso.

Rimane acclarato, pertanto, che non ¢ riducibile nemmeno alla sinzesi
del processo e del suo risultato né alla sintesi del suo essere sostanza e,
insieme, soggetto. Le forme che lo identificano non risolvono, infatti, la
sua autentica identitd, che non ¢ determinata, ma assoluta.

Per comprendere questo punto, ci sembra particolarmente signifi-
cativa un’affermazione di Hyppolite, tratta da Genesi e struttura della
“Fenomenologia dello spirito” di Hegel. 1l passo ¢ il seguente: “Qui a no-
stro avviso per comprendere il testo hegeliano si deve gia ammettere che
il Tutto sia sempre immanente nello sviluppo della coscienza™®

Ebbene, in questo passo si distingue il “Tutto’, cioe il vero, il fonda-
mento, da quel vero che si esprime e si manifesta nel processo che carat-
terizza la coscienza.

Il vero come processo, insomma, ¢ solo la traduzione formale di quel
vero che oltrepassa la forma e, proprio per questo suo oltrepassare, costi-
tuisce il vero autentico, quel vero che ¢ “immanente” alla coscienza per-
ché funge e opera in essa (la condiziona), senza risolversi nelle forme in cui
essa si esprime determinatamente (senza venire condizionato).

Inoltre, il passo offre lo spunto per riflettere sul vero inteso come “tut-
to”. Cio che intendiamo sostenere ¢ che il “tutto” puo venire inteso sia
come intero, ¢ allora costituisce il fondamento autentico che — proprio

28. J.Hyppolite, Genése et structure de la P}Jenomenalagzedel Esprit” de Hegel, Copyright
by Aubier, Editions Montaigne, Paris 1946; trad. it. di G.A. De Toni, Genesi e struttura
de[la “Fenomenologia dello spirito” di Hegel, La Nuova Italia Editrice, Firenze 19772 p. 21.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 451

in quanto tale - non ¢ incrementabile e non ¢ determinabile, sia come 77-
sieme, cio¢ come un tutto-di-parti, cio¢ come un composto, e allora confi-
gura soltanto la zraduzione formale del vero, la quale — proprio in quanto
tale — ¢ determinabile e incrementabile, perché vincolata al processo della
coscienza e alle sue forme.

Lo stesso Chiereghin cosi si esprime a proposito dei momenti che co-
stituiscono le tappe della fenomenologia: “togliendo se stessi, i momenti
dissolvono il sapere apparente e consentono al sapere assoluto dello spiri-
to di congiungersi con le pure determinazioni logiche racchiuse nell’in-
dividualita singolarizzata delle figure fenomenologiche™.

I momenti, da un certo punto di vista, sono e, in quanto sono, costi-
tuiscono le figure della fenomenologia; da un altro punto di vista, invece,
dileguano, e questo loro dileguare consente, secondo Chiereghin che in-
terpreta Hegel, di passare dal livello della fenomenologia al livello della
logica, ossia al livello in cui i momenti fenomenologici s essenzializzano
nelle determinazioni logiche che sono sottese ad essi.

A nostro giudizio — e questo costituisce il nodo cruciale dell’inter-
pretazione della concezione hegeliana che noi proponiamo -, anche il
livello delle determinazioni logiche necessita di venire trasceso, proprio
in quanto formato da determinazioni, cosi che la fenomenologia della lo-
gica, che viene descritta nella Scienza della logica e che viene interpretata
come la manifestazione del Jogos, in effetti non pu6 non fondarsi sul Jogos
inteso come spirito assoluto e, quindi, come irriducibile sia ad una qualche
figura logica sia all’insieme delle figure, perché emergente al di la di esse.

Per riassumere il punto, riportiamo un passo molto significativo di
Valentini:

la vera scienza ¢ il sapere assoluto, che, a rigore, non ha figura, perché
¢ puro sapere come il pensiero di pensiero di Aristotele. Ed ¢ il punto
d’approdo della Fenomenologia e nello stesso tempo il suo superamen-
to. Ma qui ritorna 'bysteron proteron. Le esperienze descritte nella
Fenomenologia non sono sapere assoluto, ma tappe verso il sapere assolu-
to. Ma la descrizione di queste esperienze, il sapere della Fenomenologia,

29. F. Chiereghin, La “Fenomenologia dello spirito” di Hegel, La Nuova Italia Scientifica,
Roma 1994, p. 51.



452 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

¢ sapere assoluto. L'autore del giallo sa chi ¢ I'assassino e scrive il libro
secondo questo filo conduttore. Hegel sa che I’Assoluto ¢ presso di noi e
la stesura della Fenomenologia svolge e nello stesso tempo verifica questo
concetto®.

Ci domandiamo: che cosa intende Valentini con U'espressione “puro
sapere” o “pensiero di pensiero”?

Le esperienze descritte nella Fernomenologia non sono il sapere assolu-
to, ma “tappe verso il sapere assoluto”. Si potrebbe anche dire che I’ essere
dello spirito non ¢ la sua storia e che, se dal punto di vista dell"inevitabile
la storia ¢ essenziale all’essere, di contro, dal punto di vista dell innegabi-
le, Pessere emerge sulla storia e la toglie, giacché la fenomenologia si costi-
tuisce in forza di una molteplicita di figure che tendono all’unita e che
nell’unita si compiono, proprio perché nell unita si tolgono.

L’unitd, inoltre, ¢ Dessere del sapere che coincide con [essere sapere
dell’essere, il suo sapersi, ossia il sapere di essere sapere da parte dell’essere o
il sapere di essere da parte del sapere.

Le domande che, allora, rivolgiamo a Valentini sono le seguenti: al
sapere assoluto, dunque, si perviene? E inoltre: in quale senso il sapere
puo essere assoluto?

Per Valentini, ma — come abbiamo gid visto — anche per Hegel (per
lo meno nella maggioranza dei passi che egli dedica a questo aspetto), il
sapere assoluto ¢ il fondamento della fenomenologia, nel senso che esso ri-
conosce in quelle figure la propria espressione, cio¢ la storia che, guidata
dal sapere assoluto, al sapere assoluto intende pervenire, ma che, al tempo
stesso, dal sapere assoluto origina.

Il punto sul quale abbiamo a lungo insistito in queste nostre rifles-
sioni, e che i passi di Chiereghin e di Valentini richiamano, si riassume
in quest’altra domanda: se all’assoluto (al sapere assoluto) si perviene —
giacché costituisce la tappa finale della storia — ¢, inoltre, dell’assoluto si
da scienza, allora ['assoluto viene determinato?

30. FE Valentini, Introduzione alla Fenomenologia dello spirito di Hegel, La scuola di
Pitagora editrice, Napoli 2012, p. 23.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 453

15. Per concludere

Abbiamo affermato che, a nostro giudizio, determinare ['assoluto co-
stituisce [ autentica contraddizione.

Dobbiamo, tuttavia, riconoscere che molti pensatori e studiosi, in
particolare studiosi di Hegel o pensatori che da Hegel traggono ispira-
zione, come per esempio Severino, cadono in questa contraddizione.

La domanda che non possiamo non porci, pertanto, ¢ per quale ragio-
ne ci6 avvenga. A noi sembra che questo approdo sia frutto del timore
di finire in una concezione mistica, per la quale si tace proprio intorno a
cio che, invece, dovrebbe costituire il tema principale della trattazione
filosofica: il fondamento, appunto.

Le nostre riflessioni, per contrario, si propongono di mostrare che del
fondamento assoluto non si puo non intendere di parlare, anche se esso
non puo mai venire ridotto ad oggetto del discorso.

Il discorso, quindj, si volge al fondamento, ma, se effettivamente ispi-
rato dal fondamento medesimo, abbandona la prezesa di inglobarlo, in-
tendendo invece di essere illuminato e guidato da esso.

E in virti del fondamento, infatti, che si pud riconoscere I'insufhi-
cienza di ciascuna figura nonché di ciascun discorso. Ed ¢ precisamente
tale insufficienza che spinge ciascuna figura (discorso) a superarsi nella
successiva, onde pervenire all’ultima, che tutte dovrebbe compiere.

Ed ¢ ancora in virtl del fondamento che si puo riconoscere [insuffi-
cienza anche della figura finale del processo fenomenologico, inclusa la
fenomenologia del /ogos, proprio in quanto figura essa stessa.

L’unica interpretazione possibile della figura finale del processo o, che
¢ lo stesso, della conclusione del discorso, ci sembra la seguente: la figura
(il discorso) finale compie tutte le altre (conclude il dire) non in quanto
essa stessa ¢ una figura (un discorso), ma, al contrario, proprio perché,
valendo intenzionalmente (idealmente) come vera unita, essa viene bensi
detta “figura’, ma in effetti coincide con quell'atto che ¢ il venir meno a
s¢ di ogni figura.

Tale atto toglie, dunque, anche I'ultima delle figure (la conclusione
del discorso), precisamente in quanto mera figura (mero discorso), ma



454 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

toglie anche sé stesso in quanto atto, stante che anche I’atto mantiene una
determinatezza.

Nel “toglimento di ogni toglimento” si rivela il zon essere mai stato
di quel non-essere (di tutto cio che ¢ alzro dall’assoluto essere) di cui si
affermava il toglimento.

Se, non di meno, si continua a parlare, allora si continuano a porre de-
terminazioni e anche il non-essere diventa una determinazione, proprio
in quanto viene detto.

In prima istanza, pertanto, non si potra non dire che quelle deter-
minazioni, che sono state poste con il discorso (inclusa quella partico-
lare determinazione che ¢ il non-essere, in quanto detto) e che valgono
nell’'universo empirico-formale, ossia nell’ inevitabile, non possono non
toglicrsi e questo ¢ innegabi[e, cio¢ necessario.

In seconda istanza, non di meno, il necessario, cio¢ ['innegabile, non
puo non rivelarsi, al suo vertice, cio¢ nella sua essenza ultima che si eman-
cipa interamente da ogni condizionamento imposto dall’inevitabile,
come irriducibile anche alla formula che lo indica come la ragione del
togliersi dell’altro da esso, perché cio supporrebbe che questo altro sia,
prima di togliersi.

Il necessario, cioe I’innegabile, cioe¢ I’assoluto, si rivela come la ragione
del non essere mai stato dell’altro dall assoluto medesimo: anche questa,
non di meno, ¢ una formula, si che anche essa ¢ segnata da un /Zimite,
ancorché sia posta nell intenzione di trascendere il limite stesso, cercando
di adattare [espressione all’intenzione, per quanto si ¢ in grado di farlo.
Dunque, mai pienamente; mai veramente.

Solo il vero ¢ veramente: il falso ¢ stato da sempre falsificato dal vero
(si veda il paragrafo 8 della presente Riflessione nonché il paragrafo 3
della Prima Riflessione) e per questa ragione “falsificato” e “finito” sono
participi passati: qui la lingua accoglie Iistanza teoretica autentica, no-
nostante non sia in grado di riconoscerla.

Poiché si prende le mosse dall’inevitabile, tuttavia, si dovra considera-
re Uimprescindibilita dell assunto e non si potra non affermare la necessita
che [assunto si tolga.



OTTAVA RIFLESSIONE | Innegabile e inevitabile 455

Solo dopo avere chiarito il sezso di questo toglimento, si potra affer-
mare che anche questo toglimento, qualora ci si ponga dal punto di vista
dell’innegabile, viene colto come originariamente tolto.

Inoltre, ¢ da rilevare che, se s affermasse immediatamente che il finito
¢ da sempre tolto, allora ogni altro discorso diventerebbe pleonastico, se
non addirittura insensato.

Il discorso filosofico, pertanto, deve prendere le mosse dall’ inevitabile
per mostrarne I’inconsistenza; dunque, assumendolo come se una qual-
che consistenza 'avesse. E questo ¢ cio che i/ dire impone, cioe lo stato
di necessita imposto dall’inevitabile in cui si trova ogni ricercatore della
verita, il quale muove dall’assunto di essere a/tro da essa.

Solo dopo avere mostrato la ragione dell’inconsistenza dell inevitabile,
e dunque solo dopo avere svolto il “discorso filosofico” con adeguati ar-
gomenti, ispirati dall’innegabile, si potra pervenire ad affermare che tale
inconsistenza non decreta soltanto il togliersi dell’inevitabile, ma anche,
e pit radicalmente, il suo innegabile non essere mai stato.

Il cuore del discorso filosofico, pertanto, ¢ rappresentato dal ruolo che
Uinnegabile ha nell’universo dell’inevitabile, assumendo come punto di
movenza I'inevitabile nonché la funzione che viene svolta dall’innegabi-
le, la quale, proprio in quanto funzione, esprime I’innegabile pensato a
muovere dall’inevitabile: il valore pensato in riferimento al suo altro.

Sidird, allora, che il riconoscimento dell’ insufficienza delle figure (di-
scorsi) ¢ la coscienza stessa del limite del finito che puo porsi solo in virtl
dell’infinito, cioe dell’assoluto, cosi che tale coscienza non potra venire
interpretata come una mera figura, ancorché ne assuma la forma nel ve-
nire detta.

La coscienza del limite del finito é tutt 'uno con il togliersi del finito stesso
e, se viene espressa mediante un asserto, ci6 indica che il linguaggio (di-
scorso) risulta inevitabilmente intrascendibile, nonostante sia innegabil-
mente il suo stesso trascendersi nell’ intenzione di un fondamento autenti-
co, cio¢ di un fondamento che emerga oltre il linguaggio per valere come
la realta stessa (I'unica che valga veramente la pena “riferire” mediante il
linguaggio, ma che non puo “venire riferita” veramente).



456 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Cid che di vero c’¢ nelle figure (nelle determinazioni, nei discorsi) ¢
Uintentio veritatis, ossial’ intenzione di non mantenere |’ alterita dal vero,
ma di togliersi in esso.

L’intenzione, insomma, ¢ tale perché in-tende, ossia tende all assoluto
¢ intende togliersi in esso per essere uno con esso. Solo questo toglimento
restituisce I’intenzione alla sua natura autentica, dunque la realizza nel
SuO vero essere.

Di contro, ogni forma (ogni determinazione), inclusa la forma del sape-
re — assunta, proprio in quanto forma, nel senso di un sapere che sia ancora
altro dal saputo —, che venga riferita all’assoluto, cio¢ che assuma I’assoluto
come proprio oggetto, non puo non valere come la pretesa di determinarlo,
dunque come la pretesa di negarne I'assolutezza, nonché come la pretesa di
riproporre il sapere nella forma della dualita di sapere e saputo.

La dualitd non pud non (innegabilmente) togliersi, affinché il sapere
sia vero sapere (e non permanga distinto dal saputo): precisamente per
questa ragione, il sapersi dell’assoluto non va interpretato come un “sape-
re s¢”, che riproporrebbe la dualita e la pretesa di determinare I’assoluto,
ma come la trasparenza dell’assoluto a sé stesso.

Tale trasparenza ¢ volta ad indicare che nell’assoluto, e solo in esso, si
realizza sia I’ autentica unita del sapere, che ¢ tutt’uno con il negarsi della
pretesa di disgiungere il sapere da sé medesimo, sia I’ autentica unita di
sapere ed essere.

L’uno, che ¢ assoluto, costituisce 'unica vera realta, la quale puo solo
venire intenzionata e mai afferrata.



BIBLIOGRAFIA

Agostino, Confessiones; ed. it. a cura di C. Carena e M. Pellegrino, Le confessioni,
Citta Nuova Editrice, Roma 1965.

Agostino, De Trinitate; trad. it. di G. Beschin, La Trinita, Cittd Nuova Editrice,
Roma 1973.

Agostino, De Correptione et Gratia; in Tutte le Opere, introd. e note di A. Trape,
trad. it. di M. Palmieri, LZa Correzione e la Grazia, NBA, Citta Nuova Editrice,
Roma 1987, pp. CCIII-456.

Aristotele, Protrepticus; trad. it. di E. Berti (a cura di), Esortazione alla filosofia
(Protreptico), R.A.D.A.R. Edizioni, Padova 1967.

Aristotele, Metaphysica; trad. it. di G. Reale, Metafisica, Rusconi, Milano 1978.

Aristotele, Metaphysica; trad. it. di G. Reale, Introduzione, traduzione e commenta-
rio della “Metafisica” di Aristotele, Bompiani, Milano 2009

Bacchin, G.R., Intero metafisico e problematicita pura, in «Rivista di Filosofia Ne-
o-Scolastica», LVII, 2-3, 1965, pp. 305-321.

Id., A proposito di metafisici “classici’, “neoclassici’y e di “veteroparmenidei”. Risposta
ad un critico, in «Giornale di Metafisica», VI, 1984, pp. 411-430.

Bernardo da Chiaravalle, Liber de diligendo Deo; trad. it. di E. Paratore, I/ dovere di
amare Dio, Paoline Editoriale Libri, Cinisello Balsamo (Mi) 2014.

Bernardo da Chiaravalle, Sermones de diversis; trad. it. di D. Pezzini, Sermoni di-
versi e vari, Citta Nuova Editrice, Roma 2008.

cuM SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1



458 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Berti, E., A proposito di identita e differenza (Risposta a Fabrizio Turoldo), in «Rivi-
sta di Filosofia Neo-Scolastica», LXXXIX, 2-3, 1997, pp. 355-361.

Bontadini, G., Saggio di una metafisica dell’esperienza, Vita e Pensiero, Milano
1938 (riedito con “Introduzione” di V. Melchiorre, Vita e Pensiero, Milano
1995).

Id., Sulla prova dialettica della dimostrazione di Dio, in 1d., Metafisica e deellenizza-
zione, Vita e Pensiero, Milano 1975 (riedito con “Introduzione” di A. Ghisal-
berti, Vita e Pensiero, Milano 1996).

Id., Intorno al concetto di essere I11, in 1d., Appunti di filosofia, Vita e Pensiero, Mi-
lano 1996, pp. 26-29.

Id., Risposta a Pietro Faggiotto e ad altri amici, in «Rivista di Filosofia Neo-Scola-
stica», LXXIV, 1, 1982, pp. 115-125.

Bradley, EH., Appearance and Reality. A Metaphysical Essay, 2* edizione riveduta
(con l'aggiunta di un’Appendice), S. Sonnenschein, London 1897; trad. it. di
D. Sacchi, Apparenza e realta, Rusconi, Milano 1984.

Carabellese, P., La critica del concreto, saggio introduttivo di F. Valori, Morlac-
chi Editore, Perugia 2022* (si tratta della riproposizione della terza edizione

dell’opera, che ¢ del 1948).

Carnap, P.R., Der Logische Aufbau der Welt, Weltkreis, Berlin 1928; ed. it. a cura di
E. Severino, La costruzione logica del mondo, Fabbri, Milano 1966.

Cassirer, E., Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen iiber die Grun-
dfragen der Erkenntniskritik, B. Cassirer Verlag, Berlin 1910; trad. it. di E. Ar-
naud, Sostanza ¢ funzione. Ricerche sui problemi fondamentali della critica della
conoscenza, La Nuova Italia, Firenze 1999.

Chiereghin, E, La “Fenomenologia dello spirito” di Hegel, La Nuova Italia Scienti-
fica, Roma 1994.

Comte, A., Cours de philosophie positive, Rouen first, then Bachelier (6 vols.), Paris
1830-1842; trad. it. di F. Ferrarotti, Corso di filosofia positiva, UTET, Torino 1967.



Bibliografia 459

Dal Pra, M., Presentazione a J. Dewey, A.F. Bentley, Conoscenza e transazione, ci-
tato sotto.

Della Volpe, G., Hegel romantico e mistico, Le Monnier, Firenze 1929.

De Negri, E., Interpretazioni di Hegel, Sansoni, Firenze 1973,

Dewey, J., Bentley, A.E., Knowing and the know, The Beacon Press, Boston (Mass.)
1946; trad. it. di E. Mistretta, Conoscenza e transazione, La Nuova Italia, Firen-

ze 1974.

Duns Scoto, Opus Oxoniense; in Opera omnia, ed. Commissione scotistica diretta

da C. Balig, Typis Vaticanis, Citta del Vaticano 1950.

Faggiotto, P., Per una metafisica dell esperienza integrale, Maggioli Editore, Rimini
1982.

Fraassen (van), B.C., The Scientific Image, Oxford University Press, Oxford 1980;
trad. it. di R. Festa, Limmagine scientifica, Clueb, Bologna 1985.

Galimberti, U,, Traduzione, introduzione e note a M. Heidegger, Sull essenza della
veritd, citato sotto.

Gentile, G., Sistema di logica come teoria del conoscere (1917-1923), in Opere com-
plete, Sansoni, Firenze 1940-1942.

Gentile, M., Filosofia e Umanesimo, La Scuola, Brescia, 1948.

Hartmann, N., Zur Grundlegung der Ontologie, W. De Gruyter & Co, Berlin
1935; trad. it. di F. Barone, La Fondazione dell’Ontologia, Fratelli Fabbri, Mi-
lano 1963.

Hegel, GW.E, Hegels theologische Jugendschriften, hrsg. H. Nohl, Mohr Verlag,
Tubingen 1907; trad. it. di N. Vaccaro ed E. Mirri, Seritti teologici giovanili,
Guida, Napoli 1972.

Id., Die Phinomenologie des Geistes (1807), in Simtliche Werke, dritte Auflage der
Jubiliumsausgabe, Bd. 2, hrsg. von H. Glockner, Frommann-Holzboog, Stut-



460 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

tgart-Bad Cannstatt 1964; trad. it. di E. De Negri, Fenomenologia dello spirito,
La Nuova Italia, Firenze 1976, sec. rist. della sec. ediz. [1960].

Id., Die Phinomenologie des Geistes (1807); trad. it. di V. Cicero, Fenomenologia
dello spirito, Rusconi, Milano 1995.

Id., Die Phinomenologic des Geistes (1807); trad. it. a cura di G. Garelli, Fenomeno-
logia dello spirito, Piccola Biblioteca Einaudi, Torino 2008.

Id., Wissenschaft der Logik (1812-1816), in Simtliche Werke, dritte Auflage der
Jubiliumsausgabe, Bd. 4 ¢ 5, hrsg. von H. Glockner, Frommann-Holzboog,
Stuttgart-Bad Cannstatt 1964-1965; trad. it di A. Moni, (rev. ¢ introd. di C.
Cesa), Scienza della logica, Laterza, Roma-Bari 1974°.

Id., Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830), in
Sdmtliche Werke, dritte Auflage der Jubiliaumsausgabe, Bd. 6, hrsg. von H.
Glockner, Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1968; trad. it. di V.
Verra, Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, Parte Prima, La scienza
della logica, UTET, Torino 1981.

Id., Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften im Grundyisse (1830); trad. it.
di B. Croce ¢ introd. di C. Cesa, Enciclopedia delle scienze filosofiche in compen-
dio, Laterza, Roma-Bari 1978%.

Heidegger, M., Sein und Zeit, Erste Hilfte, Sechste unverinderte Auflage, Neoma-
rius Verlag, Tubingen 1949; trad. it. di P. Chiodi, Essere e tempo, Fratelli Bocca,
Milano-Roma 1953.

Heidegger, M., Kant und das Problem der Metaphysik, V. Klostermann, Frankfurt
am Main 1973; trad. it. dii M.E. Reina, riv. da V. Verra, Kant ¢ il problema della
memﬁsim, Laterza, Roma-Bari 1981.

Heidegger, M., Der Spruch des Anaximander, in M. Heidegger, Gesamtausgabe. 1.
Abteilung: Verdffentliche Schriften 1914-1970, Band 5: Holzwege, V. Kloster-
mann, Frankfurt a. M. 1977; trad. it. di P. Chiodi, I/ detto di Anassimandro, in
M. Heidegger, Sentieri interrotti, La Nuova Italia, Firenze 1968, pp. 299-348.



Bibliografia 461

Heidegger, M., Vorn Wesen der Wabrheit. Zu Platons Hohlengleichnis und Thedtet,
in M. Heidegger, Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944, Band
34, V. Klostermann, Frankfurt a. M. 1988; trad. it a cura di U. Galimberti,
Sull’essenza della verita, La Scuola, Brescia 1977.

Heisenberg, W.K., Die physikalischen Prinzipien der Quantentheorie (Vorlesungen
in Chicago, 1929), Hirzel, Stuttgart 1958; trad. it. di M. Ageno, I principi fisici
della teoria dei quanti, Boringhieri, Torino 1963.

Hempel, C.G., Philosophy of Natural Science, Prentice-Hall, Englewood Cliffs, N.J.
1966; trad. it. di A. Berra, Filosofia delle scienze naturali, il Mulino, Bologna
1968.

Hyppolite, J., Genése et structure de la “Phénoménologie de I’Esprit” de Hegel,
Copyright by Aubier, Editions Montaigne, Paris 1946; trad. it. di G.A. De
Toni, Genesi e struttura della “Fenomenologia dello spirito” di Hegel, La Nuova
Italia Editrice, Firenze 19772

Jaspers, K., Chiffren der Transzendenz, R. Piper & Co. Verlag, Miinchen 1970;
trad. it. di G. Penzo, Cifre della trascendenza, Marietti, Genova 1990.

Kant, L, Kritik der reinen Vernunft (1781-1787), in Gesammelte Schriften, hrsg. V.
der Kéniglich Preufische Akademie der Wissenschaften, Reimer-de Gruyter,
Berlin 1910-1917; trad it. di G. Gentile e G. Lombardo-Radice, Critica della
ragion pura, Laterza, Roma-Bari 19777,

Mach, E., Erkenntnis und Irrtum. Skizzen zur Psychologie der Forschung, J.A. Bar-
th, Leipzig 1905; trad. it. di P. Parrini, Conoscenza ed errore. Abbozzi per una
psicologia della ricerca, Einaudi, Torino 1982.

Melchiorre, V., Corpo e persona, Marietti, Genova 1987.
Moltmann, J., Trinitit und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, C. Kaiser, Miinchen
1980; trad. it. di D. Pezzetta, Triniti e Regno di Dio. La dottrina su Dio, Que-

riniana, Brescia 1983.

Moore, G.E., The Refutation of Idealism, in «Mind>, 48, 12, 1903, pp. 433-453.



462 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Morin, E., Introduction a la pensée complexe. Ed. Du Seuil, Paris 1990; trad. it. di M.
Corbani, Introduzione al pensiero complesso, Sperling & Kupfer, Milano 1993.

Pagani, P., Lessere é persona. Riflessioni su ontologia e antropologia filosofica in Gu-
stavo Bontadini, Orthotes, Napoli-Salerno 2016.

Parmenide, Poema sulla natura; trad. it. di G. Reale, introd. e comm. di L. Ruggiu,
Bompiani, Milano 2010%

Parmenide, Sulla natura; in G. Reale (a cura di), I Presocratici, Bompiani, Milano
20152

Pascal, B., Pensée, Guillaume Desprez, Paris 1760; trad. it. di P. Serini, Pensieri,
Mondadori, Milano 19802

Pasquinelli, A. (a cura di), I/ neoempirismo, UTET, Torino 1969.

Peroli, E., Dio, nomo e mondo. La tradizione etico-metafisica del Platonismo, Vita e
Pensiero, Milano 2003.

Platone, Theaetetus; in Opere complete, Vol. 11, trad. it. di M. Valgimigli, Teeteto,
Laterza, Roma-Bari 1975 pp. 81-179.

Platone, Parmenides; in Opere Complete, Vol. 111, trad. it. di A. Zadro, Parmenide,
Laterza, Roma-Bari 1976°, pp. 9-67.

Popper, K.R., Conjectures and Refutations. The growth of scientific knowledge, Rout-
ledge and Kegan Paul, London 1962 e Basic Books, New York 1962; trad. it. di
G. Pancaldi, Congetture e confutazioni. Lo sviluppo della conoscenza scientifica,
il Mulino, Bologna 1972.

Quine, WV.O., From a Logical Point of View, Harvard University Press, Cambri-
dge (Mass.) 1953; trad. it. di E. Mistretta, I/ problema del significato, Ubaldini,
Roma 1966.

Reale, G., Introduzione, traduzione e commentario della “Metafisica” di Aristotele,
Bompiani, Milano 2009~



Bibliografia 463
Reale, G. (a cura di), I Presocratici, Bompiani, Milano 2015%

Reichenbach, H., Kausalitit und Wahrscheinlichkeit, in «Erkenntnis», 1 (2-4),
1930, pp. 158-188; trad. it. Causalita e probabilita, in A. Pasquinelli (a cura di),
1l neoempirismo, UTET, Torino 1969.

Russell, B.AW., Logic and Knowledge. Essays 1901-1950, The Macmillan Com-
pany, New York 1956; trad. it. di L. Pavolini, Logica e conoscenza, Longanesi,
Milano 1961.

Id., The Principles of Mathematics, Cambridge University Press, Cambridge 1903;
trad. it. di E. Carone ¢ M. Destro, I principi della matematica, Newton Comp-
ton Italiana, Roma 1971.

Russell, B.AW., Whitehead, A.N., Principia Mathematica, 3 voll., Cambridge
University Press, Cambridge 1910; trad. it. a cura di L. Geymonat, Principia

Mathematica, Longanesi, Milano 1963.

Saccardi, F., Metafisica e parmenidismo. Il contributo della filosofia neoclassica, Or-
thotes, Napoli-Salerno 2016, pp. 95-143.

Salmon, W.C., Four Decades of Scientific Explanation, University of Minnesota,
Minneapolis 1989-1990; trad. it. di M.C. Di Maio, Quarant anni di spiegazio-
ne scientifica. Scienza ¢ filosofia 1948-1987, Franco Muzzio, Padova 1992.
Scilironi, C., San Paolo filosofo, Queriniana, Brescia 2022.

Severino, E., Traduzione, introduzione e commento ad Aristotele, I principi del dive-
nire. Libro primo della Fisica, La Scuola, Brescia 1973.

Id., Ritornare a Parmenide, in 1d., Essenza del nichilismo, Paideia Editrice, Brescia

1972, pp. 13-66.
Id., La struttura originaria, Adelphi, Milano 198 1%

Id., Fondamento della contraddizione, Adelphi, Milano 2005.



464 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Spinoza, B., Tutte le opere, a curadi A. Sangiacomo, Bompiani, Milano 2010-2011.

Stella, A., I/ concetto di “relazione” nella “Scienza della logica” di Hegel, Guerini
Studio, Milano 1994.

Id., La relazione e il valore, Guerini Scientifica, Milano 1995.

Id., I/ concetto di “velazione” nell opera di Severino. A partire da “La struttura origi-
naria”, Guerini e Associati, Milano 2018.

Id., “Metafisica originaria” in Severino. Precisazioni preliminari e approfondimenti
tematici, Guerini e Associati, Milano 2019.

Id., Sul riduzionismo. Dal riduzionismo teoretico al riduzionismo teorico, Aracne,
Canterano (RM) 2020.

Id., La Prefazione alla Fenomenologia dello spirito di Hegel. Interpretazioni criti-
che e approfondimenti teoretici, Aracne, Roma 2021.

Id., Analitica e dialettica del Protreptico, in «Rivista di Teoretica», I, 1, 1985, pp.
43-80.

Id., Contraddizione e contraddirsi in Severino: alcune riflessioni critiche, in «Rivista

di Filosofia Neo-Scolastica», CVI, 1, 2014, pp. 41-70.

Id., Struttura originaria in Severino e mediazione in Hegel: una riflessione sul con-
cetto di relazione, in «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», CVI, 4, 2014, pp.
751-782.

Id., I/ concetto di relazione: costrutto o atto?, in «Giornale di Metafisica», NS,
XXXV, 1, 2014, pp. 259-273.

Id., Modello riduzionistico o modello sistemico? Spunti per una riflessione, in «Epi-

stemologia», XXXVIIL 1, 2015, pp. 81-98.

Id., Innegabile e inevitabile. Genesi e valore ermeneutico di una distinzione intrinse-
camente teoretica, in «Verifiche», 44, 1-4, 2015, pp. 47-70.



Bibliografia 465

Id., Incontraddittorio e principio di non contraddizione. Una distinzione teoreticamen-
te necessaria, in «Giornale di Metafisica», NS, XXXVIII, 1,2016, pp. 318-339.

Id., I/ concetto di Dio nell’Einleitung all’Enciclopedia delle scienze filosofiche di
Hegel, in «Cum-Scientia. Per I'unita nel dialogo», 11, 4, 2020, pp. 79-101;
DOI: 10.4399/97888255388235.

Id., 1/ pensiero del pensiero, in «Cum-Scientia. Per I'unita nel dialogo», III, 6,

2021, pp. 77-85; DOI: 10.53136/97912599457783.

Id., L’unita che immane all esperienza. I tre livelli che strutturano Uesperienza e ['u-
nita che la fonda, in «Cum-Scientia. Unita nel dialogo>, IV, 8, 2022, pp. 53-
67; DOI: 10.57610/cs.v4i8.173.

Stella, A., Tanulardo, G., Le premesse concettuali de La struttura originaria di Ema-
nuele Severino, in «Divus Thomas», 120, 3,2017, pp. 182-210.

Stella, A., Tanulardo, G., La relazione come fondamento nella lettura di Anassiman-
dro offerta da Heidegger e da Severino, in «La Filosofia Futura», 8, 2017, pp.
85-97.

Stella, A., Tanulardo, G., Metaphysical Realism and Objectivity: Some Theoretical
Reflections, in «Philosophia», XLVI, 4, 2018, pp. 1001-1021; DOI: 10.1007/
s11406-018-9951-3.

Stella, A., Ianulardo, G., Plato and Parmenides’ Parricide. Some Theoretical
Reflections, in A. Zabalza et C. Grard (sous la direction), Mélanges en [’hon-
neur du Professeur Jean-Marc Trigeand, Editions Biére, Bordeaux, 2020, pp.
143-153.

Stella, A., Ianulardo, G., Reciprocal determination and the unity of distinct deter-
minations in The Primal Structure of Emanuele Severino, in «Eternity & Con-
tradiction. Journal of Fundamental Ontology», 2, 3, 2020, pp. 52-70; DOI:
10.7346/e&c-032020-05.

Stella, A., Cantalupi, T., Tanulardo, G., The Concept of Relation and the Explana-
tion of the Phenomenon of Entanglement, in «Philosophical Investigations>,
45, 4,2022, pp. 430-452; DOL: 10.1111/phin.12344.


https://doi.org/10.1111/phin.12344

466 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Valentini, E., Introduzione alla Fenomenologia dello spirito di Hegel, La scuola di
Pitagora editrice, Napoli 2012.

Vigna, C., Sulla semantizzazione dell essere. L'eredita speculativa di Gustavo Bonta-
dini, in Id. (a cura di), Bontadini e la metafisica, Vita e Pensiero, Milano 2008,
pp- 41-57.

Id., Sulla semantizzazione dell’essere, in 1d., I frammento e intero. Indagini sul
senso dell’essere e sulla stabilita del sapere, Vita e Pensiero, Milano 2000, pp.
119-134.

Visalberghi, A., I/ concetto di “transazione”, in F. Rossi-Landi (sotto la direzione
di), I pensiero americano contemporaneo, Edizioni di Comunitd, Milano 1958.

Wittgenstein, L., Tractatus logico-philosophicus, Paul Kegan, Trench, Trubner and
Co., London 1922; ed. it. a cura di A.G. Conte, Tractatus logico-philosophicus e
Quaderni 1914 -1916, Einaudi, Torino 1968.

Zeilinger, A., Einsteins Schleier. Die neue Welt der Quantenphysik, Verlag C.H.
Beck oHG, Miinchen 2003; trad. it. di L. Lilli, I/ velo di Einstein. Il nuovo mon-
do della fisica quantistica, Einaudi, Torino 2005 e 2006.



CUM-SCIENTIA [ Gollana di filosofia teoretica

In queste Riflessioni si ricorda che la filosofia non soltanto ¢ ricerca della
verita assoluta, ma ¢ ricerca che si compie in virtti della verita assoluta
medesima. Le verita relative, vincolate ad assunti, appartengono alla con-
siderazione che privilegia I'universo empirico-formale, il quale si configu-
ra come un insieme di determinazioni. Queste ultime, poiché sono insuf-
ficienti a sé stesse, rinviano oltre di sé e, per questo loro essere rinviando,
possono venire considerate come dei segni, dei quali la verita assoluta
costituisce I'unico, autentico significato. In questo senso, la verita assoluta
vale come il fondamento dell'universo delle determinazioni precisamente
per la ragione che emerge infinitamente oltre di esso, consentendo cosi di
rilevarne il /imite. Ne consegue che determinare il fondamento assoluto
non soltanto comporta la negazione della sua assolutezza, ma anche il
farlo ricadere in quell’ordine finito che invece esso trascende.

Arpo SteLLA laureato in Medicina e in Filosofia, nonché perfezionato
in Filosofia, ¢ stato vicedirettore del Centro di Ricerche teoretiche dell'U-
niversita degli Studi di Padova, diretto dal Professore G.R. Bacchin, e ha
conseguito ['abilitazione a professore ordinario di Filosofia teoretica. Ha
insegnato presso I'Universita degli Studi di Urbino “Carlo Bo” e attual-
mente insegna presso entrambi gli Atenei di Perugia. Dirige la Rivista
«Cum-Scientia. Unita nel dialogo» e ha pubblicato diciotto monografie
e circa duecento articoli su prestigiose Riviste nazionali e internazionali.

ISBN: 9788893924627
DOI: 10.57610/CS1VOLI

www.morlacchilibri.com



	_Hlk120986192
	_Hlk111534704
	_Hlk111560678
	_Hlk39764510
	_Hlk39827958
	_Hlk39827983
	_Hlk118095366
	_Hlk117952187
	_Hlk112568292
	_Hlk121554512
	_Hlk129768414
	_Hlk117500805
	_Hlk112998294
	_Hlk117841470
	_Hlk127862365
	_Hlk127866031
	_Hlk126223760
	_Hlk54425418
	_Hlk118446861
	_Hlk118794130
	_Hlk118879495
	_Hlk126336279
	_Hlk122444348
	_Hlk122444545
	_Hlk55569412
	_Hlk125096277
	_Hlk54124103
	_Hlk66436727
	_Hlk122433103
	_Hlk122467408
	_Hlk126655807
	_Hlk128403486
	_Hlk50027035
	_Hlk64617873
	_Hlk48207552
	_Hlk49785029
	_Hlk54425418
	_Hlk54122645
	_Hlk63868978
	_Hlk114298955
	_Hlk128404879
	_Hlk112568292
	_Hlk130649245
	_Hlk126918589



