
CUM-SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica

Morlacchi Editore U.P.

CUM-SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica

Aldo Stella

Riflessioni teoretiche

Aldo Stella	
Riflessioni teoretiche	

M
orlacchi Editore U

.P.

In queste Riflessioni si ricorda che la filosofia non soltanto è ricerca 
della verità assoluta, ma è ricerca che si compie in virtù della verità as-

soluta medesima. Le verità relative, vincolate ad assunti, appartengono 
alla considerazione che privilegia l’universo empirico-formale, il quale 
si configura come un insieme di determinazioni. Queste ultime, poiché 
sono insufficienti a sé stesse, rinviano oltre di sé e, per questo loro essere 
rinviando, possono venire considerate come dei segni, dei quali la verità 
assoluta costituisce l’unico, autentico significato. In questo senso, la ve-
rità assoluta vale come il fondamento dell’universo delle determinazio-
ni precisamente per la ragione che emerge infinitamente oltre di esso, 
consentendo così di rilevarne il limite. Ne consegue che determinare 
il fondamento assoluto non soltanto comporta la negazione della sua 
assolutezza, ma anche il farlo ricadere in quell’ordine finito che invece 
esso trascende.

Aldo Stella laureato in Medicina e in 
Filosofia, nonché perfezionato in Filosofia, 
è stato vicedirettore del Centro di Ricerche 
teoretiche dell’Università degli Studi di Pa-
dova, diretto dal Professore G.R. Bacchin, 
e ha conseguito l’abilitazione a professore 
ordinario di Filosofia teoretica. Ha insegna-
to presso l’Università degli Studi di Urbino 
“Carlo Bo” e attualmente insegna presso 
entrambi gli Atenei di Perugia. Dirige la 
Rivista «Cum-Scientia. Unità nel dialogo» 
e ha pubblicato diciotto monografie e circa 
duecento articoli su prestigiose Riviste na-
zionali e internazionali. 

www.morlacchilibri.com | 25,00 euro

ISBN / EAN

9 788893 924627

ISBN 978-88-9392-462-7



CUM-SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica

1.

Morlacchi Editore U.P.



La Collana della Rivista «Cum-Scientia» propone Monografie e Quader-
ni. Le Monografie ospitano lavori che approfondiscono e sviluppano temi 
di rilevanza squisitamente teoretica. Tali temi muovono bensì da punti di 
vista diversi, onde allargare gli orizzonti filosofici, senza tuttavia smarrire il 
senso e il valore di quella intenzione di verità che costituisce l’essenza stessa 
della coscienza e della ricerca che in virtù di essa si esprime. I Quaderni, 
invece, ospitano lavori che riflettono criticamente su di uno specifico tema 
oppure su di una specifica Opera e sono volti a delineare un confronto tra 
la concezione filosofica espressa dalla Rivista e altre concezioni filosofiche. I 
contributi che verranno inviati saranno sottoposti a doppio referaggio ano-
nimo garantito da studiosi che, pur riconoscendo nella teoresi la comune 
matrice, non appartengono ad un’unica scuola di pensiero, ma si aprono 
a prospettive filosofiche di vario orientamento. In tal modo, la Collana si 
propone come punto di incontro e di approfondimento di molteplici visio-
ni filosofiche, cioè come un’autentica agorà di confronto e dialogo, affinché 
possa emergere il senso di unità che pervade la ricerca.

Direttore

Aldo Stella

Comitato Scientifico

Andreas Arndt (Humboldt-Universität Berlin); Francesco Bellino (Università di 
Bari); Stephen Brock (PUSC Pontificia Università Santa Croce); Mattia Cardenas 
(Università Ca’ Foscari, Venezia); Ricardo F. Crespo (IAE Business School Buenos 
Aires); Paul Gilbert (PUG Pontificia Università Gregoriana); John Maloney 
(University of Exeter UK); Massimiliano Marianelli (Università di Perugia); 
Roberto Perini (Università di Perugia); Carlo Scilironi (Università di Padova); 
Davide Spanio (Università Ca’ Foscari, Venezia); Jean-Marc Trigeaud (Université 
de Bordeaux); Carmelo Vigna (Università di Venezia)

I volumi sono sottoposti a peer review.



Aldo Stella

Riflessioni teoretiche

Morlacchi Editore U.P.



Prima edizione: 2023

ISBN/EAN (print): 978-88-9392-462-7
DOI: 10.57610/CS1VOL1

The online digital edition is published in Open Access on series.morlacchilibri.com
Content license: except where otherwise noted, the present work is released under Cre-
ative Commons Attribution 4.0 International license (CC BY 4.0: http://creativecom-
mons.org/licenses/by/4.0/legalcode). This license allows you to share any part of the 
work by any means and format, modify it for any purpose, including commercial, as 
long as appropriate credit is given to the author, any changes made to the work are in-
dicated and a URL link is provided to the license.

© 2023 Author
Published by Morlacchi Editore
P.zza Morlacchi, 7/9, 06123 Perugia, Italy
www.morlacchilibri.com

Finito di stampare nel mese di ottobre 2023 presso la tipografia Logo srl, Borgoricco (PD).

http://creativecom-mons.org/licenses/by/4.0/legalcode
http://creativecom-mons.org/licenses/by/4.0/legalcode
http://creativecom-mons.org/licenses/by/4.0/legalcode
http://www.morlacchilibri.com


indice

Introduzione	 9

Prima Riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 13

1. Definizione preliminare di “verità”	 13
2. Dalla verità determinata alla verità autentica	 16
3. L’assolutezza della verità	 19
4. Verità e relazione	 24
5. Valore e funzione dell’assoluto	 33
6. L’insemantizzabilità dell’assoluto	 38
7. Funzione e intenzione	 40

Seconda Riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 45

1. Verità e fondamento	 45
2. Legittimità e verità	 48
3. Separati e distinti	 52
4. Coessenzialità e unità	 55
5. L’uno come condizione di intelligibilità dei molti	 58
6. Verità, coscienza e auto-coscienza	 67
7. Il pensiero del pensiero	 70
8. La concezione funzionalista e il suo limite	 71
9. La concretezza dell’originario ( fondamento)	 81
10. L’assoluto, Dio e il mondo	 85
11. L’unità e la prospettiva da cui viene colta	 106
12. Il sapere come verità	 115

Terza Riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 119

1. La “non-verità” come “verità relativa”	 119
2. Verità assoluta e verità relativa	 120
3. Verità relativa come “corrispondenza”	 126
4. Le “due” verità	 130
5. La verità determinata	 141
6. Fondamento e dimostrazione (legittimazione)	 144



Quarta Riflessione | Realtà e relazione	 163

1. Atto e costrutto	 163
2. La relazione come costrutto	 167
3. La presunta originarietà della relazione	 173
4. La relazione e la realtà	 176
5. La stratificazione dell’esperienza e il primo livello	 181
6. Il secondo livello	 183
7. Il terzo livello	 191

Quinta Riflessione | Il concetto di relazione	 201

1. Considerazioni preliminari	 201
2. Il concetto di relazione	 203
3. Il costrutto relazionale e la necessità di rendere dinamico tale status	 207
4. Ripresa tematica: aspetto sensibile e aspetto concettuale dell’esperienza	 209
5. Valore intrinseco della relazione	 236
6. Il terzo livello: la relazione come atto	 242
7. Per concludere	 259

Sesta Riflessione | Lo spirito	 263

1. Per introdurre	 263
2. Lo spirito come intentio veritatis	 268
3. Intenzione, sapere, verità	 274
4. Il sapersi del sapere come sapersi dell’assoluto	 278
5. Intenzione e relazione	 285
6. L’alternativa e l’enunciato	 292
7. Intenzione e dialogo	 298
8. Verità e dialogo	 302

Settima Riflessione | La funzione discorsiva	 309

1. Introduzione	 309
2. Il discorso e la cosa	 311
3. L’universo empirico-formale	 319
4. Il riportare la realtà al discorso	 322
5. Funzione e valore	 355
6. L’insemantizzabilità del valore (verità)	 357
7. Il significato	 360
8. Valore e funzione del significato	 365



9. Relazione come intentio realitatis (veritatis)	 370
10. La dialettica di certezza-verità e l’enunciato	 378

Ottava Riflessione | Innegabile e inevitabile	 387

1. Introduzione	 387
2. Fatto e ragione	 389
3. Il tema del principio nella filosofia presocratica	 394
4. L’essere di Parmenide	 398
5. Negazione formale e negazione trascendentale	 401
6. Innegabile e inevitabile	 405
7. Innegabile e inevitabile in Hegel	 410
8. La contraddizione in Hegel	 413
9. Relazione e contraddizione	 418
10. Relazione estrinseca e sintesi immanente	 422
11. Il vero dal punto di vista dell’inevitabile e dal punto di vista dell’innegabile	 432
12. L’emergere dell’innegabile	 438
13. Il senso dell’espressione “punto di vista dell’innegabile”	 441
14. Il vero come condizione trascendentale della ricerca	 448
15. Per concludere	 453

Bibliografia	 457



cum scientia | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1

Introduzione

In questo scritto, proponiamo alcune riflessioni su temi che giudichia-
mo teoreticamente molto rilevanti. L’obiettivo è quello di illustrare, 

con una certa sistematicità, la prospettiva filosofica che abbiamo cercato 
di proporre in molteplici altri lavori e che si pone in continuità ideale 
con quella indicata da Giovanni Romano Bacchin, in particolare, e dalla 
scuola padovana di metafisica classica, più in generale.

Affinché il progetto rapidamente tratteggiato possa realizzarsi, rite-
niamo utile per il lettore il rinvio, soprattutto in nota, ad alcuni dei no-
stri precedenti scritti, specialmente a quelli nei quali le tematiche – che 
verranno di volta in volta trattate – hanno trovato la loro primitiva espo-
sizione, sovente più esplicita e compiuta di quella comparente in questo 
lavoro, nel quale si cercherà di ricapitolare i temi e di fornire loro una 
concatenazione logica che consenta il configurarsi di un quadro concet-
tuale il più possibile coerente e conseguente.

Precisamente con l’obiettivo di fornire un tale quadro, il discorso che 
svolgeremo non sarà una progressione lineare che tratta temi e conclude 
la trattazione di un tema per passare a quello successivo. Poiché i temi 
sono intrinsecamente vincolati, il discorso procede, ma anche retrocede 
sul già detto per approfondirlo ulteriormente. 

Si comprende, in tal modo, la ragione dell’uso della parola “riflessio-
ne”. Con questa espressione intendiamo riferirci non soltanto al fatto che 
ci facciamo guidare dal pensiero riflessivo e critico, ma altresì al fatto che 
“riflessione” è, essenzialmente, “ripiegamento”, ossia ritorno su sé stessi, 
sul già detto, onde poterlo ripensare nuovamente per approfondirlo in 
modo adeguato.

Le questioni fondamentali, pertanto, non verranno esaurite median-
te un’unica trattazione, conchiusa in sé stessa, ma ritorneranno in più 



10	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

occasioni, quando si renderà necessario richiamarle perché lo richiede 
l’argomento e quando si riterrà importante tornare sull’argomento stesso, 
perché la chiarificazione del concetto mediante il linguaggio non può 
mai venire considerata esaustiva. 

Non desti meraviglia, inoltre, il numero piuttosto scarso di riferimen-
ti alle opere di altri filosofi e, in generale, un uso non troppo insistito 
delle note. Si conserverà, tuttavia, traccia del confronto, che ha accom-
pagnato la nostra ricerca, con il pensiero dei giganti della filosofia, in 
particolare con Hegel e Severino. 

Nello studio presente, tale confronto costituisce quello che potrem-
mo definire il “sottofondo della ricerca”, in modo tale che ciò che compa-
re in primo piano è l’esposizione della prospettiva teoretica che abbiamo 
maturato proprio in forza di tale confronto. 

Diciamo subito che, anche in questo caso, la ricerca ha come suo mo-
tivo ispiratore l’intenzione di verità, la quale costituisce il fondamento 
non soltanto di ogni teoria, ma anche di ogni discorso e di ogni enun-
ciato che si riferiscano alla realtà, intesa come realtà oggettiva, e che, in 
qualche modo, tale realtà intendano riferire. 

Ciò offre l’occasione di contrapporre l’intenzione, che è un tendere 
alla verità, cioè appunto alla realtà oggettiva, alla pretesa, che opina di 
poter inglobare la verità assoluta (la realtà oggettiva).

Ci è sembrato importante riproporre le ragioni della teoresi pura, per 
il fatto che, non soltanto nella cultura contemporanea, ma anche negli 
studi filosofici che oggi vengono in genere proposti, essa viene sempre 
più spesso dimenticata, per porre al centro interessi epistemologici o fi-
lologici o storiografici, piuttosto che genuinamente teoretici.

E così, da un lato, lo spirito rappresenta il grande assente dalla cultura 
contemporanea e, dall’altro, la necessità di intendere la verità come asso-
luta è stata sovente ignorata e, talvolta, addirittura negata, per lasciare il 
campo a ricerche di settore, che si accontentano di verità relative perché 
ritengono il tema della verità assoluta ormai desueto e non più degno di 
effettiva attenzione.

Gli interessi dei filosofi contemporanei, infatti, sono in gran parte ri-
volti alla scienza empirica e sperimentale, come se essa potesse costituirsi 



Introduzione	 11

a prescindere da un’impostazione rigorosamente teoretica, per sua natura 
rivolta alla verità in quanto tale, cioè alla verità assoluta.

Sia chiaro: riconoscere senso e valore dell’assoluto non comporta, a no-
stro giudizio, negare le verità relative, ma riconoscere il livello sul quale 
esse si pongono. Ciò che intendiamo sostenere è che, soltanto in virtù 
della verità assoluta, le verità relative possono venire colte nella loro rela-
tività e, quindi, nel loro limite.

Ebbene, è precisamente tale coglimento che restituisce alla coscienza 
la sua centralità, laddove il riduzionismo, che tende oggi ad affermarsi, 
frequentemente si radicalizza o in quella concezione che viene definita 
“monismo funzionalistico”, la quale riduce la mente ad un insieme di al-
goritmi, o in quell’altra concezione, che viene definita “monismo mate-
rialistico”, per il suo pretendere di affermare il primato della dimensione 
biologica, così che sostanzialmente la mente viene risolta nel cervello. 

In entrambe queste concezioni, la coscienza finisce per venire progres-
sivamente marginalizzata fino al punto di venire obliata e, spesso, addi-
rittura rinnegata.

A tale riduzionismo abbiamo dedicato vari scritti critici ai quali rin-
viamo, giacché nel presente lavoro non lo prenderemo in considerazio-
ne, poiché non lo riteniamo teoreticamente sostenibile. Esso, dunque, 
risulta irrilevante per il punto di vista che a noi interessa prendere in 
considerazione.

Ci concentreremo, invece, sui temi che giudichiamo teoreticamente 
più significativi e fondanti. Il tema dell’originario, che coincide con il 
tema del concreto, è indubbiamente centrale. Per trattarlo adeguatamen-
te, sarà necessario sottoporre a critica non soltanto le concezioni che 
pretendono esplicitamente di negarne il valore, ma anche le concezioni 
che credono bensì di valorizzarlo, ma, descrivendolo come una struttura, 
finiscono di fatto per ridurlo ad una relazione.

Ciò che abbiamo sostenuto con forza, e che intendiamo qui ribadire, è 
quanto segue: se la relazione viene intesa in senso ordinario, cioè come una 
sintesi, essa configura un costrutto contraddittorio e non soltanto aporetico. 

Proprio per questa ragione, l’originario non è riducibile ad una strut-
tura, che ha una priorità solo formale. Di contro, l’originario non può 



12	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

non valere come fondamento, il quale non può non essere condizione 
incondizionata. 

La condizione incondizionata esercita un’influenza unilaterale sui 
suoi condizionati, perché li condiziona senza venire condizionata da essi, 
come invece accade per i termini della relazione.

La condizione incondizionata, inoltre, è autonoma e autosufficiente, 
dunque è assoluta. Essa non può non emergere, pertanto, oltre il sistema 
che fonda, onde costituirne l’effettivo fondamento.

Essa, infine, non può venire determinata, dal momento che, se venisse 
determinata, scadrebbe a condizionato. Né, quindi, può venire semantiz-
zata, perché trascende l’universo del discorso (linguaggio). 

A nostro giudizio, affermare il primato della relazione, come viene 
fatto assai spesso, anche se con diverse argomentazioni, significa confon-
dere il livello trascendentale, in cui si impone l’innegabile, con il livello 
empirico-formale, che vale come l’inevitabile. 

Se il livello empirico-formale si costituisce poggiando proprio sul co-
strutto relazionale, trascendentale invece è l’intenzione di verità (intentio 
veritatis) che dalla verità è evocata e nella verità intende compiersi, affin-
ché solo la verità assoluta veramente, cioè innegabilmente, sia.

Un’ultima considerazione, in sede introduttiva. La filosofia, negli ulti-
mi tempi, è stata suddivisa in molteplici filoni di ricerca e la tendenza alla 
sua parcellizzazione sembra inarrestabile, in ossequio alla frantumazione 
che caratterizza il conoscere scientifico, nel quale il metodo analitico ha 
comportato la progressiva scomposizione dell’oggetto del conoscere e la 
conseguente iperspecializzazione delle conoscenze e delle competenze.

Se dovessimo definire la filosofia teoretica, quindi, ci sembra che po-
tremmo usare questa espressione: filosofia della “filosofia”, per il suo co-
stituire l’essenza stessa del filosofare e cioè la consapevole ricerca della 
verità, ma della verità assoluta, mediante un pensiero che, seppure con-
dizionato da aspetti formali, tuttavia tende all’incondizionato e ad esso 
aspira, onde coincidere idealmente con quell’assoluto che lo ha evocato e 
strutturalmente lo costituisce e lo orienta.

A.S.
 	 Perugia, Università



cum scientia | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1

Prima Riflessione
Sulla verità assoluta (I parte)

1. Definizione preliminare di “verità”

Definire che cosa sia “verità” è una delle questioni fondamentali per 
uno scritto di filosofia. Il presente scritto, in effetti, cercherà di de-

finire se può venire definita la verità e, inoltre, in quale ambito la sua 
definizione risulta inevitabile.

Iniziamo ricordando che sono state fornite numerose definizio-
ni e, spesso, si è affermato che la verità è un valore che compete ad un 
enunciato. 

Aristotele, per primo, ha sostenuto che vero e falso sono i due valori di 
verità che possono essere assegnati ad un enunciato dichiarativo.

L’enunciato sarebbe “vero” se ciò che dichiara corrisponde allo stato 
delle cose cui si riferisce; “falso” in caso contrario. Da allora si parla di 
concezione corrispondentista della verità o, in termini scolastici, di adae-
quatio rei et intellectus. 

L’obiezione che viene rivolta a questa concezione è la seguente: per 
stabilire la corrispondenza (adaequatio), bisognerebbe collocarsi in uno 
stato che valga come ulteriore tanto rispetto all’enunciato (in cui si risolve 
l’intellectus) quanto rispetto all’esperienza/realtà (rei). Ma quale sarebbe 
questo status? 

Non si può rispondere che sarebbe il “soggetto”, precisamente per la 
ragione che, quando si usa l’espressione “intellectus”, come abbiamo rapi-
damente indicato, il soggetto viene identificato e risolto nell’enunciato 
in cui l’intelletto si esprime. 

Si dovrebbe introdurre, pertanto, un “giudice” che vada oltre il sog-
getto empirico, il quale è vincolato all’esperienza e dunque, proprio in 



14	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

quanto tale, non è in grado di porsi ad un livello ulteriore rispetto a quel-
lo in cui si pone la sua relazione con l’esperienza stessa.

Di tale relazione, infatti, egli costituisce un termine e, quindi, gli è 
impossibile oggettivarla per giudicarla. 

Solo un soggetto trascendentale potrebbe stabilire l’eventuale corri-
spondenza, in modo tale che la verità, rappresentata dalla corrisponden-
za, si subordinerebbe alla verità rappresentata dal giudizio trascendentale. 

Per testare la consistenza dell’ipotesi proposta, e cioè dell’ipotesi che 
l’accertamento della verità della corrispondenza configuri il “compito” del 
soggetto trascendentale, rileviamo per prima cosa un aspetto che a no-
stro giudizio è cruciale. 

Da quanto è stato detto, emergono due concetti di verità. Per il primo, 
“verità” è corrispondenza tra un enunciato e uno stato di cose; per il se-
condo, verità è accertamento dell’effettiva corrispondenza indicata, cioè 
della verità della corrispondenza. 

Notiamo quanto segue: chi propone un’idea corrispondentista di 
verità non dichiara di riferirsi ad un soggetto trascendentale, nonostante 
che solo un soggetto trascendentale possa emergere effettivamente oltre 
il soggetto empirico nonché oltre la relazione che vincola quest’ultimo 
al campo della sua esperienza.

Se non che, qualora ci si riferisca soltanto al soggetto empirico – e 
questo accade ordinariamente –, allora non si può non riconoscere che 
l’accertamento messo in atto da quest’ultimo non riesce ad evitare il 
progressus in indefinitum, perché il primo accertamento ne richiede un 
secondo, un terzo, e così via. 

Nessun accertamento operato da un soggetto empirico, infatti, riesce 
effettivamente ad oggettivare la relazione empirica, giacché non emerge 
verticalmente su di essa, ma continua a disporsi orizzontalmente, così che 
risulta un accertamento intrinsecamente insufficiente. 

Che è come dire: nessun accertamento prodotto da un soggetto em-
pirico può venire considerato definitivo (autentico), così che ognuno 
lascia aperto lo spazio per l’ulteriore (di qui il progressus), stante che, ap-
punto, il livello della corrispondenza non viene effettivamente superato 
dal livello dell’accertamento. 



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 15

Eppure, la verità della corrispondenza non può non appartenere ad 
un livello inferiore rispetto alla verità dell’accertamento, giacché l’oggetto 
dell’accertamento è precisamente la corrispondenza. 

Del resto, anche l’accertamento dovrebbe valere come un accertamen-
to legittimo, ossia come un accertamento effettivamente fondato. Quando, 
allora, si potrà ritenere fondato l’accertamento? 

Si potrebbe ipotizzare di stratificare l’accertamento su molteplici li-
velli, fino a pervenire, almeno “idealmente”1, ad un accertamento che, 
accertando sé stesso (legittimando sé), accerti (legittimi) ogni altro da sé, 
inclusa la verità della corrispondenza.

Se non che, non è possibile trattare soltanto il tema dell’accertamento, 
assunto cioè come se potesse venire considerato autonomamente: come 
per sé stante. 

Quanto abbiamo detto in precedenza, infatti, testimonia che non si 
può evitare di vincolare il discorso sull’accertamento al discorso sul soggetto, 
dal momento che “accertare” è un’attività compiuta da un soggetto. 

Si impone, pertanto, il seguente esito: il soggetto dell’accertamento, 
nonostante la teoria corrispondentista non lo preveda, non può non 
essere il soggetto trascendentale, appunto perché solo quest’ultimo può 
emergere oltre la relazione che vincola il soggetto empirico alla “sua” 
esperienza. 

La domanda che però si impone, in questo caso, è la seguente: può 
venire attribuita al soggetto trascendentale la funzione dell’accertare uno 
stato empirico? 

La questione che si apre, infatti, concerne la sua emergen-
za. Quest’ultima può venire considerata effettiva, se il soggetto 

1.   L’uso qui dell’avverbio “idealmente” ci consente di precisare un punto che va ben oltre 
quanto viene detto in questo primo paragrafo. Tale avverbio, infatti, riveste un significa-
to molto importante nel presente lavoro e anticiparne il valore può essere utile per com-
prendere il senso stesso della nostra proposta teoretica. Come emergerà progressivamente, 
usando tale avverbio si intende compiere un autentico “salto prospettico”. Pur collocandosi 
nell’ordine della finitezza, si intende cogliere il finito a muovere dall’infinito, il relativo a 
muovere dall’assoluto. La consapevolezza del fatto che si tratta di un’aspirazione ideale, 
cioè di un’intenzione che può trovare una realizzazione soltanto ideale, ci ha indotto ad 
usare l’avverbio indicato tutte le volte che ci siamo proposti il “salto prospettico” suddetto. 
Nell’Ottava Riflessione, trattando il tema della distinzione teoretica di innegabile e inevi-
tabile, approfondiremo l’argomento.



16	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

trascendentale deve valere quale termine della relazione che intercorre 
tra sé e la corrispondenza stessa? 

E inoltre: il valore del soggetto trascendentale può venire risolto nella 
funzione da esso svolta?

2. Dalla verità determinata alla verità autentica 

Il soggetto trascendentale coincide, come si evincerà dal prosieguo 
del lavoro, con l’atto di coscienza che coglie il limite del soggetto empiri-
co proprio perché lo trascende.

Ciò che si richiede al soggetto trascendentale, qualora lo si pensi come 
l’accertatore, è di formulare giudizi sulla relazione empirica e questo non 
può non comportare il configurarsi di una nuova relazione, quella che 
ha per termini, da un lato, la relazione empirica e, dall’altro, il soggetto 
trascendentale. 

In tal modo, però, il soggetto trascendentale viene incluso in una re-
lazione e finisce così per venire ipostatizzato, cessando necessariamente di 
emergere oltre il soggetto empirico.

Qualora, poi, si affermasse che il soggetto trascendentale è “legittimo” 
(e “legittimante”) perché oggettiva la relazione empirica e su di essa può 
esprimere un giudizio (valutazione, accertamento), allora non soltanto si 
attribuirebbe un’attività ad esso, laddove solo l’atto lo può connotare (per 
questo lo si identifica con l’atto di coscienza: tale aspetto verrà approfon-
dito nel corso della trattazione), ma altresì si affermerebbe qualcosa di 
molto significativo in ordine alla verità: la verità risulterebbe tale perché 
vincolata ad uno stato di cose, cioè perché in relazione ad altro da sé. 

Da quanto detto, non si può non concludere che, da un lato, la defini-
zione corrispondentista di verità assume la verità come relazione, dando 
per scontata la verità della relazione; dall’altro, essa postula come suo 
fondamento la verità dell’accertamento, che però non può essere raggiun-
ta né da un soggetto empirico né da un soggetto trascendentale.

E tuttavia, anche se la verità dell’accertamento di fatto potesse venire 
ottenuta, si tratterebbe di una verità effettiva, autentica? Una verità che 



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 17

attenga all’universo fattuale – concernendo, appunto, stati di cose – è, 
cioè, una verità teoretica?

Il modello corrispondentista di verità, che è uno dei modelli più fre-
quentemente proposti, ci offre l’occasione – riflettendo sul suo limite 
intrinseco – di mettere in evidenza il tratto distintivo fondamentale che 
non può non connotare la verità, se di una verità autentica si intende 
parlare.

Ebbene, ciò che costituisce il punto di arrivo del discorso fin qui svol-
to è che una verità, che si vincoli a “qualcosa” di diverso da sé e valga 
come “verità di questo qualcosa”, non può venire considerata la verità in 
quanto tale, cioè la verità teoreticamente intesa. 

A nostro giudizio, insomma, la verità determinata non può non veni-
re distinta dalla verità autentica, perché per essere autentica la verità non 
può essere vincolata, dipendente, subordinata. 

Se la verità dipendesse, infatti, dipenderebbe da qualcosa di diverso da 
sé, cioè dalla non-verità. 

La verità dell’accertamento, per tornare ad una verità che paradigma-
ticamente configura una verità determinata, risulta vincolata in moltepli-
ci sensi. 

Innanzi tutto, nel senso che implica un processo di accertamento in or-
dine a qualcosa e così dipende da ciò rispetto a cui si progetta l’accerta-
mento medesimo. 

In secondo luogo, vale come il risultato di tale processo e così dipende 
dalle tappe che costituiscono il processo stesso, a cominciare dalla prima 
che costituisce l’assunto.

In terzo luogo, l’accertamento si traduce in un giudizio e, poiché 
tanto l’accertamento quanto il giudizio si dispongono su ciò che viene 
accertato (giudicato), consegue che la verità viene intesa di nuovo come 
relazione. 

Di qui la nuova domanda: la relazione può venire assunta come veri-
tà, se non si è prima assunta come vera, cioè come originaria, la molteplici-
tà, stante che la relazione non può non poggiare sulla dualità dei termini 
relati nonché su di un nesso che dovrebbe vincolarli, valendo come “terzo 
termine”?



18	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Infine, non si può non considerare quello che è l’aspetto fondamen-
tale. La verità, per valere come “accertamento”, dovrebbe essere in grado 
di accertare sé stessa, ossia di stabilire la propria verità. 

In questo caso, tuttavia, non si potrebbe non riconoscere che, nell’ac-
certare la propria verità, la verità si disporrebbe su sé medesima. 

Con questa conseguenza: per un verso, la verità si ridurrebbe ad un 
fatto, proprio nella misura in cui valesse come “ciò che viene accertato”; 
per altro verso, nella misura in cui valesse come “la condizione accertan-
te”, essa verrebbe intesa come un’attività, la quale per sua natura compor-
ta la relazione a ciò su cui si esercita.

In tal modo, la verità si distinguerebbe in sé in una verità accertante 
ed in una verità accertata, così che si finirebbe per imporre alla verità una 
differenza intrinseca, che non potrebbe non opporla a sé medesima. 

Orbene, il discorso che siamo andati svolgendo mette capo a due im-
portanti conclusioni, che esponiamo per ricapitolare il già detto e defini-
re il punto di movenza della ricerca successiva. 

La prima: la teoria corrispondentista della verità postula un soggetto 
accertante, che non può essere un soggetto empirico, il quale non oggettiva 
la relazione che intrattiene con l’esperienza dal momento che vale come 
suo momento, ma non può essere neppure un soggetto trascendentale. 

Se quest’ultimo viene inteso come oggettivante la relazione empirica, 
allora esso viene comunque risucchiato nella relazione alla relazione em-
pirica, sì che la sua emergenza non può non risultare fittizia. 

Autentica emergenza, infatti, è solo quella di ciò che si sottrae al vin-
colo decretato dalla relazione, così che non è di certo quella disegnata 
dall’attività. 

Semmai, per indicare l’autentica emergenza, si può fare riferimen-
to all’atto, il quale coglie il limite proprio perché lo ha oltrepassato 
(trasceso)2. 

La seconda: la teoria corrispondentista della verità non può non im-
plicare la riduzione della verità ad accertamento e ciò significa attribuire 

2.   Sul senso dell’emergenza dell’atto si tornerà a più riprese nel corso della presente trat-
tazione e si cercherà anche di indicare la ragione per la quale l’atto è il trascendersi stesso 
dell’attività, stante che è il trascendersi della relazione che struttura l’attività medesima.



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 19

ancora alla verità valenza relazionale. Tanto la corrispondenza quanto 
l’accertamento, infatti, sono relazioni. 

Qualora, però, la verità venisse intesa in senso relazionale, allora essa 
non potrebbe non postulare la differenza, dal momento che la relazione, 
come detto, poggia sulla dualità.

Con questo approdo: se la differenza è intesa come “esterna” alla verità, 
allora la verità si trova a postulare l’altro da sé, dunque la non-verità, alla 
quale finisce inevitabilmente per vincolarsi e, quindi, per subordinarsi.

Se, invece, la differenza è intesa come “interna” alla verità, allora la 
verità si distingue, in sé, da sé stessa e risulta essere, al tempo stesso, verità 
e non-verità, contraddittoriamente. 

Come uscire, allora, dall’aporia che si configura nella duplice impos-
sibilità, quella di assumere per vero ciò che non è in grado di legittimarsi 
e quella di assumere la legittimazione come una relazione della verità con 
sé stessa?

3. L’assolutezza della verità

Ripartiamo da questo punto: non si può richiedere alla verità di ac-
certare la propria verità perché, in tal modo, non soltanto ci si disporreb-
be fuori dalla verità – e, tuttavia, si pretenderebbe di imporre una norma 
alla verità stessa –, ma altresì si postulerebbe che la verità necessiti di 
un’ulteriore legittimazione, così che essa non sarebbe effettivamente veri-
tà, stante che di tale legittimazione abbisognerebbe. 

Da ciò si evince che la verità non può non essere indipendente da con-
dizionamenti estrinseci, così che essa aut è di per sé legittima aut non è 
verità affatto.

In altre parole, la verità non può non dipendere solo da sé stessa. Questa 
dipendenza, tuttavia, non può venire intesa come un suo distinguersi in 
sé, tale da configurare un “sé” che è indipendente e un “sé” che dipende. 

Nel dire che la verità può dipendere solo da sé stessa si intende dire, 
dunque, che la verità è assolutamente indipendente e, proprio per questo, 
è interamente verità. 



20	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Essa, insomma, è interamente indipendente e per questa ragione è as-
soluta, o non è verità affatto.

La prima definizione di verità risulta, quindi, la seguente: verità è in-
dipendenza o, se si preferisce, libertà da condizionamenti estrinseci. 

Il falso, infatti, non è indipendente: esso dipende proprio da quel vero 
che pretende, però, di negare e dal quale, invece, viene negato/falsificato. 

Falsum, non per niente, è participio passato del verbo latino fallere e 
indica “ciò che è stato falsificato”: il falso appartiene al passato, nel quale 
si presentava come se fosse vero. 

Il vero, di contro, non lascia che il falso sia nel presente, così che il 
vero, a rigore, smaschera (ha smascherato) la contraffazione che il falso 
rappresenta.

In questo senso e per questa ragione, si può affermare che nessuna 
determinazione è vera, dal momento che dipende da (è funzione di) ogni 
altra determinazione. 

Questa dipendenza verrà presa in esame quando verrà trattato il con-
cetto di “determinazione”. Qui, invece, si deve sottolineare con forza che 
solo l’assoluto è veramente indipendente: esso, lo indica anche il suo etimo, 
è ab-solutum, cioè “sciolto da vincoli, da relazioni”.

Soltanto l’identità dell’assoluto, questo è il punto, è vera identità, per-
ché solo essa è veramente autonoma e autosufficiente nonché una con sé 
stessa. 

Ogni altra identità, infatti, esibisce bensì, a livello empirico-forma-
le, autonomia e autosufficienza, ma queste ultime non sono effettive, 
dal momento che il vincolo alla differenza è costitutivo dell’identità 
determinata. 

L’identità determinata – come vedremo nel terzo paragrafo della 
Seconda Riflessione – si pone in forza del limite, che la de-termina proprio 
perché la de-limita e, dunque, la riferisce ad altra identità determinata.

Che è come dire: se la verità autentica coincide con l’identità dell’as-
soluto, e solo dell’assoluto, per contrario l’identità che dipende da altro 
da sé è identità condizionata, così che costituisce un’identità relativa o 
sistemico-formale, l’unica identità che la forma riconosce. 

Non si tratta in nessun caso, pertanto, di un’autentica verità, nel senso 
che la verità non può assumere la forma di un’identità determinata, così 



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 21

che la stessa “definizione” di verità – anche la definizione che la indica 
come “assoluta” – dovrà venire attentamente ripensata, poiché l’essere 
della verità non può non emanciparsi dalla stessa definizione che pretende 
di inglobarla.

La verità determinata, a rigore, è soltanto una verità condizionata, sia nel 
senso che si pone a condizione che si pongano altre identità determinate 
sia nel senso che si pone a condizione di presupporre almeno tre categorie, 
per loro natura esclusivamente formali: identità3, differenza e relazione. 

Tali categorie, infatti, strutturano un qualunque sistema, poiché esse 
consentono di costituire un insieme di elementi fra di loro univocamente 
vincolati e ciascuno identico a sé medesimo, sì da valere come differente da 
ogni altro. 

In ordine ad un tale sistema – e solo in ordine ad esso – si pone la ve-
rità relativa e si pone o perché coerente con altre verità più basali oppure 
perché configura una di queste verità basali, che sono gli assiomi (pre-
messe, assunti, presupposti) del sistema che la accoglie, appunto, come 
“verità relativa”.

Di contro, l’assoluto è funzione solo di sé stesso, cioè dipende solo da sé 
stesso, senza che ciò significhi che esso si sdoppia in un assoluto soggetto 
(indipendente) e in un assoluto oggetto (dipendente). 

Quando si dice che l’assoluto dipende solo da sé stesso si dice, gio-
va ripeterlo, che l’assoluto non dipende da altro, nemmeno da sé assunto 
come altro a sé stesso. 

Poiché l’assoluto è assolutamente indipendente, esso è assolutamente 
vero, così che si evince che la verità autentica è sinonimo, appunto, di 
autosufficienza: la verità coincide con il valore che consiste nel non neces-
sitare di altro per essere. 

Soltanto l’assoluto, quindi, è vero e solo esso può veramente venire 
definito “fondamento”.

3.   Quando si parla di “identità” dell’assoluto, pertanto, non si intende una categoria for-
male, giacché la medesimezza dell’assoluto non si pone mediante il riferimento (relazione) 
alla differenza, come vale per l’identità determinata, ma autonomamente, in sé stessa e per 
sé stessa (καθ’αὑτὸ). Solo quella dell’assoluto, quindi, è identità autentica, perché è un’effet-
tiva unità con sé medesima.



22	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’assoluto è il fondamento non soltanto perché non abbisogna d’altro 
per essere, ma anche perché smaschera la presunta sufficienza del determi-
nato (fondato). 

Esso, pertanto, non è fondamento nel senso che pone i fondati (le 
molteplici determinazioni), cioè non ha valore tetico, ma ha valore abla-
tivo, nel senso che toglie la loro pretesa di valere come autonomi e autosuf-
ficienti: toglie, cioè, la loro presunta immediatezza.

L’assoluto, inoltre, è innegabile – così come lo è la verità, che è tutt’u-
no con l’assoluto – proprio per la ragione che, essendo assoluto, è fuori 
dalla portata della negazione oltre a costituirne il fondamento. 

Precisamente per la ragione che l’assoluto costituisce il fondamento 
anche della negazione, esso consente di cogliere il limite di quest’ultima, 
così che non è la negazione che nega il fondamento, ma è il fondamen-
to che consente l’emergere del limite di intelligibilità della negazione 
medesima. 

Quest’ultima, intesa come la funzione logica del negare, e cioè come 
negazione formale, non può non disporsi su qualcosa di determinato, 
onde essere determinata essa stessa, evitando così di valere come negazio-
ne “vuota” o “astratta” (negazione di nulla).

Il concetto di “negazione” è vincolato al concetto di “fondamento”, 
sia perché il fondamento (l’assoluto) risulta innegabile, sia perché la ne-
gazione pretende di esercitarsi proprio sul fondamento, onde saggiarne la 
consistenza.

Per approfondire il tema, che è cruciale, facciamo notare che il con-
cetto di “innegabilità”, il quale ritornerà spesso nel presente scritto, coin-
cide con il concetto di “verità”, ma solo se adeguatamente inteso. 

Per spiegare la precisazione, facciamo riferimento all’innegabilità del 
principio di non contraddizione, che da più parti è sostenuta con forza. 
A nostro giudizio, invece, tale innegabilità domanda di venire discussa. 

L’ἔλεγχος, inteso come negazione della negazione del principio di 
non contraddizione, non perviene effettivamente all’innegabilità del 
principio stesso, stante il fatto che questo dipende dalla negazione e ad 
essa si subordina (il tema verrà ripreso e approfondito nel secondo para-
grafo delle Terza Riflessione nonché nella seconda annotazione al para-
grafo 6 della medesima Riflessione).



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 23

Il principio di non contraddizione, insomma, viene detto bensì “in-
negabile”, ma non lo è veramente. La sua innegabilità, a ben guardare, è 
solo fittizia e va intesa nel senso per il quale anche ogni determinazione, 
se pensata da un certo punto di vista, risulta tale. 

Se sottoposta alla funzione logica del negare, infatti, ogni determina-
zione sembra essere innegabile: senza l’essere di ciò che dovrebbe venire 
negato, non si determinerebbe la funzione del negare, sì che il negato 
non viene mai effettivamente negato. 

Lo status ora indicato riveste una notevole importanza, da un punto 
di vista speculativo. Esso, quindi, domanda di venire bene interpretato. 

Lungi dall’indicare l’innegabilità del determinato, come inizialmen-
te sembrerebbe, esso, a rigore, evidenzia l’inefficacia della negazione for-
male, e questo ci sembra un approdo estremamente importante perché 
dimostra che anche la “potenza” della negazione, alla luce della verità 
dell’assoluto, viene radicalmente ridimensionata4.

Ciò che emerge dal discorso svolto è che tra negazione formale e ne-
gato si instaura un circolo, che è un vero e proprio diallele: l’una rinvia 
all’altro, e viceversa (viziosamente), sì che la negazione formale configu-
ra la contraddizione del richiedere ciò che pretende di negare. 

Se dalla negazione l’attenzione si sposta sulla determinazione, allora 
non si può non rilevare che ogni determinazione – e questo va aggiunto 
per precisare adeguatamente il tema della negazione – è essa stessa una 
negazione, nel senso che si pone in quanto nega ogni altra determinazio-
ne e da ogni altra determinazione viene negata. 

Usando una formula più icastica, si potrebbe dire che essa si pone de-
terminatamente in forza della negazione che consente di determinarla. 

La negazione formale, per essere più chiari, non cancella la determi-
nazione, ma anzi la pone empiricamente, perché consente di determinar-
la (limitarla), ancorché non la ponga come innegabile, ma, al contrario, 
come insufficiente a sé stessa, perché necessitante di altro per essere.

4.   “L’immane potenza del negativo”, di cui parla Hegel nella Fenomenologia dello spirito 
[G.W.F. Hegel, Die Phänomenologie des Geistes (1807), in Sämtliche Werke, dritte Auflage 
der Jubiläumsausgabe, Bd. 2, hrsg. von H. Glockner, Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad 
Cannstatt 1964; trad. it. di E. De Negri, Fenomenologia dello spirito, Vol. I, La Nuova Italia, 
Firenze 1976, sec. rist. della sec. ediz. (1960), p. 26], si risolve, dunque, nella sua immane 
debolezza.



24	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

In quanto necessitante di altro, l’identità determinata poggia sulla 
differenza, in modo tale che l’altro la costituisce strutturalmente, intrin-
secamente, ed essa si trova, da un lato, a cercare di escludere (negare) la 
differenza (che la nega) per costituirsi come identità; dall’altro, a negare 
questa stessa esclusione per potersi determinare effettivamente. 

Con questo esito: la determinazione, non essendo la verità, non è ve-
ramente intelligibile (autosufficiente), come il sistema empirico-formale 
la presenta, e quindi non può non (necessariamente) tendere all’autosuffi-
cienza, che trova solo nella verità in cui in-tende togliersi. 

Di questa “intenzione” ci occuperemo più avanti e a più riprese – in 
particolare, nel secondo paragrafo della Sesta Riflessione – per la sua rile-
vanza teoretica. Del suo valore ideale, invece, cominceremo a parlare già 
nella seconda annotazione al prossimo paragrafo.

Qui, per fornire una prima conclusione al discorso che abbiamo inizia-
to sul tema del “finito” (“determinato”), che è tema di estrema importanza, 
diremo che l’identità determinata, poggiando sulla differenza, fa della dif-
ferenza la sua stessa essenza, così che essa non soltanto non è sufficiente a 
sé stessa (come è emerso poco sopra), ma più radicalmente, avendo come 
propria essenza l’altro da sé, non può non valere come la negazione di sé 
medesima, dunque come il proprio negarsi5.

4. Verità e relazione

Una verità che dipenda solo da sé stessa, pertanto, configura la verità 
assoluta. Se dipendesse da altro da sé, dipenderebbe dalla non-verità (sa-
rebbe funzione della non-verità), contraddittoriamente.

Per converso, solo la verità assoluta è verità autentica. Essa vale come 
fondamento – dicevamo – proprio perché è in grado di fondare sé stessa, 
ossia perché è in grado di autolegittimarsi, ma questa autolegittimazione 
non è una funzione che la verità esercita su sé stessa. 

È, piuttosto, la sua assolutezza che la svincola da ogni relazione: tanto 
da quella estrinseca, che le imporrebbe la necessità di riferirsi ad altro; 

5.   Anche su questo tema torneremo sovente, perché centrale nell’economia del presente 
discorso.



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 25

quanto da quella intrinseca, che imporrebbe la differenza al suo interno, 
così che la non-verità – che configura l’altro dalla verità – verrebbe intro-
dotta nella verità stessa. 

La legittimazione dell’assoluto non è, quindi, esito di un qualche in-
tervento esterno all’assoluto o che l’assoluto compie su sé stesso: l’as-
soluto è di per sé legittimo, proprio perché sufficiente a sé stesso e perché 
interamente sé stesso, cioè non diviso, in sé, in un sé legittimante e in un sé 
legittimato (il discorso verrà ripreso, in particolare, nel paragrafo 2 della 
Seconda Riflessione). 

In quanto assoluta, inoltre, la verità non soltanto è innegabile, come 
detto nel precedente paragrafo, ma altresì è indicibile, cioè è inafferrabile 
(indeterminabile, insemantizzabile), perché è anche fuori dalla portata 
del discorso e del linguaggio. Dire la sua indicibilità equivale a dire che 
essa non può venire detta senza venire contraddetta. 

Poiché, però, essa non può venire contraddetta, proprio per la ragione 
che emerge oltre il dire non potendo venire ridotta a determinazione – la 
quale configura ciò che il dire è in grado di riferire –, se ne ricava, allora, 
che la volontà di determinarla (dirla) si rivela una insensata pretesa6 e la 
scelta di non determinarla (non dirla) si rivela non già la rinuncia a ricer-
carla, quanto piuttosto l’intenzione di volgersi ad essa, lasciandosi da essa 
guidare e inverare, senza pretendere di imporle una determinatezza che 
ne negherebbe l’assolutezza, cioè il valore.

Che è come dire: la verità non è, a rigore, ciò di cui si parla, ma ciò 
in virtù di cui si intende parlare. Si intende parlare della verità in virtù 
della verità stessa, senza incorrere nell’errore di scambiare l’intenzione 
per la pretesa e l’oggetto del dire per la condizione trascendentale del 
dire stesso. 

Dimenticare che la verità non può venire ridotta ad oggetto del dire, 
insomma, significa capovolgere l’intenzione del dire nella pretesa del dire 
stesso, che è appunto quella di inglobare la verità nella trama del discorso, 
ancorché essa sia richiesta come emergente onde valere quale fondamento 
del discorso medesimo.

6.   Il senso per il quale non si può evitare di dire di essa, anche per dire che non è dicibile, 
emergerà progressivamente, allorché si tratterà il tema della differenza teoretica di innega-
bile e inevitabile.



26	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

La stessa definizione della verità autentica, pertanto, è la traduzione ine-
vitabile del suo innegabile trascendere ogni dipendenza e, quindi, ogni de-
terminazione, sì che la verità non può non emergere anche oltre la sua stessa 
definizione. 

Annotazione prima
L’assoluto non può venire confuso con la totalità, se per “totalità” si intende 
l’insieme di tutte le determinazioni. Un conto, infatti, è il “tutto” inteso come 
“intero”; altro conto è il “tutto” inteso come “insieme” e che viene sovente defi-
nito “totalità”, intendendo il “tutto-di-parti”. 
Per chiarire la differenza indicata, prendiamo le mosse da questo punto: la tota-
lità intesa come “insieme”, va notato prima facie, non comprende soltanto tutte 
le cose (determinazioni), ma anche tutte le relazioni che sussistono tra tutte le 
cose, almeno se la relazione viene intesa come medio, ossia in forma di ipostasi.
La totalità configura, quindi, un’infinità quantitativa, ossia numerica, tant’è 
che sarebbe più corretto definirla “indefinitività”. 
Anche la totalità, pertanto, risulta non determinabile, ma non per la ragione 
che, essendo assoluta, non può venire limitata, ma perché, essendo “indefinita” 
– giacché non si è mai in grado di affermare di avere colto tutte le possibili de-
terminazioni –, essa costituisce una quantità incrementabile e ciò non la rende 
mai determinabile in forma definitiva. 
Aggiungiamo che, qualora appunto la relazione venga intesa come medio, come 
ci ha insegnato Platone nel Parmenide7, allora si dovranno considerare come 
elementi del tutto anche le relazioni tra le relazioni, in modo tale che le deter-
minazioni si moltiplicheranno ulteriormente.
La conseguenza non può che essere questa: l’intero domanda di venire inteso 
come infinito, ossia come assoluto.
Al pari dell’assoluto (infinito), infatti, esso non può non escludere ogni rela-
zione estrinseca, che lo dividerebbe in un intero in sé e in un intero per altro, 
nonché ogni relazione intrinseca, che lo dividerebbe in parti: gli elementi che 
finirebbero per costituirlo.
Intero e assoluto, pertanto, si rivelano un medesimo: assolutamente intero il 
primo e interamente assoluto il secondo.
Se, invece, si negasse che intero e assoluto sono un medesimo, allora si dovreb-
be indicare la differenza che sussiste tra di essi, differenza che l’assoluto non 

7.   Riprenderemo il tema nel paragrafo 2 della Quinta Riflessione.



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 27

può non negare – stante che non ammette un altro da sé – e che nemmeno 
l’intero può accettare. 
Dove dovrebbe porsi, infatti, tale differenza? Non tra l’intero e l’assoluto, 
come abbiamo appena visto, ma nemmeno nell’intero, perché ciò comporte-
rebbe ancora la distinzione dell’intero in un “in sé” e in un “per altro”, la quale 
negherebbe proprio l’intero, riducendolo alla sintesi di due componenti diverse 
fra loro. 
La distinzione di intero e assoluto posta nell’intero, inoltre, farebbe dell’as-
soluto un momento dell’intero e ciò non potrebbe non configurare una 
contraddizione.
Del resto, coloro che intendono l’intero nel senso della sintesi di elementi, eb-
bene costoro eo ipso lo riducono a composto e, cioè, riducono l’assoluto ad un in-
sieme di parti relative (proprio in quanto parti che si riferiscono reciprocamen-
te), sì che l’assoluto finisce, contraddittoriamente, per dipendere dal relativo.
E, da capo, qualora costoro pretendano di negare l’identità di intero e assolu-
to e assumano l’intero indipendentemente dall’assoluto, allora è da chiedersi 
come possano comunque considerarlo una sintesi, se la sintesi implica necessa-
riamente la suddivisione dell’intero negli elementi che costituiscono la sintesi 
stessa, così che l’intero sarebbe, insieme, unito ma anche diviso e anche questo 
modo di considerarlo non può non configurare una contraddizione. 
Se, insomma, le parti sono conservate ciascuna nella propria identità di “parte”, 
allora la loro unione è solo una giustapposizione che mantiene la loro differen-
za, sì che anche la divisione viene mantenuta. Precisamente per questa ragione, 
l’intero non può valere come sintesi così come l’assoluto non può non essere 
interamente uno con sé stesso. 

Annotazione seconda
Nel paragrafo 3 si è detto che l’assoluto è fondamento. Rileviamo che molto 
spesso, anche in ambito filosofico, i termini “fondamento” e “principio” vengo-
no assunti come sinonimi. 
A nostro giudizio, essi possono bensì venire assunti come sinonimi, ma a con-
dizione di precisare bene il significato che si intende assegnare all’espressione 
“principio”. 
Se, infatti, per “principio” si intende il “primo elemento” di una serie o il “pun-
to di movenza” di una procedura, allora esso non può non venire distinto dal 
“fondamento”.
Per svolgere la funzione dell’“inizio” o del “cominciamento”, cioè dell’aprire 
una serie o del valere come assunto di un sistema o di una procedura, infatti, 



28	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

il principio non può non essere determinato e, in quanto tale, non gli si può 
attribuire valore assoluto, ma solo relativo: relativo alla serie che esso apre o al 
processo che da esso è innescato.
Di contro, il “fondamento”, per essere autentico fondamento – lo abbiamo già 
visto, ma giova ripeterlo –, deve fondare sé stesso, dunque deve essere autono-
mo e autosufficiente, cioè deve essere assoluto, giacché soltanto l’assoluto non 
dipende da altro (non è funzione di altro da sé). 
Il determinato, invece, si pone perché si oppone, così che la differenza viene in-
sopprimibilmente implicata, anche se viene implicata per venire esclusa.
Precisamente per questa ragione, il fondamento non svolge una funzione, alme-
no se “colto” a muovere dalla sua assolutezza, cioè dal suo valore, che consiste 
proprio nel valere quale esclusione in atto di ogni altro dal fondamento stesso. 
Nel presente scritto, noi useremo “principio” e “fondamento” come sinonimi, 
a meno che non venga esplicitamente indicato che al principio viene attribu-
ito il significato di “iniziale” e quindi, in questo caso, lo si intende in senso 
determinato.
Per precisare ulteriormente il discorso in ordine all’assolutezza del fondamen-
to (principio) e al suo coglimento, intendiamo sottolineare un aspetto che giu-
dichiamo della massima importanza: un tale “coglimento” non può non avere 
valore soltanto ideale, giacché fattualmente si può cogliere l’assoluto (l’infinito) 
solo a muovere dal relativo (finito), negandolo dunque come assoluto. 
Il punto da rimarcare con forza, tuttavia, è che l’intenzione oltrepassa il punto 
di vista precisamente per la ragione che si intende cogliere l’assoluto andando 
oltre il relativo. 
Per cercare di chiarire il tema dell’intenzione, che è centrale nella nostra ricerca 
e per questo motivo verrà trattato in molteplici occasioni, iniziamo con il riflet-
tere sul “so di non-sapere” socratico. 
A nostro giudizio, tale costrutto è fondamentale, perché indica l’emergenza del 
sapere sul non-sapere. Soltanto in virtù del sapere autentico, cioè di quel sapere 
che coincide con la presenza del fondamento a sé stesso e per questo vale come 
“trascendentale”, è possibile infatti cogliere il limite di ogni sapere che ha conte-
nuti determinati e che per questo vale come un sapere solo “formale”. 
Il sapere formale, inoltre, se viene pensato alla luce del sapere autentico, non può 
non risultare un sapere non effettivo, dunque un non-sapere, stante l’irriduci-
bile distanza che pone tra sapere e saputo. 
Ebbene, così come il vero sapere mette in evidenza il limite del non-sapere, al-
trettanto l’assoluto, che coincide con il sapere autentico perché coincide con la 
verità (si veda il paragrafo 12 della Seconda Riflessione), consente di cogliere il 
limite del relativo. 



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 29

Se ne ricava che l’assoluto, o il sapere che è tutt’uno con l’assoluto, è la condi-
zione incondizionata, ossia la condizione inoggettivabile di ogni oggettivazione.
L’assoluto, quindi, non può venire determinato, ma è in virtù dell’assoluto che 
viene determinato il determinato ed è sempre in virtù dell’assoluto che la co-
scienza può cogliere il limite della propria dimensione empirica ed emergere 
come coscienza trascendentale. 
Se l’emergenza della coscienza trascendentale oltre l’universo empirico-forma-
le configura la verticale, ossia l’innegabile esigenza di fondamento, di contro 
l’universo che domanda di venire fondato costituisce la dimensione orizzontale, 
che non è innegabile ma soltanto inevitabile: il soggetto che ricerca la verità (il 
cercante) si colloca proprio in tale universo, così che da esso non può prescinde-
re, ancorché di esso la coscienza riesca a cogliere il limite. 
Se la coscienza coglie il limite del sistema (universo), ciò significa che non è 
totalmente ed esclusivamente immersa nel sistema (universo) stesso. 
Si dirà, allora, che il soggetto, per il suo collocarsi nel sistema, è “empirico” e la 
stessa coscienza è empirica, nella misura in cui ha un contenuto determinato. 
Per contrario, si intende il soggetto “trascendentale” (e la coscienza “trascen-
dentale”) quando si parla del suo andare oltre il limite che segna il finito. 
Ancorché segnato dal limite, tuttavia, il finito non è sostituibile, proprio perché 
l’innegabile non si colloca in continuità con l’inevitabile, sì che essi non sono 
fungibili.
Se l’innegabile sostituisse l’inevitabile, allora andrebbe ad occupare lo “spazio 
concettuale” che compete all’inevitabile e, dunque, decadrebbe ad inevitabile 
esso stesso. In questo senso, l’universo dei determinati, non essendo sostituibi-
le, è imprescindibile, ma non per questo è intelligibile. 
Qualora fosse intelligibile, infatti, non si configurerebbe come la domanda stes-
sa di intelligibilità: il fatto è la richiesta di una ragione autentica che possa legit-
timarlo. Non di meno, ancorché il fatto non sia di per sé intelligibile, tuttavia 
può venire sostituito solo da un altro fatto.
Tornando all’assoluto, rileviamo che, poiché di fatto esso può venire pensato 
– ammesso, ma assolutamente non concesso, che esso possa venire ridotto ad 
“oggetto” di pensiero – solo a muovere dall’universo dei determinati – che co-
stituisce l’inevitabile proprio perché include inevitabilmente il cercante –, ad 
esso viene comunque attribuita una funzione, dal momento che viene costretto 
entro la relazione con ciò che pretende di determinarlo. 
Da un certo punto di vista, pertanto, si impone la consapevolezza che il valore 
dell’assoluto impedisce innegabilmente di ridurlo a funzione, proprio perché 
la funzione lo riferisce ad altro da sé; da un altro punto di vista, invece, non si 



30	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

può non riconoscere che, muovendo dal relativo, si finisce inevitabilmente per 
attribuire all’assoluto proprio quella funzione che contraddice il suo valore.
Ordinariamente, la funzione che viene attribuita al fondamento assoluto è 
quella di legittimare (fondare) i dati (le determinazioni) che costituiscono l’u-
niverso empirico-formale. Se non che, in questo modo l’assoluto si troverebbe 
a legittimare il finito, il quale invece è insufficiente a sé stesso e, quindi, non può 
essere legittimo né può venire legittimato.
L’unica funzione che può venire attribuita all’assoluto, se di “funzione” non 
si può evitare di parlare – e ciò per la ragione che lo si pensa a muovere dal-
la presupposizione del determinato –, è quella de-assolutizzante, cioè critica 
dell’apparenza. 
Che è come dire: nella misura in cui i dati (le determinazioni, il finito) ven-
gono assunti come inevitabili, la funzione del fondamento assoluto non può 
non essere quella del togliere la loro pretesa di valere come se fossero autonomi e 
autosufficienti, cioè come se essi stessi fossero assoluti.
Quanto detto mette in evidenza un nodo cruciale: seppure il cercante si col-
lochi inevitabilmente nell’ordine della finitezza, la sua intenzione autentica è 
proprio quella di riferirsi all’assoluto, ma non dal punto di vista del finito, bensì 
dal punto di vista dell’assoluto stesso, perché solo così si supera innegabilmente 
il limite rappresentato dal “punto di vista”. 
Stiamo parlando dell’“intenzione di verità”, la quale intende quella verità che si sa 
essere inoggettivabile e, pertanto, irraggiungibile. La domanda che ci poniamo 
è la seguente: che cosa attesta questo “intendere”, se la verità è inoggettivabile? 
Per cercare di rispondere prendiamo avvio da questa precisazione: l’intenzione 
non può venire ridotta ad uno stato soggettivo, cioè al progetto di un soggetto 
che pretenda di pervenire alla verità, conservandosi però nella sua identità di 
soggetto e, quindi, nella sua irriducibile distanza da essa.
Di contro, l’intentio veritatis, lungi dal valere quale stato soggettivo, costituisce 
l’essenza stessa della coscienza, la sua dimensione trascendentale, che si esprime 
come trascendimento in atto del finito, dunque di ogni stato soggettivo nonché 
del soggetto in quanto tale. 
L’intentio veritatis ha valore fondamentale perché indica l’intenzione di perdersi 
nella verità proprio per togliere ogni distanza da essa. 
In tal modo, non soltanto la verità costituisce ciò che evoca e orienta l’inten-
zione, dunque opera in essa e mediante essa, ma inoltre il soggetto empirico 
subisce un’intrinseca trasformazione in virtù dell’intentio veritatis: il soggetto 
empirico si invera in senso trascendentale precisamente perché si essenzializza in 
quell’atto che è l’intenzione stessa. 



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 31

Siamo così tornati al punto che è stato già evidenziato e che è decisivo: l’in-
tenzione di verità si caratterizza non soltanto per il suo tendere alla verità, ma 
soprattutto per il suo intendere di togliersi in essa per essere uno con essa. 
L’intenzione diventa intenzione di verità, insomma, quando è totalmente pro-
tesa alla verità, fino ad intendere di perdersi in essa per salvarsi veramente, che 
significa intendere di porsi dalla prospettiva della verità stessa. 
Orbene, allorché si parla dell’assoluto, come se ci si potesse identificare con esso, 
si fa valere proprio questa intenzione che spinge il cercante oltre sé stesso, verso 
quella verità assoluta che permane fattualmente irraggiungibile, ma che ideal-
mente è presente e operante nell’intenzione che alla verità si volge perché dalla 
verità è evocata.
Che è come dire: l’intenzione di porsi dal punto di vista dell’assoluto può avere 
valore soltanto ideale, perché fattualmente si permane sempre al di qua di esso. 
E tuttavia, se non si intendesse coincidere con il punto di vista della stessa ve-
rità, allora in primo luogo si rinuncerebbe alla vera ricerca, che non può non 
essere ricerca della verità perché orientata dalla verità, e in secondo luogo non 
si potrebbe spiegare il coglimento del limite del finito.
Il finito viene colto nel suo limite perché tale limite è stato oltrepassato e, 
nell’oltrepassarlo, ci si è consegnati alla verità, che vale come il superamento di 
ogni “punto di vista”, incluso quello che impropriamente le viene attribuito. 
Un’ultima considerazione va riservata al sistema empirico-formale. Tale siste-
ma, da un lato, richiede il fondamento come emergente, perché solo se assoluto 
esso è autentico fondamento. 
D’altro lato, però, il sistema pretende di inglobare in sé quel medesimo fonda-
mento che richiede come emergente, perché vorrebbe ridurlo ad un proprio 
elemento, onde poterlo determinare e dire. 
Se non che, qualora il fondamento venisse inglobato, cesserebbe per ciò stesso 
di essere assoluto e, di conseguenza, cesserebbe di valere come fondamento. 
Con questo approdo: il sistema dei determinati, non potendo includere in sé il 
fondamento, ossia non potendo utilizzarlo in funzione fondativa, non può non 
(necessariamente, cioè innegabilmente) ripiegare su sé stesso, mediandosi, ossia 
oltrepassando la propria parvente immediatezza. 
Tuttavia, poiché il sistema fa valere la propria inevitabile pretesa di conservar-
si, e di conservarsi come se fosse immediato, esso non può evitare di sostitui-
re la legittimazione autentica con la presupposizione, che costituisce una falsa 
legittimazione. 
Il sistema, sotto la spinta della sua pretesa di conservarsi, è costretto insomma 
a sostituire il fondamento, che vale come il prerequisito – cioè come ciò che 
è richiesto quale condizione a parte ante, cioè come il principio di cui non v’è 



32	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

principiato (che da esso consegua) –, con il presupposto, il quale a rigore si pone 
perché presuppone ciò che lo presuppone. 
Senza il “posto” che lo presuppone, infatti, esso non si configurerebbe come 
“presupposto”, così che tra posto e presupposto si instaura un circolo che non 
può non essere vizioso e, pertanto, non può di certo costituire un’autentica 
legittimazione (fondazione).
Non di meno, solo il presupposto può venire utilizzato (strumentalizzato) dal 
sistema come se potesse svolgere la funzione del legittimare (fondare) il sistema 
stesso. 
Se non che, il presupposto non può legittimare il sistema non soltanto perché 
del sistema abbisogna per valere come “suo” presupposto, ma altresì per il fatto 
che assume il posto (il sistema) così come questo si presenta, senza discuterlo. 
Di contro, il fondamento è effettivo proprio per la ragione che impone a ciò 
che è insufficiente a sé stesso di trasformarsi intrinsecamente, sì che esso non 
legittima il finito nella forma in cui questo si presenta, ma lo spinge ad andare 
oltre tale forma onde realizzarsi come tensione all’infinito. 
Il fondamento, si potrebbe anche dire per sintetizzare, impone al sistema dei 
determinati di trascendersi, proprio in quanto anch’esso risulta segnato dalla 
medesima finitudine che caratterizza ogni singolo determinato.

Annotazione terza
L’assoluto, dunque, non soltanto è innegabile, ma è anche indeterminabile e 
ciò per la ragione che non solo è fuori della portata della negazione, ma, più 
radicalmente, è fuori della portata della relazione e, quindi, del discorso, il quale 
pretende di riferire (referre) l’assoluto riferendolo a qualcosa di diverso dall’as-
soluto stesso, ossia a quel sistema di riferimento che è, appunto, il discorso. 
Coloro che pensano di averlo determinato come “indeterminabile” (e di avere 
determinato, pertanto, come “indeterminabile” anche la verità) non si avve-
dono di non avere determinato l’assoluto (la verità), ma solo l’impossibilità di 
determinarlo. 
Ciò che assume forma determinata, insomma, è la consapevolezza che determi-
nare l’assoluto configura la più stridente delle contraddizioni: de-terminare, 
infatti, significa de-limitare, ossia circoscrivere con un limite, e l’assoluto è tale 
precisamente per la ragione che è sciolto da limiti.
L’idea di assoluto, pertanto, non è un’idea determinata, che possa collocarsi ac-
canto alle altre idee, ma costituisce il valore ideale che implicitamente connota 
ogni idea autentica. Tale valore consiste nell’intendere l’unità nella e oltre la 
molteplicità, un’unità nella quale la molteplicità venga meno a sé stessa. 



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 33

Solo con l’idea di assoluto, quindi, il valore trova effettiva esplicitazione, per-
ché solo l’assoluto costituisce la vera unità. Ebbene, in tale unità – e questo 
costituisce il nodo della questione – il valore ideale dell’assoluto è tutt’uno con 
il suo essere reale, cioè con la vera realtà: la realtà oggettiva.
Mediante l’idea, potremmo anche aggiungere, si esprime l’intenzione di coglie-
re (vedere: ἰδέα deriva dal verbo greco ὁράω, che significa “vedo”) l’unità che 
fonda ogni molteplicità, nel senso che l’idea vede il comune che assimila enti 
diversi, cioè l’unità che raccoglie una molteplicità di esemplari fino al punto 
ideale di neutralizzare le loro differenze e di ricondurli tutti a quell’unica idea. 
Ebbene, l’idea di assoluto esprime in massimo grado e in forma eminente que-
sta intenzione, perché l’assoluto è quell’idea di unità o, se si preferisce, quell’u-
nità ideale in cui la molteplicità come tale viene neutralizzata e si risolve nell’u-
nità che è l’assoluto stesso.
Si potrebbe dire anche così: l’idea di assoluto esprime in forma esemplare il 
compimento di quell’aspirazione all’unità che connota ogni idea particolare, 
così che nell’idea di assoluto si risolvono in una unità ideale le molteplici idee 
determinate. 
Tale idea, come abbiamo indicato poco sopra, esprime, da un lato, l’atto del 
togliersi di ogni idea determinata e, dall’altro, la necessità di un ulteriore togli-
mento: il togliersi dell’idea stessa di assoluto, la quale non può essere distinta 
dall’assoluto ma deve essere tutt’uno con esso, appunto nel senso che nell’asso-
luto “ideale” e “reale” non possono non essere un medesimo. 
L’assoluto, infatti, costituisce l’unità vera e definitiva in cui essere e pensare, 
reale e ideale, e in generale ogni dualità si supera e la stessa contrapposizione di 
determinato/indeterminato viene meno a sé stessa.

5. Valore e funzione dell’assoluto

Per chiarire quanto è stato detto nell’annotazione seconda compa-
rente nel precedente paragrafo, nella quale si è introdotto il discorso sul 
“valore” e sulla “funzione” dell’assoluto, riprendiamo da questo punto: 
se ci si intende riferire all’assoluto, non si può non riconoscerne il valore.

L’assoluto è il valore che non può venire ridotto a funzione, per la ra-
gione che la funzione lo disporrebbe in relazione ad altro da sé, laddove 
il valore configura proprio la negazione di questo altro. 

Il valore dell’assoluto, pertanto, non può non (innegabilmente, necessa-
riamente) sottrarsi alla riduzione a funzione. Questo costituisce il nodo 



34	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

teoretico dell’annotazione indicata, per lo meno se si esamina la questio-
ne intendendo porsi dal punto di vista dell’assoluto medesimo.

Ora, riteniamo importante apportare una precisazione al discorso 
svolto, affinché risulti chiara la ragione per la quale non si può evitare di 
parlare di funzione dell’assoluto.

Se, infatti, l’intenzione di chi si volge all’assoluto è porsi dal punto di 
vista dell’assoluto stesso, tuttavia non si può non rilevare che, nel riferirsi 
all’assoluto, di fatto si postula come essente proprio quell’altro da esso che 
l’assoluto non può non escludere, ma che il riferimento (la relazione) non 
può non implicare. 

Che è come dire: l’intenzione di coincidere con l’assoluto è innegabi-
le; il fatto di “riferirsi” ad esso a muovere dall’altro da esso è inevitabile, sì 
che l’universo empirico-fattuale risulta innegabilmente inevitabile. 

L’inevitabile, quindi, indica l’impossibilità stessa di prescindere dai 
fatti (dalle determinazioni), una volta che si presupponga il porsi di quel 
soggetto empirico che è tale proprio perché è frontale e reciproco ad essi. 

Innegabile, invece, è la necessità che tale soggetto empirico e il campo 
del suo disporsi vadano oltre la loro esistenza determinata, poiché l’e-
sistente (l’ente, la determinazione) non può non intendere di essere ve-
ramente; dunque, non può non intendere di pervenire a quel vero, che è 
l’essere stesso (l’assoluto): l’intenzione, infatti, è la sua autentica essenza 
ontologica.

L’aspetto che ora ci interessa indagare è il seguente: una volta che l’or-
dine empirico-formale sia stato presupposto, e ciò abbiamo detto essere 
inevitabile, come si esercita su di esso l’influenza (il condizionamento, il 
potere) della condizione incondizionata, cioè dell’assoluto? 

La prima cosa da sottolineare è che l’ordine empirico-formale pretende 
di instaurare una relazione con il fondamento, in modo tale da inglobarlo e 
da fargli svolgere la funzione del legittimare (fondare) l’ordine stesso. 

Se non che, il fondamento, cioè l’assoluto, non può non (necessaria-
mente) sottrarsi a questo vincolo, così che la funzione svolta dalla condi-
zione incondizionata non può venire confusa con quella che gli richiede 
il sistema.

Nel caso dell’assoluto, ci sembra preferibile parlare di “funzione in-
diretta”, poiché essa non è svolta, appunto, nel senso che l’assoluto entra 



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 35

in relazione con ciò su cui svolge la sua funzione, dal momento che, al 
contrario, esso svolge la sua funzione precisamente per il suo non entrare 
in relazione con altro da sé.

L’assoluto svolge, infatti, la sua funzione in conseguenza del suo essere 
ciò che è, cioè del suo valore, che lo sottrae ad ogni vincolo. E tale funzio-
ne esprime l’effetto che l’assoluto ha sul relativo (condizionato), una volta 
che il relativo sia stato presupposto. 

Orbene, come abbiamo detto, tale “effetto” non può venire inteso nel 
senso della funzione del fondare, stante che il fondamento assoluto non 
legittima affatto l’universo dei determinati.

Al contrario, l’“effetto” deve venire inteso nel senso dello smaschera-
mento: l’assoluto, si potrebbe anche dire, svolge la funzione del fonda-
re non nel senso che pone le determinazioni, ma nel senso che, invece, 
nega la loro effettiva posizione, dal momento che si tratta di una mera 
presupposizione.

Precisamente per questa ragione, parliamo di funzione de-assolutiz-
zante o relativizzante o critica. 

Essa è tale perché lascia emergere il limite intrinseco del determinato, 
il quale si presenta sì come autonomo e autosufficiente, dunque come 
assoluto, ma in effetti è intrinsecamente vincolato alla differenza, che di-
venta la sua stessa condizione di possibilità.

A quanto abbiamo detto si deve aggiungere anche un’altra precisa-
zione. Se si pretendesse che l’assoluto svolga la funzione che il finito gli 
richiede, e che consisterebbe nel legittimare il determinato così come que-
sto si presenta, allora ci si troverebbe nella seguente situazione: l’assoluto 
verrebbe incluso in quella presunta relazione legittimante che non soltanto 
lo vincolerebbe al finito, ma inoltre decreterebbe la sua stessa finitezza. 

In tal modo, l’assoluto verrebbe negato nella sua assolutezza e, dun-
que, nel suo valore, così che perderebbe eo ipso la sua funzione autentica-
mente legittimante, che è la funzione de-assolutizzante8, volta a ricondur-
re il finito alla sua vera natura.

Che è come dire: solo la condizione incondizionata è effettivamente 
fondante. Ma tale condizione, proprio perché incondizionata, non può 

8.   Riprenderemo il tema della funzione dell’assoluto nel paragrafo 7 della presente 
Riflessione nonché nel paragrafo 11 della Seconda Riflessione.



36	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

venire posta, precisamente per la ragione che, se venisse posta, verrebbe 
determinata e cesserebbe di valere come condizione incondizionata, cioè 
assoluta.

Essa, dicevamo, condiziona senza entrare in relazione con il condizio-
nato, perché tale relazione decreterebbe la sua negazione. 

Con il seguente approdo, che è di primaria importanza: è in virtù 
dell’essere incondizionato (il vero essere) che il condizionato cessa di pre-
tendere di valere come assoluto, cioè come vero essere.

Ogni sistema della teoria, a sua volta, non può non venire considerato 
come solo relativamente legittimo, perché risulta tale soltanto in relazione 
ad assunti o ad altri sistemi che fungono da premesse. 

Ciò, tuttavia, non può portare alla conclusione della relatività del tut-
to – all’affermazione “tutto è relativo” – perché l’assoluto è, è innegabile 
ed è, anzi, il solo ad essere innegabile, cioè autenticamente vero.

Proprio per il suo essere assoluto esso vale – lo ripetiamo – come la 
de-assolutizzazione in atto di ciò che si presenta come se fosse assoluto – 
le immediatezze empirico-formali – senza esserlo. 

Quando abbiamo parlato di “funzione indiretta” svolta dall’assoluto, 
intendevamo precisamente questo: poiché esso non entra in relazione 
con il determinato, inchioda quest’ultimo al suo limite ontologico in vir-
tù del suo semplice essere, che è autonomo e autosufficiente. 

In forma icastica: è il suo essere assoluto che impone al relativo (determi-
nato) di negarsi nella sua pretesa assolutezza.

Ciò premesso, risulta opportuno prendere in considerazione la cosa 
anche a muovere da un altro aspetto. L’assoluto è la condizione incondi-
zionata in virtù di cui la coscienza, ispirata (illuminata, informata, con-
dizionata) dall’assoluto medesimo, perviene a sapere la reale natura del 
determinato, ossia ne riconosce il limite di intelligibilità.

Proprio perché in grado di cogliere il limite del finito, e quindi di 
de-assolutizzarlo, la coscienza di cui si sta parlando non è la coscienza em-
pirica, la quale è frontale e reciproca al finito, ma la coscienza trascenden-
tale, la quale emerge innegabilmente oltre la coscienza empirica, e il finito 
che le è frontale, precisamente per la ragione che tanto della coscienza 
empirica quanto del finito essa coglie il limite e lo coglie perché l’assoluto 
le consente di coglierlo.



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 37

Che è come dire: se la coscienza coglie il limite del finito, allora ciò 
non può non dimostrare che essa trascende la sua dimensione empirica, 
che la rende finita, e può farlo perché si lascia inverare dall’assoluto, unica 
condizione che consente di rilevare il relativo come relativo perché indu-
ce l’emergere della coscienza come atto: l’atto di coscienza.

L’assoluto, potremmo quindi aggiungere, svolge una funzione indiret-
ta per una ragione ulteriore, rispetto a quella individuata in precedenza: 
per la ragione che è in forza della mediazione della coscienza trascenden-
tale (cioè dell’atto di coscienza), ispirata dall’assoluto stesso, che si emerge 
oltre il relativo e ciò consente di riconoscere la sua pretesa di presentarsi 
come se fosse assoluto. 

Tale pretesa, smascherata dall’atto che trascende il finito, diventa poi 
inevitabilmente contenuto della coscienza empirica, e per questa ragio-
ne può venire detta, ma il contenuto non può venire confuso con ciò in 
virtù di cui (l’atto condizionato dall’incondizionato) si pone in quanto 
contenuto determinato9.

Sia la funzione sia la mediazione, dunque, sono il modo finito, cioè ine-
vitabile, di indicare l’assoluto, che invece è innegabile: l’innegabile stesso. 

Funzione e mediazione costituiscono, pertanto, il fungere e l’ope-
rare dell’innegabile nell’inevitabile, nonostante che, dal punto di vista 
dell’innegabile, quest’ultimo non entri in rapporto con l’inevitabile né si 
sottragga ad esso, stante che per l’innegabile c’è solo l’innegabile. 

In questo senso, la condizione incondizionata condiziona senza veni-
re condizionata da ciò che condiziona e il fondamento (l’innegabile, la 
stessa condizione incondizionata) è richiesto (dall’inevitabile) come in sé 
essente, cioè come indipendente dalla stessa richiesta, e precisamente per 
questa ragione esso è richiesto come assoluto.

9.   L’atto di coscienza, se colto a muovere dall’inevitabile, presenta una duplice natura: una 
natura che lo vincola a ciò su cui emerge e una natura che lo proietta verso ciò che lo evoca 
(condiziona) e che costituisce ciò in cui esso innegabilmente intende compiersi. Si tornerà 
spesso su questo nodo, in particolare nei paragrafi 12 e 13 dell’Ottava Riflessione.



38	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

6. L’insemantizzabilità dell’assoluto

Il discorso fin qui svolto è teso a dimostrare che l’assoluto non può 
venire determinato, quindi non può nemmeno venire detto. Eppure, lo 
si è nominato più volte e si è detto di esso. Non si è caduti, forse, in una 
contraddizione?

A nostro giudizio non si tratta di una contraddizione teoretica, ma di 
una contraddizione formale10: essa, cioè, attiene soltanto al linguaggio. 

Dunque, non riguarda l’intenzione che lo struttura come linguaggio e 
che, per sua natura, è intentio veritatis.

Il linguaggio, infatti, intende dire ciò che effettivamente è, ossia inten-
de riferire la realtà nel suo essere autentico e non intende affatto costruire 
l’oggetto del proprio dire. 

Se non che, esso, nel riferirsi alla realtà (al vero essere), finisce per rife-
rire la realtà al proprio modo di riferirla, cioè finisce per ridurre l’essere a 
semantema. E questo costituisce l’autentica contraddizione.

Non si può non ribadire, tuttavia, che l’intenzione che costituisce il 
dire non è quella di ridurre la realtà a discorso, ma, al contrario, di con-
formare il discorso alla realtà. 

Il problema si pone per la ragione che, per conformarsi alla vera real-
tà, cioè alla realtà oggettiva, che è la realtà dell’essere, cioè dell’assoluto, il 
discorso dovrebbe perdere i suoi tratti caratterizzanti.

Dovrebbe, quindi, abbandonare la pretesa – che è la negazione stessa 
dell’intenzione – di includere l’assoluto nella relazione che è il dire – 
dire, infatti, è “riferire” (che è da refero, da cui relatus) –, perché ciò si-
gnifica ridurre l’assoluto a termine, per sua natura relativo e determinato.

Abbandonare la pretesa significa riconoscere il limite del dire (si 
approfondirà il tema nella Settima Riflessione), cioè la sua intrinseca 
contraddittorietà. 

Esso, infatti, intende bensì fondarsi sulla realtà, per evitare di scadere 
in uno sproloquio, ma poi pretende di inglobare il fondamento (la real-
tà), modellandolo in forza del proprio modo di riferire.

10.   Si veda quanto scritto su questo punto anche nel paragrafo 6 della Sesta Riflessione, 
nell’annotazione seconda al paragrafo 4 della Settima Riflessione e nel paragrafo 13 
dell’Ottava Riflessione.



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 39

Avere coscienza di questa contraddizione non può comportare la ri-
nuncia al dire né, ovviamente, la rinuncia all’assoluto. 

Non si può rinunciare all’assoluto proprio perché, semmai, è l’assolu-
to che “rinuncia” all’altro da sé, nel senso che non lo contempla affatto, 
anzi costituisce la ragione del venir meno di tale “altro”. 

Non si può rinunciare al dire perché non si dà un’alternativa ad esso, 
sì che il dire si rivela inevitabile. Il silenzio, infatti, è esso stesso una forma 
di linguaggio, perché è passibile di molteplici interpretazioni, e inoltre 
acquista senso solo nel sistema che è il linguaggio medesimo, all’interno 
del quale vale come “pausa” del dire.

Quest’ultimo, ancorché inevitabile, non è però innegabile, cioè neces-
sario, vero, perché necessario è solo l’assoluto: solo l’assoluto non necessita 
di altro per essere.

L’assoluto, pertanto, è la condizione incondizionata che consente di 
cogliere il limite di tutto ciò che è altro da esso, in modo tale che l’altro 
dall’assoluto (il finito) è anche altro dall’essere, dunque è non-essere. 

Il non-essere (il finito), se pensato dalla prospettiva dell’essere (assolu-
to, innegabile), non è e non potrà mai essere. 

A rigore, il finito non è mai stato, ancorché si presenti come esistente 
nell’universo dell’inevitabile. 

Se non che, l’essere non è l’esistere. Quest’ultimo, infatti, si configura 
sempre come co-esistere, ossia come compresenza di una molteplicità di 
esistenti, necessariamente determinati. 

Una volta che il finito sia stato presupposto – questo è emerso dal 
tema della funzione svolta dall’assoluto – non si può evitare di pensare 
l’assoluto dalla prospettiva del finito. 

In questo modo, l’assoluto, tramite la mediazione della coscienza da 
esso ispirata, non soltanto risulta la condizione che consente di rilevare 
il limite del finito, ma altresì di evidenziarne la struttura ontologica, che 
coincide con il suo stesso togliersi. 

Quanto detto sta a dimostrare che, se da un certo punto di vista non 
si può non intendere l’assoluto come indeterminabile, nella misura in cui, 
appunto, si intende far valere appieno il suo intrinseco valore, da un altro 
punto di vista, invece, non si può evitare di determinarlo, per la ragione che 
risulta inevitabile pensarlo e, dunque, coglierlo dal punto di vista del finito.



40	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Si potrebbe dire che l’assoluto viene pensato, inevitabilmente, come 
ciò che emerge, innegabilmente, oltre ogni oggetto di pensiero, sì che 
viene pensato (determinato) come impensabile (indeterminabile), costi-
tuendo la condizione stessa del pensare. 

Se lo si determina come indeterminabile, allora a ben vedere ciò che 
viene determinato non è propriamente l’assoluto, ma l’insensatezza teo-
retica della sua determinazione.

La formula “determinato come indeterminabile”, insomma, non può 
venire considerata solo per la prima parte, affermando che l’assoluto con 
questa formula è stato determinato, ma domanda di venire considerata 
anche per la seconda parte, la quale afferma che l’unico modo per deter-
minare l’assoluto è dichiararlo indeterminabile, cioè emergente oltre ogni 
determinazione, irriducibile a determinazione, così che ciò che viene “de-
terminato” è, a rigore, proprio la sua “indeterminabilità”.

Quando si usa la parola “assoluto”, pertanto, non si può non accom-
pagnarla alla consapevolezza che il significato di tale parola non è assimi-
labile ad ogni altro significato. 

Essa costituisce, infatti, l’indicazione della necessità del trascendimen-
to della significazione stessa, cioè la necessità dell’imporsi dell’infinito sul 
finito, dell’assoluto sul relativo11.

7. Funzione e intenzione

Allorché si intende indicare l’assoluto non si può non avere la consa-
pevolezza che questa indicazione – almeno idealmente, cioè intenzional-
mente – non lo riduce ad “indicato” né l’indicazione può venire pensata 
come “relazione”. 

Si intende, invece, che l’indicazione valga come atto il quale, proiet-
tandosi verso l’assoluto, nell’assoluto si tolga, affinché solo l’assoluto sia 
veramente. 

L’intenzione dell’indicare e, quindi, del dire è tutt’uno con la consa-
pevolezza della necessità che la dimensione inevitabile del linguaggio si 

11.   Si veda quanto scritto, a questo proposito, nell’annotazione al paragrafo 4 della Terza 
Riflessione.



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 41

trascenda e si risolva nell’innegabilità dell’essere o dell’assoluto, che è in-
dicibile proprio perché l’essere (assoluto) non può venire incluso in quella 
relazione che è il dire.

Non di meno, nella misura in cui ci si colloca nell’universo empiri-
co-formale, non si può evitare che quella stessa intenzione, che pure si 
volge all’assoluto e nell’assoluto intende compiersi, subisca una tradu-
zione che la trasforma in funzione.

Che è come dire: se si parte dal fatto che l’intenzione si pone al di 
qua dell’assoluto stesso, allora l’universo dell’inevitabile impone che essa 
venga descritta come una funzione.

Tale funzione non è “indiretta”, come quella svolta dall’assoluto pen-
sato a muovere dalla presupposizione del finito, ma è “diretta”, perché si 
esercita direttamente sul finito come l’attività essenziale del soggetto che 
ricerca e, così intesa, essa viene ridotta ad un progetto del soggetto. 

La riduzione dell’intenzione a funzione si produce per il significato che 
l’intenzione assume dal punto di vista di ciò da cui essa parte e su cui si 
esercita, e cioè l’universo delle determinazioni (dei fatti, della finitezza), 
nonché dal punto di vista di colui che operativamente la realizza (la svol-
ge), e cioè il soggetto empirico (la coscienza empirica).

Se, invece, la funzione viene colta a muovere da ciò cui essa intende 
pervenire – e questo costituisce il punto di vista non più dell’inevitabile, 
ma dell’innegabile –, allora essa è una funzione totalmente orientata al 
valore. 

In tale senso, essa può venire definita “funzione di verità” proprio per-
ché esprime una differenza fondamentale rispetto ad ogni altra funzione 
ordinaria: quest’ultima non soltanto è orientata al valore, ma perviene di 
fatto al valore, tant’è che arriva anche a determinarlo calcolandolo. 

Di contro, la funzione orientata all’autentico valore, cioè al valore as-
soluto, subisce un’intrinseca trasformazione in virtù di ciò cui essa tende: 
poiché il valore assoluto non è raggiungibile, essendo indeterminabile, 
la funzione di verità, tornando su sé stessa, subisce un’intrinseca trasfor-
mazione (una intrinseca mediazione) che la promuove a intenzione e, più 
precisamente, a intentio veritatis.

In quanto tale, essa non pretende di subordinare il valore a sé stessa 
determinandolo, cioè calcolandolo in forza del proprio procedere come 



42	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

funzione (operazione, algoritmo), ma intende subordinarsi totalmente al 
valore, cioè alla verità, in modo da conformarsi interamente ad esso.

Si perviene, così, ad un esito che è decisivo, perché capovolge il di-
scorso: non si pensa più l’intenzione a muovere dal finito, riducendola 
a funzione, ma si pensa la funzione a muovere dal suo fine (meta, desti-
nazione), cioè a muovere da quella verità che promuove la funzione ad 
intenzione. 

Si perviene, cioè, alla consapevolezza che, se la verità è ricercata con 
intenzione pura, cioè con intenzione che solo alla verità si affida e solo 
nella verità confida, dunque con intenzione scevra da ogni condiziona-
mento empirico, cioè soggettivo, allora la ricerca non potrà non (necessaria-
mente, innegabilmente) venire guidata dalla verità stessa e ciò in ragione 
del fatto che solo la verità assoluta può evocare e orientare l’intenzione 
che ad essa si volge. 

Se, infatti, non fosse proprio la verità ad ispirare l’intenzione e, dun-
que, la ricerca, come si potrebbe sapere veramente che ciò che si sa non è 
la verità proprio per la ragione che è ancora una verità determinata? 

E come si potrebbe ricercare la verità, se non fosse proprio la verità a 
suscitare e guidare la ricerca? 

Infine, come potrebbe subire un’intrinseca trasformazione quella ri-
cerca che viene condotta dal soggetto empirico, se ciò non avvenisse in 
virtù della stessa verità? 

La trasformazione consiste in questo: lungi dal subordinare l’esito del-
la ricerca ai modi finiti del cercante, quest’ultimo si essenzializza nella 
sua intentio veritatis e, quindi, intende togliersi nella verità intenzionata, 
così che la ricerca ordinaria viene completamente capovolta.

L’intenzione di verità, pertanto, non varrà più come un’attività, sup-
portata da un soggetto, secondo la descrizione che ne fornisce l’universo 
empirico-formale, ma emergerà come atto, l’atto del trascendersi di ogni 
finito, a cominciare dal soggetto della ricerca. 

Tale atto si protende interamente verso l’infinito e per questa ragione 
vale come intenzione che nella verità intende realizzarsi perché nella veri-
tà intende togliersi.



prima riflessione | Sulla verità assoluta (I parte)	 43

In conclusione, si dirà che, da un lato, l’intenzione ha la funzione di 
orientare la coscienza nell’universo dei determinati e volgerla a quell’as-
soluto che di tale universo costituisce il fondamento.

Dall’altro, il fondamento, essendo assoluto, induce nella funzione un 
ripiegamento su di sé (una mediazione intrinseca) in forza del quale essa si 
trasforma in quella intenzione che non è altra dalla verità, perché dalla 
verità è interamente pervasa e nella verità intende interamente compiersi.

Le tematiche, che sono state annunciate in questa Prima Riflessione, 
domandano di venire attentamente ripensate. 





cum scientia | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1

Seconda riflessione
Sulla verità assoluta (II parte)

1. Verità e fondamento

Dicevamo (Prima Riflessione, paragrafo 3) che una verità che dipen-
de solo da sé stessa è una verità assoluta. Se dipendesse da altro da 

sé, dipenderebbe dalla non-verità, cioè sarebbe funzione della non-verità, 
e sarebbe verità contraddittoria, cioè una falsa verità.

Ora, sottolineiamo con forza quanto accennato nel paragrafo 4 della 
Prima Riflessione: se è assoluta, allora non è “una” verità, ma “la” verità: 
unica e assoluta. Poiché, inoltre, è autonoma e autosufficiente, essa è in sé 
legittima e, per questa ragione, vale come fondamento. 

Il fondamento, infatti, può valere come fondamento di altro da sé solo 
per la ragione che è in grado di fondare sé stesso. Questo auto-fondarsi 
della verità, tuttavia, deve venire bene inteso e il tema, che qui abbiamo 
soltanto anticipato, verrà ripreso nel prossimo paragrafo.

Abbiamo affermato, non di meno, che la verità fonda ogni altro da sé 
ed anche questo fondare l’altro dalla verità richiede di essere adeguata-
mente chiarito. 

Non lo si può pensare, infatti, come un legittimare ciò che è altro dal 
vero, ma soltanto nel senso che è in virtù della verità che emerge la falsa 
verità esibita da tutto ciò che si presenta come se fosse vero, ma che non è 
la verità autentica. 

La verità, dunque, fonda nel senso che restituisce la determinazione 
alla sua autentica natura, smascherandone le pretese ed evidenziandone 
il limite di intelligibilità.

Con questo approdo: le determinazioni (le cose dell’ordinaria espe-
rienza) esistono, nel senso che mostrano una presenza nei sistemi che le 



46	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

presentificano (le rendono “presenti”), ma non sono, cioè non si può at-
tribuire ad esse l’essere, che è assoluto.

Se ne ricava che le determinazioni (o, a seconda delle circostanze, 
alcune di esse) vengono bensì assunte come se fossero verità autentiche, 
ma in effetti si tratta solo di verità determinate, le quali sono tali perché 
dipendono da ciò che le determina e, quindi, sono funzione di altro da sé.

Anche se non si volesse riconoscere che una verità determinata dipen-
de dalla non-verità, tuttavia si dovrebbe riconoscere che non è autonoma 
e autosufficiente. Essa risulterebbe vera se, e solo se, risultasse vero ciò da 
cui dipende. 

In questo caso, però, si avrebbero due verità: la verità dipendente (V1) 
et la verità da cui la verità dipendente dipende (V2).

A sua volta, il discorso svolto andrebbe, in questo caso, ripetuto per 
la verità da cui la verità dipendente dipende. Se V2 fosse verità assoluta, 
allora sarebbe autentica verità e, quindi, non potrebbe dipendere da altro 
né potrebbe relazionarsi ad altro. 

Mentre V1 dipenderebbe da V2 – insomma – V2 non dipenderebbe da 
V1, né dipenderebbe da altro. Si tratterebbe, pertanto, di una dipendenza 
unilaterale, che vincolerebbe V1 a V2, ma non V2 a V1. 

Ma questo accadrebbe appunto se, e solo se, V2 fosse verità assoluta; 
se non che, V2 non può essere verità assoluta proprio perché è anch’essa 
determinata. 

Se non fosse determinata, non verrebbe codificata come V2. E, se fosse 
verità assoluta, il suo condizionare la verità determinata sarebbe un condi-
zionare trascendentale e non un condizionare empirico o fattuale. 

Questo secondo modo di condizionare implica, infatti, una relazio-
ne tra condizionante e condizionato, come accade appunto tra due verità 
relative, dunque determinate (nell’esempio, V1 e V2); di contro, il primo 
modo configura – come detto – un condizionamento unilaterale del con-
dizionante sul condizionato, ma non viceversa dal momento che non v’è 
relazione tra di essi.

Più precisamente, poiché il condizionare trascendentale è solo della 
condizione incondizionata e poiché la condizione incondizionata coin-
cide con l’assoluto e si risolve interamente in esso, si dirà, allora, che 
non si tratta tanto di una “condizione”, quanto di una “ragione” o, se si 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 47

preferisce, di una “condizione” che vale come una “ragione”: l’assoluto 
è ragione del togliersi del relativo, così come l’essere è ragione del togliersi 
del non-essere.

E tuttavia, anche questa formula, a rigore, deve venire precisata ulte-
riormente, a conferma dell’insensatezza della pretesa di ridurre la verità 
ad enunciato. L’enunciato è animato dall’intenzione di dire la verità, ma 
l’intenzione viene negata dalla pretesa di includere la verità nell’enuncia-
to stesso.

Poiché, non di meno, non si dà alternativa al dire, e per questo esso 
configura l’inevitabile, si dirà, allora, che l’unica cosa che si può fare è 
dire e cercare poi di correggere il “detto”, per togliere idealmente il dire e 
farlo coincidere idealmente (intenzionalmente) con la verità.

La correzione da apportare all’enunciato che afferma che l’assoluto è 
ragione del togliersi del relativo è la seguente: essa assume come presuppo-
sto il relativo, giacché solo se qualcosa si è posto poi potrà togliersi.

Se non che, ciò che abbiamo cercato di indicare è che il relativo non 
si pone affatto o, se si preferisce, il suo porsi si risolve senza residui nel 
suo togliersi. Il suo porsi, abbiamo detto, è inevitabile; il suo togliersi è 
innegabile.

L’assoluto, quindi, è ragione del non essersi mai veramente posto del 
relativo (finito), così come l’essere è ragione del non essere mai stato vera-
mente del non-essere. 

Con ciò si intende dire che, se ci si ferma al linguaggio, anche l’in-
negabile è vincolato all’inevitabile, perché il togliersi postula il porsi del 
finito e, inoltre, perché si presuppone un “intervento” (un’“attività”) 
dell’assoluto (svolta) sul relativo, dunque una qualche relazione che vin-
colerebbe il primo al secondo, negando l’assolutezza del primo. 

Per cercare di correggere anche questo errore di prospettiva, si dirà che 
è innegabile che l’essere di ciò che è inevitabile non è un vero essere, così che 
davvero innegabile è soltanto l’assoluto che impedisce al relativo di essere 
veramente, ancorché l’universo empirico-formale costituisca quell’uni-
verso, esso stesso relativo, contenente ogni relativo (contenente, dunque, 
anche sé stesso, ma contraddittoriamente, come indichiamo nella anno-
tazione terza al paragrafo 5 – e nella nota 9 – della presente Riflessione).



48	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Da ciò si evince che l’universo empirico-formale non è veramente e 
l’apparenza del suo essere l’abbiamo nominata “esistenza”. Le cose, que-
sto vogliamo dire, esistono, cioè si presentano come se fossero, ma non sono 
veramente.

La prospettiva indicata, dunque, è la prospettiva che emerge sul finito e 
lo coglie andando oltre di esso, così da rilevarne il limite intrinseco.

2. Legittimità e verità

Si è soliti dire che il fondamento è tale perché è in grado di auto-fon-
darsi, ossia di auto-legittimarsi. 

Il tema della legittimità del fondamento è cruciale e abbiamo comin-
ciato a parlarne nella precedente Riflessione. 

Ora, intendiamo riprendere il discorso e lo facciamo a muovere da 
questo punto: a nostro giudizio, non si deve tanto parlare di “auto-le-
gittimazione”, perché in tal modo si chiama in causa un’attività che il 
fondamento, cioè l’assoluto, eserciterebbe su sé medesimo. 

Di contro, il fondamento (l’assoluto, la verità) è legittimo per il valore 
intrinseco che esprime, e cioè per la ragione che solo la verità, essendo 
autonoma e autosufficiente, non domanda di venire legittimata da altro 
da sé. 

Quando si parla di auto-legittimazione della verità, lo ribadiamo con 
forza, si usa un’espressione che non può non risultare ambigua, per-
ché introduce una riflessività che non può appartenere all’assoluto o al 
fondamento. 

Per tale riflessività, infatti, il fondamento, dunque la verità, si sdop-
pierebbe in un momento legittimante (fondante) e in un momento che 
viene legittimato (fondato).

Questo dualismo sarebbe la negazione stessa dell’assolutezza della veri-
tà, perché introdurrebbe la relazione in essa e decreterebbe il suo costitu-
irsi come dotata di una struttura intrinseca: il costrutto relazionale di cui 
fondante e fondato sarebbero i termini (gli estremi).



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 49

Sappiamo che così la verità viene sovente intesa, per esempio da 
Hegel1 e da Severino2. 

Questo modo di concepire la verità e la sua legittimazione, tuttavia, 
implica in primo luogo che il fondamento, cioè l’originario, non sia l’in-
tero, come invece dovrebbe essere. 

La nostra opinione, infatti, è la seguente: il fondamento è originario 
proprio perché è assoluto e l’assoluto è intero proprio perché è sciolto da 
ogni relazione, inclusa la relazione intrinseca.

Il fondamento, potremmo aggiungere, è intero proprio perché, non 
essendo strutturato in forza della relazione, non è diviso in parti, ma è 
un’unità autentica.

In secondo luogo, rileviamo che concepire la verità come l’attività del 
legittimare sé stessa comporta questa ulteriore conseguenza: si nega de 
facto che l’originario sia il concreto, anche se proprio questo si vorrebbe 
sostenere. 

Facendo valere questa concezione della verità, che noi critichiamo, 
“originario” finisce per diventare l’astratto, proprio per la ragione che il 
concreto risulterebbe dalla sintesi dei due momenti astratti: legittimante 
e legittimato (forma e contenuto). 

Si tratterebbe di due momenti astratti perché l’uno si pone in forza 
dell’altro; quindi, non può venire assunto a prescindere dall’altro. E a 
noi sembra illogico pensare che la sintesi di due momenti astratti possa 
produrre il concreto. 

In particolare, in Severino si compie la riduzione dell’originario a 
struttura, dunque si assume esplicitamente come originaria la relazione, 
la quale avrebbe per termini il fondamento e la sua negazione, cioè il po-
sitivo e il negativo: “Esso [il fondamento posto senza la sua negazione] è 

1.   Abbiamo trattato il tema in A. Stella, Il concetto di “relazione” nella “Scienza della lo-
gica” di Hegel, Guerini Studio, Milano 1994; Id., La Prefazione alla Fenomenologia dello 
spirito di Hegel. Interpretazioni critiche e approfondimenti teoretici, Aracne, Roma 2021; 
Id., Struttura originaria in Severino e mediazione in Hegel: una riflessione sul concetto di 
relazione, in «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», CVI, 4, 2014, pp. 751-782.
2.   Abbiamo trattato il tema in A. Stella, Il concetto di “relazione” nell’opera di Severino. A 
partire da “La struttura originaria”, Guerini e Associati, Milano 2018; Id., “Metafisica origi-
naria” in Severino. Precisazioni preliminari e approfondimenti tematici, Guerini e Associati, 
Milano 2019; A. Stella, G. Ianulardo, Le premesse concettuali de La struttura originaria di 
Emanuele Severino, in «Divus Thomas», 120, 3, 2017, pp. 182-210.



50	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

invece soltanto un momento astratto del fondamento, l’intero o il concre-
to del fondamento essendo appunto la relazione posizionale tra questo 
momento e la sua negazione”3.

Poiché anche la negazione, priva di ciò su cui si esercita come negazio-
ne, configura l’astratto, se ne ricava che l’intero, quindi il concreto, per 
Severino è la sintesi di due momenti astratti. 

L’esito di questa posizione, certamente non auspicato da Severino, 
ci pare così riassumibile: i momenti astratti diventano in tal modo essi 
l’originario, giacché il concreto è prodotto dalla loro sintesi, la quale si 
pone soltanto presupponendo i termini che sintetizza.

Se si intendesse, invece, affermare che originario è il concreto – e questa 
ci sembra la posizione espressa Severino –, allora, a nostro avviso, ciò non 
potrebbe non significare che i termini sono originariamente unificati dal-
la relazione, cioè non si danno come preesistenti alla loro relazione (ossia 
come “separati”), ma in questo caso non si comprenderebbe più il configu-
rarsi dell’astratto. 

Anche se si affermasse che l’astratto è originariamente tolto, si do-
vrebbe comunque convenire che esso precede il suo toglimento. L’unica 
soluzione sarebbe affermare che l’astratto è da sempre tolto, cioè che l’a-
stratto non è mai stato. 

Se non che, questa è precisamente la posizione che noi sosteniamo, dal 
momento che astratto e finito per noi coincidono, ma non è la posizione 
di Severino, che per contrario pensa il concreto come superamento dell’a-
stratto, sì che l’astratto diventa essenziale al configurarsi del concreto. 

Ci sembra interessante rilevare che anche Hegel vincola il vero (con-
creto) al falso (astratto), giacché egli stesso afferma che la verità è la rela-
zione del vero al falso, come emerge in molteplici passi delle sue opere e, 
in modo quanto mai esplicito, nella Prefazione alla Fenomenologia dello 
spirito, proprio nelle pagine iniziali (anticipiamo che il tema verrà da noi 
adeguatamente ripreso e approfondito nelle annotazioni quarta, quinta 
e sesta del paragrafo 4 della Settima Riflessione)4. 

3.   E. Severino, La struttura originaria, Adelphi, Milano 19812, pp. 111-112.
4.   Scrive Hegel: “Quanto più rigidamente l’opinione concepisce il vero e il falso come 
entità contrapposte, tanto più poi, in rapporto a un diverso sistema filosofico, si aspetta 
unicamente o approvazione o riprovazione, e soltanto o l’una o l’altra sa vedere in una pre-
sa di posizione rispetto a quel diverso sistema stesso. Non tanto l’opinione riesce a farsi un 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 51

Vero e falso, più precisamente, sarebbero coessenziali, così che il vero 
in tanto si porrebbe in quanto si vincolerebbe al falso5, il quale, proprio 
in quanto coessenziale al vero, finirebbe per capovolgersi nel vero e, allo 
stesso modo, il vero finirebbe per capovolgersi nel falso. Questo acca-
drebbe secondo la prospettiva hegeliana. 

Il punto è che, in questa concezione (di Hegel, ma anche di Severino) 
della verità, cioè del positivo, quest’ultimo si vincolerebbe al negativo, 
così che non potrebbe evitare di dipendere da esso. 

Inoltre, si deve aggiungere un’ulteriore conseguenza. Proprio per la 
ragione che i due momenti (vero e falso) vengono considerati coessen-
ziali, essi non possono a rigore venire separati e, secondo noi, nemmeno 
distinti.

La soluzione che viene offerta al tema del rapporto tra vero e falso, ma 
in genere al rapporto tra termini che risultano l’uno ragione dell’altro 
(abbiamo scelto di parlare di Hegel e Severino perché esprimono para-
digmaticamente questa posizione), dichiara astratti i termini in quanto 
separati, concreti in quanto distinti nella relazione che li vincola. 

Riflettendo su questa soluzione, rileviamo che per essa si darebbe un 
vero che può essere astratto, in quanto separato dal falso, e un falso che 
può diventare concreto, se posto in relazione al vero.

Spostando il discorso sul rapporto identità/differenza, la posizione 
che critichiamo sostiene che, se l’identità (A) viene separata dalla diffe-
renza (non-A), allora si configura l’astratto; di contro, se identità e diffe-
renza vengono prese insieme, e cioè sono vincolate da un nesso intrinseco, 
allora esse costituirebbero il concreto.

Se non che, e questo è l’aspetto decisivo sul quale intendiamo richia-
mare l’attenzione del lettore, i due momenti, e cioè identità e differenza 
– ma anche vero e falso, positivo e negativo, soggetto e oggetto, legitti-
mante e legittimato, forma e contenuto e così via –, non possono essere 
pensati come coessenziali e, al tempo stesso, come distinti. 

concetto della diversità dei sistemi filosofici, quanto piuttosto nella diversità scorge più la 
contraddizione che non il progressivo sviluppo della verità” (G.W.F. Hegel, Fenomenologia 
dello spirito, trad. it. cit., Vol. I, p. 2).
5.   Scrive ancora Hegel: “altrettanto il falso, non più come falso, è un momento della verità” 
(ivi, p. 32).



52	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Precisamente sulla conciliazione della coessenzialità dei termini e del-
la loro distinzione si regge la concezione del concreto come relazione, cioè 
come unificazione. 

Orbene, ciò che opponiamo a questa concezione è proprio il fat-
to che essa vale come conciliazione di due momenti che sono tra di loro 
inconciliabili. 

La distinzione implica, infatti, l’irriducibilità dell’un termine all’al-
tro; la coessenzialità, invece, implica che l’uno sia l’essenza dell’altro, e 
viceversa, così che essi risultano soltanto apparentemente due, perché in 
effetti costituiscono un’unica realtà. 

Il nodo da sciogliere, insomma, è il seguente: la relazione è un’unifi-
cazione, nella quale si pretende bensì che i termini permangano due, ma 
che siano non di meno così reciprocamente vincolati che l’uno può porsi 
solo in forza dell’altro. 

Ci chiediamo: se l’un termine si pone solo in forza dell’altro, come 
possono essi venire mantenuti distinti? E ancora: se l’uno è l’essenza 
dell’altro, come si può differenziare (tenere distinto) un termine dalla 
sua essenza? 

Se, esemplificando, non-A è essenziale ad A, come si può pensare che 
tra di essi viga quella differenza che sussiste nella relazione che li congiunge 
(unifica)? 

Non è più logico pensare, di contro, che A e non-A sono due sezioni 
astratte di un’unica e medesima realtà? 

La tematica indicata è di notevolissima rilevanza speculativa e mette 
capo alla differenza teoretica di unità e unificazione, sulla quale si dovrà, 
pertanto, attentamente riflettere.

3. Separati e distinti

Per pensare adeguatamente la differenza indicata, prendiamo avvio dal-
la contrapposizione di separazione e distinzione, la quale costituisce il centro 
teoretico della concezione che valorizza la relazione, cioè l’unificazione. 

Ebbene, questa contrapposizione costituisce un tema sul quale hanno 
a lungo discettato illustri pensatori, come per esempio Croce e Gentile. 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 53

Dal nostro punto di vista, si potrebbe essenzializzare la tematica di-
cendo che, se tra separatezza e distinzione ci fosse separatezza, allora la 
separatezza ingloberebbe la distinzione come proprio momento; vice-
versa, se ci fosse distinzione, allora sarebbe quest’ultima che inglobereb-
be la separatezza.

Nel primo caso, finirebbero per valere come “separati” anche i termini 
che in precedenza venivano definiti “distinti”; nel secondo, finirebbero 
per valere come “distinti” anche quei termini che in precedenza veniva-
no definiti “separati”, con che sarebbe la dualità stessa di separatezza e 
distinzione che verrebbe radicalmente messa in discussione, per il conti-
nuo capovolgersi dell’una nell’altra.

Da un lato, infatti, i distinti, per essere definiti tali, dovrebbero conser-
vare, ciascuno, un’identità che in qualche modo non potrebbe non essere 
autonoma. Proprio per questa ragione, la distinzione si capovolgerebbe in 
separatezza. 

Dall’altro i separati, per essere definiti tali, non potrebbero non es-
sere termini di una relazione che li assimilerebbe e, dunque, li vincole-
rebbe. Proprio per questa ragione, la separatezza si capovolgerebbe in 
distinzione.

Non di meno, è precisamente sull’assunto dell’irriducibile differenza 
che si presume sussista tra separati e distinti che i sostenitori della concre-
tezza della sintesi fanno poggiare la loro tesi. La sintesi, infatti, trasfor-
merebbe in distinti i separati.

Rileviamo, innanzi tutto, che tale concretezza si otterrebbe median-
te la somma di due momenti astratti, giacché tali vengono giudicati i 
separati. 

Inoltre, non si può non rilevare che la concretezza della sintesi non 
può venire identificata con la concretezza dell’intero, il quale non può 
venire diviso nei momenti che costituiscono la sintesi. 

Rifletteremo più avanti sul concetto di relazione (Quarta e Quinta 
Riflessione), cercando di mostrarne il limite di intelligibilità. Qui ci ac-
contentiamo di ribadire che si pretende che il concreto origini dalla sin-
tesi di due momenti astratti.

L’argomento che viene sostenuto per avvalorare questa tesi può venire 
così riassunto e ricapitolato: i termini sono astratti se separati; se, invece, 



54	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

vengono vincolati, allora essi costituiscono il concreto, pur mantenendosi di-
stinti in esso. 

La ragione che viene offerta è questa: i termini non sono autonomi e 
autosufficienti, ma l’uno è essenziale al costituirsi dell’altro, così che per 
superare la loro insufficienza devono venire congiunti. 

Da un certo punto di vista, non si può non concordare con questa tesi. 
Come abbiamo già cercato di indicare nella Prima Riflessione (paragrafo 
3), se si parla dell’identità determinata (A), allora non si può non rilevare 
che essa si pone in forza del limite, il quale si costituisce di due facce indi-
sgiungibili: una che guarda verso il limitato, ossia verso l’identico (A), e 
una che guarda verso il limitante, ossia verso la differenza (non-A). 

Ciò implica, appunto, che l’identità e la differenza non possono venire 
pensate come se fossero autonome e autosufficienti, dal momento che l’u-
na rinvia all’altra, reciprocamente, scambievolmente e necessariamente. 

Il punto che va messo bene in evidenza è che, nonostante ogni identi-
tà determinata si ponga solo in forza della differenza, tuttavia l’universo 
empirico-formale non può non prescindere da questa consapevolezza. 

Esso, infatti, è costretto a postulare che l’identità possa venire assunta 
precisamente come se si trattasse di un’identità autonoma, perché solo 
in quanto tale l’identità può valere come un “assunto”, ossia come un 
“presupposto”. 

Che è come dire: qualora l’identità determinata non venisse assunta 
come autonoma, essa non potrebbe costituire il punto di partenza di un 
qualunque processo o di una qualunque operazione, valendone come la 
“premessa” (“presupposto”), così che nessun processo (o nessuna opera-
zione) potrebbe costituirsi. 

Affinché vi sia un procedimento, insomma, l’identico deve poter essere 
considerato a prescindere dal diverso, ma ciò non può non contraddire 
lo statuto ontologico effettivo dell’identico, il quale si pone solo perché 
poggia sul diverso. 

Proprio per questa ragione si afferma che i termini sono coessenziali. La 
domanda che ci siamo già posti e che qui riproponiamo è la seguente: è 
teoreticamente corretto affermare che i termini sono coessenziali e, in-
sieme, anche distinti, onde configurare il costrutto relazionale? 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 55

4. Coessenzialità e unità

I sostenitori della concretezza della sintesi ritengono che i due punti di 
vista sull’identità, che abbiamo indicato, possano venire conciliati, perché 
è richiesta tanto l’autonomia dell’identità quanto la sua dipendenza.

Nell’ambito empirico-formale, infatti, si abbisogna tanto dell’auto-
nomia dell’identità quanto del suo intrinseco rapportarsi alla differen-
za: l’autonomia è essenziale per mantenere la differenza tra le identità; 
il rinvio reciproco è essenziale per considerare in relazione le identità 
medesime. 

Come avviene la conciliazione dei due aspetti indicati, che pure pri-
ma facie sembrano inconciliabili? Appunto, mediante la presunta diffe-
renza che sussisterebbe tra i separati e i distinti. 

Le identità, assunte come autonome, sarebbero separate; considerate 
in relazione reciproca, invece, varrebbero come distinte.

Abbiamo già criticato questa soluzione, perché le identità non sono 
mai veramente separate, dal momento che si determinano contrapponen-
dosi reciprocamente, e non sono mai soltanto distinte, perché nella rela-
zione esse mantengono quella differenza dell’una dall’altra che consente 
di considerare e di codificare l’una a prescindere dall’altra: A, infatti, non 
è non-A. 

Per questo porsi dell’uno prescindendo dall’altro, A e non-A non pos-
sono non valere come separati. Per il porsi dell’uno contrapponendosi 
all’altro, essi risultano vincolati e il vincolo si ritiene che trasformi i sepa-
rati in semplici distinti.

Ciò che si richiede, pertanto, è che da un certo punto di vista i termini 
della relazione esibiscano una certa autonomia e una certa indipendenza: 
se non la esibissero, non potrebbero in alcun modo venire distinti (né, 
tanto meno, separati, una volta posti fuori dalla relazione).

Da un altro punto di vista, invece, si richiede che i termini della re-
lazione si riferiscano reciprocamente: solo così, infatti, la loro identità si 
configura mediante il nesso che li vincola, in modo tale che una certa 
dipendenza è postulata anch’essa.

Si tratta, dunque, di due istanze teoreticamente antitetiche, l’indipen-
denza e la dipendenza dei termini della relazione, ma che, non di meno, 



56	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

domandano di trovare una conciliazione pratico-operativa, perché questo 
è ciò che richiede l’universo empirico-formale. 

È precisamente in forza di tale conciliazione, infatti, che si ritiene di 
poter pensare il fondamento, il quale altro non sarebbe che il costrutto 
relazionale. 

Prendere insieme i termini astratti, cioè le identità separate, genere-
rebbe insomma il concreto, il quale consisterebbe appunto nell’unificazio-
ne (relazione) di due termini distinti. 

A nostro giudizio, allorché si parla dell’unificazione dei distinti non 
può non riproporsi il problema sopra evidenziato. Da un lato si sottoli-
nea, infatti, che l’un termine si distingue dall’altro, proprio perché non 
può venire confuso con l’altro; da un altro lato, però, non si può non 
riconoscere che i termini si distinguono solo all’interno del loro riferirsi 
reciproco, in modo tale che l’uno si pone soltanto perché si riferisce all’al-
tro, ossia soltanto perché poggia sull’altro.

Precisamente per questa ragione, i termini devono venire considerati, 
al tempo stesso, distinti e coessenziali, così che la domanda investe questa 
nuova conciliazione: i termini possono valere sia come distinti sia come 
coessenziali6?

La stessa domanda può venire formulata anche in questo modo: come 
possono essere considerati “distinti” due termini che vengono dichiarati 
“coessenziali”? 

Abbiamo introdotto il tema alla fine del paragrafo precedente e ri-
teniamo, pertanto, di doverlo riprendere e approfondire per la sua 
importanza. 

Dicevamo che, a nostro parere, la coessenzialità non può non togliere la 
distinzione. Per cercare di chiarire ulteriormente la nostra affermazione, 
torniamo al punto di vista di coloro che, invece, sostengono la concilia-
bilità di coessenzialità e distinzione.
6.   Quando Severino spiega in quale senso vadano intesi i termini astratti, così scrive: “i 
momenti astratti della reciprocità in quanto astrattamente concepiti, in quanto cioè l’uno 
non sia visto come appartenente all’essenza dell’altro” (E. Severino, La struttura originaria, 
cit., p. 149). Dal passo si evince chiaramente che concreti sono i termini coessenziali, tali 
cioè che l’uno non è senza l’altro: l’uno, appartenendo all’essenza dell’altro, ne costituisce 
l’essenza stessa. Del resto, è da rilevare che, quando Severino parla di “determinazione re-
ciproca” (ivi, p. 148), egli intende precisamente termini che si determinano l’uno in forza 
dell’altro, dunque intende propriamente termini coessenziali. 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 57

Costoro, poiché parlano di termini coessenziali, sono pronti a rico-
noscere che l’un termine costituisce l’essenza stessa dell’altro, ma pre-
tendono di concludere dicendo che, proprio per questa ragione, se ven-
gono separati, essi sono astratti; di contro, se vengono intrinsecamente 
congiunti, essi costituiscono il concreto.

Ciò che noi opponiamo a tale concezione è quanto segue: se il concre-
to viene inteso come insieme, cioè come sintesi, cioè in senso relazionale, 
i termini non possono non permanere due, perché la relazione poggia 
sulla dualità dei termini relati. 

I due termini sembrano valere come “distinti”, perché l’uno non è l’al-
tro, ma in effetti la loro differenza, essenziale al mantenimento della dua-
lità, quindi della sintesi, viene negata dall’essere l’uno “essenza” dell’altro. 

Precisamente per questa ragione, risulta insufficiente affermare che i 
due termini non sono autonomi e autosufficienti. 

Più radicalmente, si dirà che l’altro, costituendo l’essenza dell’uno, 
non può non costituirlo intrinsecamente, così che né l’uno né l’altro pos-
sono, a rigore, venire considerati “in sé”. 

Con questo approdo: il definirli “uno” et “altro” contraddice il fatto 
che essi sono così inestricabilmente congiunti, cioè così uniti, che in effetti 
sono una cosa unica, un’unità, e non un insieme. 

Se fossero due termini, allora l’identità di ciascuno dovrebbe porsi a 
prescindere da quella dell’altro. 

In effetti, la considerazione formale assume ciascuna identità deter-
minata come se esibisse autonomia e autosufficienza, le quali non di meno 
sono negate dalla necessità di ciascuna identità di essere in forza del rife-
rimento all’altra, così che l’altra diventa l’essenza dell’una.

Tale necessità, insomma, impone la presenza dell’altro termine nell’u-
no, in modo tale che essi vengono meno come due e si impone la concretez-
za della vera unità.

L’ordine empirico-formale, tuttavia, non riconosce che solo l’unità 
esprime un’autentica concretezza e pretende, viceversa, di considerare la 
concretezza in senso relazionale, sì che non può evitare di conciliare “di-
stinzione” e “coessenzialità”. 

In tal modo, però, non può sottrarsi a questa alternativa: aut l’iden-
tità di un distinto è effettiva, ma allora esso deve poter venire assunto a 



58	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

prescindere dall’altro distinto, così che a ben guardare risulta separato 
da esso; aut non è un’identità effettiva, ma allora è da chiedersi come 
ognuno possa evitare di venire confuso con l’altro.

Attenzione: non si può rispondere “perché l’uno non è l’altro”, dal mo-
mento che questa risposta configurerebbe una petitio principii. Che l’uno 
non sia l’altro è proprio ciò che si deve dimostrare, se si riconosce che l’uno 
è l’essenza dell’altro, ossia se l’essere autentico dell’uno è proprio l’altro.

A nostro giudizio, insomma, due coessenziali sono due inseparabili, 
anche se la definizione di “inseparabili”7 rischia di mettere fuori strada. 

Essa, infatti, è declinata al plurale8, quando si dovrebbe dire, invece, 
l’inseparabile, perché si tratta di un’unica e medesima realtà (l’unum atque 
idem). 

Di contro, se si parla di “inseparabili”, allora di fatto l’inseparabile è 
stato separato e la dualità è l’esito di questa separazione. 

Proprio per questa ragione, affermiamo che l’originario, dunque 
il concreto, dunque il vero, è l’unità, che è l’inseparabile stesso. L’unità, 
inoltre, è l’originario perché costituisce la condizione di intelligibilità del 
molteplice.

5. L’uno come condizione di intelligibilità dei molti
 
Rileviamo che la condizione di intelligibilità non può venire confusa 

con la condizione di possibilità. Su questo nodo teoretico intendiamo ora 
svolgere una riflessione, incentrandola proprio sul rapporto che sussiste-
rebbe tra l’uno e i molti.

7.   Ci riferiamo, per esempio, a questo passo di Hegel: “Qui si può solo allegar questo, che 
non v’ha nulla, nulla né in cielo né nella natura né nello spirito né dovunque si voglia, che 
non contenga tanto l’immediatezza quanto la mediazione, cosicché queste due determina-
zioni si mostrano come inseparate e inseparabili (ungetrennt und untrennbar), e quell’oppo-
sizione come inesistente” [G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik (1812-1816), in Sämtliche 
Werke, dritte Auflage der Jubiläumsausgabe, Bd. 4 e 5, hrsg. Von H. Glockner, Frommann-
Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1964-1965; trad. it di A. Moni, (rev. e introd. di C. 
Cesa), Scienza della logica, Vol. I, Laterza, Roma-Bari 19743, p. 52]. Qui Hegel si riferisce ai 
termini della coppia rappresentata da immediatezza e mediazione, ma il discorso può valere 
per l’identità e la differenza e, più in generale, per ogni coppia di opposti, ossia per ogni de-
terminazione che si pone opponendosi/relazionandosi ad ogni altra determinazione.
8.   Si riprenderà il tema nell’annotazione terza al paragrafo 4 della Quinta Riflessione.



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 59

Se l’unità viene pensata come la condizione di possibilità del moltepli-
ce, allora si presume che dall’uno derivino i molti. La questione, però, 
diventa quella di come intendere tale derivazione. 

Una forma potrebbe consistere nel postulare la divisione all’interno 
dell’uno stesso. In questo caso, tuttavia, l’uno non sarebbe veramente uno. 

Per evitare di pensare l’uno come originariamente diviso in sé, e cioè 
tale da non essere mai veramente “uno”, si potrebbe ipotizzare che la divi-
sione subentri successivamente al suo essersi costituito come uno. 

In questo caso, si dovrebbe spiegare se si tratta di una divisione pro-
dotta da un intervento esterno all’uno, che agisce su di esso, oppure se, al 
contrario, si presume che ad un certo punto della sua storia l’uno inizi a 
dividersi in sé stesso.

Se si trattasse di un intervento esterno all’uno, intervento volto a di-
viderlo, allora l’uno non sarebbe “uno” e “unico”, cioè non sarebbe “as-
soluto”, “originario”, perché accanto ad esso opererebbe ciò che interviene 
su di esso, così che si avrebbe a che fare originariamente con una dualità.

Qualora, non di meno, valesse come originaria la dualità, e non l’uni-
tà, allora il problema della derivazione dall’uno risulterebbe insussisten-
te: la dualità non deriverebbe affatto.

La questione, però, non sarebbe ancora risolta. Non potrebbe non 
sorgere, infatti, la domanda: la dualità può valere effettivamente come 
l’originario?

Poiché la dualità altro non è che la reiterazione dell’unità, consegue 
che assumere la dualità come originaria configura un errore prospettico: 
soltanto l’unità può essere veramente originaria, perché solo l’unità può 
valere come la condizione a parte ante, ancorché la considerazione for-
male non necessariamente lo riconosca. 

Facciamo notare, a questo proposito, che coloro che affermano l’ori-
ginarietà della relazione, come per esempio Severino, di fatto affermano 
la dualità come originaria.

A fronte delle incongruenze che si generano nell’affermare l’origina-
rietà della dualità, potrebbe sembrare una soluzione affermare l’origina-
rietà della differenza. 



60	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Se non che, se si scegliesse di assumere come originaria la diffe-
renza, non potrebbe non imporsi la seguente domanda: da cosa si 
differenzierebbe? 

Ammettiamo che, per aggirare il problema, si risponda che la diffe-
renza sia in sé differenza, cioè configuri appunto una relazione in cui i 
termini siano “i differenti”. 

Ebbene, a nostro giudizio nell’assumere come originaria la relazione, si 
farebbe valere come originario il circolo della presupposizione, quel circolo 
che si produce per il fatto che la relazione, intesa come costrutto mono-dia-
dico, cioè come formata da due termini estremi e da un nesso che li vinco-
la, si costituisce in modo tale che il nesso presuppone i termini e i termini, 
a loro volta, presuppongono il nesso, all’infinito. 

Viste le difficoltà logico-concettuali che comporta ipotizzare un in-
tervento esterno all’uno, si potrebbe ipotizzare un intervento intrinseco 
all’uno stesso. 

Si potrebbe dire che l’uno, ad un certo punto, si fa altro a sé stes-
so, originando il “due”. In questo caso, però, ci si trova di fronte ad una 
duplice dualità presente nell’uno: la dualità che sussiste tra l’uno prima 
della divisione e l’uno dopo la divisione, stante il fatto che certamente 
non sarebbe lo stesso uno, et la dualità che è costituita dall’uno che attiva 
la divisione e dall’uno che la subisce.

Infine, se l’uno, originando il due, si risolvesse in ciò che origina, allo-
ra il fondamento (l’originario, l’assoluto) verrebbe meno a sé stesso e si 
perderebbe la condizione incondizionata che consente di cogliere i con-
dizionati come condizionati.

La conclusione dell’argomentazione è che l’uno non può valere come 
condizione di possibilità dei molti, perché la derivazione dall’uno risulta 
inintelligibile. 

Come spiegare, allora, la genesi della molteplicità? A noi sembra che 
la risposta possa venire trovata solo individuando il punto da cui è partita 
la ricerca. 

Quest’ultima muove precisamente dalla presupposizione della molte-
plicità, così che, una volta che i molti (le determinazioni) sono stati pre-
supposti, non ha più alcun senso ricercarne la condizione di possibilità, 
stante che è la presupposizione stessa che vale come condizione di possibilità 
dell’universo empirico-formale. 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 61

Poiché, non di meno, presupporre non significa legittimare il presup-
posto, si dovrà riconoscere, allora, che quella che viene assunta come con-
dizione di possibilità, non può venire confusa con l’autentica condizione 
di intelligibilità dei molti.

Ed è proprio allorché si giunge a questo punto che si impone una nuo-
va considerazione, che ha valore fondamentale e che riassume quanto 
detto in precedenza. 

Poiché ciascuna identità determinata si pone poggiando sulla diffe-
renza da essa, non si può non affermare che la molteplicità, ossia l’u-
niverso empirico-formale, non è affatto intelligibile, in modo tale che la 
condizione di intelligibilità, lungi dal valere come condizione di possibili-
tà del molteplice, emerge come la condizione che impone al molteplice di 
trascendersi.

La cosiddetta “via discendente” è, pertanto, essa stessa inintelligibile, 
sì che l’unica via che può venire percorsa sembra essere quella “ascenden-
te”, cioè la via che dal molteplice, che è inintelligibile, risale all’uno, che 
invece costituisce l’intelligibile stesso.

Se non che, la via ascendente muove, a rigore, dalla medesima presup-
posizione da cui muove la via discendente: entrambe assumono i molti 
come indiscutibili. 

Essa, insomma, configura il modo di pervenire all’uno dando per scon-
tato il mondo in cui vige la molteplicità e nel quale ci si colloca per parlare 
dell’uno stesso.

Si impone, quindi, la seguente precisazione, che è della massima im-
portanza: una volta che si presuppone il molteplice, allora pervenire all’u-
nità assume effettivamente il significato del pervenire alla condizione di 
intelligibilità se, e solo se, tale condizione, lungi dal legittimare il molte-
plice, ne rileva il limite di intelligibilità. 

Che è come dire: in virtù della condizione di intelligibilità, che è l’u-
no stesso, la molteplicità si rivela come l’insieme di quelle determina-
zioni che sono ciascuna insufficiente a sé stessa, così che non può non 
risultare altrettanto insufficiente l’insieme di dette determinazioni.

Con questo approdo: l’unità del fondamento non pone la molteplicità, 
ma al contrario la toglie, cioè le impone di venir meno a sé stessa perché 
in sé inintelligibile. 



62	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’unità, questo è il nodo concettuale, consente di cogliere la vera na-
tura del molteplice perché ne rivela il limite, che è indice dell’inconsisten-
za ontologica del finito.

Non di meno, deve venire considerato anche un altro aspetto. Poiché 
il soggetto che ricerca si pone nell’universo empirico-formale e a muove-
re da questo si volge alla verità, allora la molteplicità, ancorché inintelli-
gibile, risulta tuttavia inevitabile. 

Precisamente per questa ragione, cogliere la sua inintelligibilità equi-
vale a consapere la necessità del suo togliersi, dal momento che, appunto, 
si presuppone comunque il suo essersi posta. 

Un’ultima precisazione, che ha carattere terminologico. Quando si 
intende una “posizione autentica”, cioè autenticamente intelligibile, ci si 
può riferire soltanto all’unità, all’originario, all’assoluto. 

Qui con l’espressione “posizione” non si intende, quindi, quello che 
si intende quando ci si riferisce ad una qualche determinazione, e cioè 
non si intende la sua “collocazione” in un qualche sistema, ma si intende 
l’essere stesso. 

Se non che, dire “essere” è come dire “assoluto” o “unità”, così che l’e-
spressione “posizione dell’assoluto (dell’essere)” è in effetti pleonastica, 
perché nulla aggiunge all’assoluto (essere) medesimo.

Proprio per questa ragione, non useremo più la parola “posizione” in 
riferimento all’essere (assoluto, fondamento). 

Di contro, useremo tale parola in riferimento al determinato, così che 
di ogni posizione, per sua natura determinata, intenderemo quell’insuf-
ficienza, cioè quell’inintelligibilità, che la caratterizza e che consiste nel 
suo “porsi contrapponendosi”, il quale comporta l’op-posizione a sé di 
ogni determinazione. 

Dunque, il suo non essersi mai veramente posta.

Annotazione prima
Per chiarire ulteriormente la ragione per la quale i coessenziali, a nostro pare-
re, non sono distinti, cioè non sono una dualità, ma costituiscono un’unità, 
riprendiamo la questione già posta sia nel paragrafo 2 sia nel paragrafo 4 della 
presente Riflessione e formuliamo la seguente domanda: se l’essenza di ciascun 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 63

termine coessenziale è l’altro termine, allora è sensato concludere che ciascuno 
è distinto dalla sua essenza, dal momento che è distinto dall’altro? 
A noi sembra che, se si rispondesse affermativamente, l’essenza cesserebbe di 
valere come il proprium della cosa, ciò che propriamente la connota, così che si 
decreterebbe la differenza tra la cosa et la sua essenza.
Se, insomma, si affermasse che la cosa è distinta dalla sua essenza, allora l’essen-
za verrebbe posta estrinsecamente rispetto alla cosa e non potrebbe costituirne 
effettivamente l’essenza, la quale non può non essere intrinseca e costitutiva. 
Da ciò consegue che, nel caso di due termini coessenziali, la differenza va con-
siderata come intrinseca all’identità di ciascuno di essi. Solo così si comprende 
la ragione per la quale, secondo la nostra ipotesi, identità e differenza non pos-
sono non venire considerate due sezioni astratte della medesima realtà, che è la 
concreta unità dell’assoluto. 
Si potrebbe aggiungere, per completare ulteriormente il discorso, che l’enun-
ciazione dell’essenza può essere distinta dell’enunciazione della cosa, ma la dif-
ferenza dell’enunciazione non può significare la differenza ontologica. 
Se, infatti, l’essenza della cosa si distinguesse dalla cosa stessa – lo ripetiamo 
perché il nodo rappresentato dai “termini coessenziali” è centrale –, allora la 
cosa si distinguerebbe da sé medesima o, come detto, da ciò che di più specifico 
essa è. 
L’essenza si distinguerebbe, così, dall’essere, come accade in tutte le concezioni 
che fanno prevalere la considerazione formale sul pensiero autentico.
L’essenza, intesa in senso formale, infatti, indica il tratto distintivo identifican-
te la cosa, intesa come identità determinata. 
Ebbene, ciò che intendiamo sostenere è che, nel momento in cui si parla di 
identità coessenziali, non si può non andare oltre questa concezione dell’essen-
za: essenza diventa l’altra cosa, perché l’altro è fondamento ontologico dell’iden-
tico, così che la considerazione formale viene messa fortemente in discussione.
La cosa vede come propria essenza non il sé, ma l’altro da sé, in modo tale che 
risulta in sé contraddittoria. In quanto tale, essa non può non contraddirsi e que-
sto atto non può non decretare l’oltrepassamento della cosa stessa nonché della 
considerazione formale che su di essa poggia.
Inoltre, l’atto del suo contraddirsi non può non lasciare emergere la vera essen-
za della determinazione, cioè del finito: la vera essenza del finito è il suo essersi 
originariamente tolto così che solo l’assoluto essere è veramente.
Per questa ragione, l’essenza del finito è, a rigore, l’assoluto essere che lo rivela 
come finito, cioè che lo restituisce al suo essere autentico, mistificato dall’apparen-
za che coincide con l’ipostasi del finito prodotta dalla considerazione formale.
	



64	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Annotazione seconda
Quanto detto ci consente un passo ulteriore: forma e contenuto sono coessen-
ziali e ciò deve venire inteso nel senso che essi, in quanto distinti, sono il pro-
dotto dell’operazione astraente e astratta che è intervenuta sull’intero (sull’uno), 
cioè sull’unità concreta che è stata analizzata (divisa). 
Se non che, l’analisi dell’intero non può non valere come la negazione del suo 
essere integrum, che significa “intero”, ma anche “intatto”, dunque “illeso”: l’in-
tero non può subire interventi che lo alterino e lo danneggino. 
L’analisi lo altera e lo danneggia a tal punto che lo nega come intero, come 
integrum. Lo divide, infatti, in parti, così che l’unità diventa una molteplicità. 
Risulta, pertanto, del tutto insensato pensare di ricostituire l’intero rimettendo 
insieme le parti, cioè gli elementi (termini) ottenuti con l’analisi. Sarebbe un 
rimettere insieme i “cocci”, così che si produrrebbe un mero composto: non si 
tornerebbe di certo all’intero originario.
Coloro che intendono l’intero come “insieme” non si avvedono di confon-
dere l’intero con il composto. Essi commettono tre errori teoretici di primaria 
importanza. 
Oltre a confondere l’intero con il composto, che è il primo errore già indicato, 
opinano di riprodurre l’intero mediante la riunificazione degli astratti, ottenuti 
mediante l’analisi, e non si avvedono di muoversi sul terreno dell’astrazione: 
due astratti, ancorché unificati, aut permangono due, e allora l’intero non è 
stato restituito, aut si risolvono nell’unità, ma allora cessano di essere due e 
non si può più parlare di sintesi o di insieme o di relazione. Se dimenticano ciò, 
commettono il secondo errore.
Il terzo errore consiste nel considerare originaria la dualità, ossia la differenza. 
Originariamente sussisterebbero le determinazioni, che solo successivamente 
diventerebbero termini della relazione che li vincola. 
Qui l’errore non soltanto è rappresentato dal fatto che si considera originaria la 
dualità, o la differenza, e di questo ci siamo occupati nel precedente paragrafo, 
ma altresì dal fatto che si considerano originarie le determinazioni in quanto 
valgono come autonome e autosufficienti e solo in un secondo tempo esse entre-
rebbero in relazione. 
Abbiamo cercato di dimostrare che le determinazioni si pongono perché si op-
pongono, così che esse sono in relazione a muovere dal loro valere come deter-
minazioni (ossia a muovere dalla loro presupposizione, cioè a muovere dal loro 
costituirsi come presupposti). 
Ai tre errori indicati, si potrebbero aggiungere ulteriori considerazioni che, in 
effetti, evidenziano altrettanti nuovi errori. 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 65

Si potrebbe sottolineare che è un nuovo errore assumere il concreto come se 
potesse derivare dall’astratto: ciò, infatti, è insensato, dal momento che il con-
creto è originario ed è originario perché è fondamento. 
In secondo luogo, il concreto non può valere come una sintesi, perché, se la sintesi 
fosse concreta, sarebbe originaria e, se fosse originaria, allora i termini sarebbero 
originariamente vincolati, dunque sarebbero originariamente coessenziali. 
In questo caso (si veda la precedente annotazione), però, essi sarebbero soltan-
to apparentemente due, perché effettivamente sono una realtà unica e assoluta.
Infine, poiché l’intero è originario, dunque assoluto, non si dà un altro da esso, 
così che l’intervento analitico, che eventualmente dovrebbe esercitarsi sull’in-
tero, viene a rigore negato dall’assolutezza dell’intero stesso. 
Tuttavia, se ci si colloca nell’universo del linguaggio, ossia nell’universo della 
distinzione di forma e contenuto, allora si dirà – ricordando che di un “dire” si 
tratta – che il concreto (l’unità) coincide con il togliersi dell’astratto, ossia con 
l’imporsi dell’unità sulla dualità e, quindi, sulla distinzione.
Questo modo di esprimersi, però, presenta il concreto non come esso veramen-
te è: lo presenta come esito del toglimento dell’astratto e non come originario. 
Proprio perché originario, invece, il concreto, cioè l’assoluto essere, è la ragione 
del non essere dell’astratto, cioè del non essere del non-essere.
Più precisamente, è la ragione non soltanto del non essere del non-essere, ma 
anche del suo non essere mai stato veramente. 
Non essendo mai stato veramente, esso non si è nemmeno mai tolto veramente.

Annotazione terza
Per riprendere quanto detto nell’annotazione prima al quarto paragrafo 
della Prima Riflessione, ribadiamo che l’intero è l’assoluto, cioè la vera tota-
lità. Quest’ultima, infatti, non può venire intesa come l’insieme di tutte le 
determinazioni.
Se la totalità venisse intesa come “l’insieme di tutte le determinazioni”, cioè se-
condo l’interpretazione ordinaria che si fornisce di essa, si dovrebbe ricordare, 
allora, che non si possono considerare solo le entità, ma anche le relazioni tra le 
entità, esse stesse determinazioni, nonché le relazioni tra le relazioni e, infine, il 
limite che dovrebbe inglobare tale insieme per farne una unificazione, una sinte-
si, cioè quella che viene definita, appunto, una “totalità”. 
La domanda è: come è possibile considerare determinato tale insieme? Non è, 
forse, incrementabile? Non possono emergere nuove entità e, dunque, nuove 
relazioni e nuove relazioni di relazioni?



66	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Del resto, è altresì da rilevare che, se l’insieme non fosse determinato, allora 
non si potrebbe parlare di totalità, ma, semmai, di “totalizzazione in corso”, 
secondo la nota formula sartriana. 
Con questo approdo: se la “totalità” viene intesa in senso ordinario, come in-
sieme determinato di tutte le determinazioni e, dunque, di tutti gli insiemi, 
dal momento che ogni determinazione può venire considerata, a sua volta, 
come l’insieme delle determinazioni che la costituiscono (una determinazio-
ne semplice non è pensabile, se non altro perché ciascuna implica tutte le altre 
per porsi opponendosi ad esse), allora si assume anche la totalità come “una” 
determinazione. 
Se non che, come abbiamo visto, essa in effetti non può venire determinata, 
precisamente perché è incrementabile e, dunque, perché a rigore non configura 
una totalità, ma una totalizzazione in corso. Si tratta, insomma, di una totalità 
indeterminata, in modo tale che viene ad imporsi una nuova domanda: quale 
tipo di realtà essa configura? 
Si tratterebbe bensì di una realtà che dovrebbe appartenere all’universo empi-
rico-formale, ma che, essendo indeterminata, varrebbe come una “determina-
zione indeterminata” e, quindi, come una palese ed esplicita contraddizione. 
Ma le osservazioni non si fermano qui. Va aggiunto: anche qualora si ammet-
tesse che si possa intendere la totalità in forma determinata, ci si dovrebbe co-
munque chiedere se la totalità delle determinazioni, ossia l’insieme di tutti gli 
insiemi (l’insieme che funge da contenitore di tutti gli altri), faccia parte o no 
della totalità come insieme (è o non è uno degli insiemi contenuti?) 
Se si rispondesse che non ne fa parte, allora quello non sarebbe l’insieme di 
tutti gli insiemi, perché almeno uno ne sarebbe escluso. 
E tuttavia, se ne facesse parte, appunto in quanto una determinazione anch’es-
sa, ossia in quanto uno degli insiemi, allora dovrebbe valere, ad un tempo, sia 
come tutto sia come parte: scadrebbe, cioè, a parte di sé stessa e ciò non potreb-
be non configurare una evidente antinomia9. 
Precisamente per le ragioni addotte, l’intero non può venire considerato come 
un insieme, ma come l’assoluto stesso. 
L’assoluto, inoltre, risulta scevro non solo da relazioni estrinseche, che lo vinco-
lerebbero ad altro da sé, ma anche da relazioni intrinseche, che lo dividerebbero 
in parti, negando la sua interezza che coincide con la sua assolutezza, dunque 
con il suo valere quale fondamento. 

9.   Le “classi riflessive”, come è noto, costituiscono parte integrante della nozione di “classe del-
le classi” (o “insieme degli insiemi”); esse danno luogo ad antinomie, tra le quali una delle più 
famose è quella che Russell stesso ha posto in luce nel 1903, in una lettera indirizzata a Frege, e 
che noi abbiamo qui riproposto, parlando della totalità intesa come insieme di tutti gli insiemi.



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 67

Ciò che ci proponiamo ora è indicare in quale senso il fondamento, cioè la 
verità, va inteso come a sé legittimo.

6. Verità, coscienza e auto-coscienza

Nel dichiarare che la verità è indicibile (paragrafo 4 della Prima 
Riflessione), non si può non evidenziare che si produce un’inevitabile con-
traddizione formale: si usa la parola verità per negare che la verità possa 
venire detta. 

Il tema è teoreticamente molto rilevante e lo approfondiremo nel pa-
ragrafo 6 della Sesta Riflessione, nell’annotazione seconda al paragrafo 4 
della Settima Riflessione e nel paragrafo 13 dell’Ottava Riflessione. 

Qui potremmo ribadire che tale contraddizione può venire considerata 
l’esplicitazione della contraddizione che è il “dire” e che sussiste tra l’inten-
zione, che è quella di dire lo stato effettivo della realtà, cioè la verità, e la pre-
tesa di riferire la realtà (la verità) a quel sistema di riferimento che è il dire.

Non di meno, c’è un aspetto ulteriore che merita di venire considera-
to e approfondito. Ciò che è stato detto è stato prima pensato, cioè lo si 
è potuto dire perché configura un contenuto di coscienza. 

Sorge, allora, la seguente domanda: se si è negato il rapporto tra il dire 
e la verità, perché tale rapporto riduce la verità a semantema, si nega al-
trettanto il rapporto tra la coscienza e la verità?

La risposta, a nostro giudizio, non può non essere affermativa. 
Innanzi tutto, per la ragione che la verità non può venire ridotta a con-

tenuto determinato. In secondo luogo, per la ragione che, se venisse intesa 
come termine della relazione, scadrebbe ancora a determinazione. 

Infine, per la ragione che la relazione configura un costrutto contrad-
dittorio, per lo meno se intesa come nesso che vincola due estremi.

Della contraddittorietà della relazione ci occuperemo più avanti. Qui 
vogliamo insistere sul rapporto tra verità e coscienza per mostrare che 
esso non può sussistere per un duplice ordine di ragioni.

Tale rapporto, infatti, non soltanto impone alla verità di venire ridot-
ta a determinazione, e ciò non può non significare la negazione stessa 
della verità assoluta, ma altresì impone alla coscienza di venire ridotta a 



68	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

coscienza empirica, sì che essa vale come progetto di inscrivere la verità al 
proprio interno, riducendola a proprio contenuto. 

La negazione della verità coincide, quindi, con la riduzione della co-
scienza ad attività (dunque a relazione), che pretende di esercitarsi sulla 
(relazionarsi alla) verità stessa, riducendola a proprio momento. 

D’altra parte, se la coscienza viene colta non più come coscienza em-
pirica, ma come coscienza trascendentale, cioè come atto di coscienza (dun-
que non più come attività), allora ciò che si esclude è proprio la relazione 
con la verità, perché tale coscienza non è un termine che possa relazio-
narsi alla verità né può valere come una relazione che inglobi la verità, per 
la ragione che l’atto di coscienza intende volgersi totalmente alla verità e, 
pertanto, coincide con l’intentio veritatis e si risolve interamente in essa. 

L’intentio veritatis, questo è il nodo cruciale, lungi dal valere come 
rapporto con la verità, vale invece come intenzione di togliere ogni distan-
za (differenza) dalla verità stessa, onde perdersi totalmente in essa per 
essere uno con essa ed essere così “vera” intenzione. 

Per motivare adeguatamente la conclusione cui siamo pervenuti, tut-
tavia, riteniamo opportuno svolgere un’ulteriore argomentazione, che 
prenda le mosse dall’assunto ordinario per il quale la coscienza si esprime 
nella dualità di una forma e di un contenuto. 

La coscienza, infatti, viene ordinariamente considerata un insieme di 
stati coscienti che inglobano contenuti determinati.

Ebbene, proprio perché giunti a questo punto dell’indagine deve ve-
nire riproposto quanto detto in precedenza: se la coscienza viene intesa 
in questo modo, allora essa, essendo distinta dal contenuto, non può non 
configurare una forma astratta. 

Il punto di vista che abbiamo cercato di criticare è proprio quello 
secondo il quale la coscienza diventerebbe concreta nella sintesi con il 
contenuto. 

Come può, ci chiediamo nuovamente, generare il concreto la sintesi di 
due momenti astratti? Se, infatti, è astratta la coscienza empirica priva di un 
contenuto, altrettanto è astratto il contenuto in quanto non venga saputo 
come tale. Contenuto di che cosa, se la coscienza non fosse? 

Coloro che sostengono che la sintesi di forma e contenuto genera il 
concreto, non di meno, fanno valere anche un altro assunto: precisamente 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 69

in ragione del fatto che la coscienza si costituisce come dualità di forma 
e contenuto, essa diventa auto-coscienza solo nel momento in cui pone sé 
stessa come oggetto (contenuto) del proprio sapere.

Ordinariamente, infatti, coscienza e sapere vengono pensati come 
un’attività che si esercita su un contenuto determinato. In tal modo, la 
coscienza (il sapere) può avere molteplici contenuti e, soltanto se come 
contenuto ha “sé stessa”, si configura l’auto-coscienza o il sapere di sé, ossia 
il sapere di sapere.

Ciò significa, in primo luogo, che si presume che la coscienza possa es-
sere coscienza senza essere coscienza di sé, dal momento che l’auto-coscien-
za sembra valere come una specificazione della coscienza e non come la 
sua condizione originaria e fondante.

In secondo luogo, non possiamo non rilevare che, anche qualora si af-
fermasse che la “coscienza di sé” costituisce lo stato originario e fondante 
ogni ulteriore stato di coscienza, tuttavia la “coscienza di sé” configure-
rebbe ancora l’attività di una coscienza-soggetto che si disporrebbe su un 
contenuto particolare, rappresentato dalla coscienza-oggetto.

Ebbene, questo schema riproduce il concreto come sintesi di due mo-
menti astratti. Il sapere, inteso come coscienza-soggetto, sarebbe infatti 
ancora un momento astratto, se permanesse vuoto di contenuto, e diven-
terebbe concreto solo in forza dell’incontro con il contenuto-oggetto.

Di conseguenza, la proprietà riflessiva indicherebbe che il pensiero, la 
coscienza e il sapere – da questo punto di vista essi coincidono e vengo-
no interpretati come “attività” – hanno la facoltà di assumere “sé stessi” 
come proprio contenuto, così che precisamente in virtù di tale proprietà 
il pensiero penserebbe il pensiero, la coscienza diventerebbe auto-co-
scienza e il sapere saprebbe di essere sapere. 

Come abbiamo detto, a noi questo schema sembra teoreticamente in-
sostenibile. Per suffragare con ulteriori argomenti la nostra concezione, ci 
proponiamo di riflettere sul pensiero del pensiero, che equivale al sapere 
di sapere e all’auto-coscienza. 



70	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

7. Il pensiero del pensiero

L’espressione “pensiero del pensiero (νόησις νοήσεως)”, come è noto, 
viene usata da Aristotele nella Metafisica10, allorché egli indica nell’“In-
telligenza” l’essenza stessa di Dio.

E, quando parla dell’intelligenza divina, egli la definisce come il pen-
siero che pensa sé stesso: “Se, dunque, l’intelligenza divina è ciò che c’è di 
più eccellente, pensa se stessa e il suo pensiero è pensiero di pensiero”11. 

Secondo Aristotele, quindi, il pensiero di Dio deve avere un “og-
getto”, così che si configura come un pensiero che vale, appunto, come 
un’attività. 

Di conseguenza, la dualità di pensante e pensato, che decreta il valere 
quale attività di questo pensare, essendo propria del pensiero divino, cioè 
del pensare espresso nella sua forma eminente, non può non appartenere 
al pensare in quanto tale. 

Il pensiero, cioè la coscienza o il sapere, in forza del suo valere come 
attività può esercitarsi anche su sé stesso, come abbiamo cercato di eviden-
ziare anche in un lavoro precedente12. 

Ora, ci domandiamo: che cosa significa che il pensiero ha per oggetto 
sé stesso? Con altre parole: che cosa significa che il pensiero pensa sé 
stesso come l’oggetto più proprio?

Significa, forse, che il pensiero, pensando sé come oggetto, poi può pen-
sare ancora sé in quanto oggetto che pensa sé stesso? Significa, forse, che 
il pensiero divino, e quindi il pensiero inteso nella sua forma eminente, è 
pensiero del pensiero del pensiero? Ma ciò non comporta un progressus in 
indefinitum, dunque quella che Hegel definirebbe una “cattiva infinità”? 

In secondo luogo, facciamo notare che, se si fa valere la differenza tra 
il pensiero pensante e l’oggetto del suo pensiero, che è il pensiero pensato, 
allora il pensiero pensante, ancorché venga richiesto come condizione 
del pensiero pensato, cioè come suo fondamento, tuttavia si vincola al 
pensiero pensato, in modo tale che non può non subordinarsi ad esso. 

10.   Aristotele, Metaphysica, Ʌ, 9, 1074 b 34; trad. it. di G. Reale, Introduzione, traduzione 
e commentario della “Metafisica” di Aristotele, Bompiani, Milano 20092, p. 576. 
11.   Ivi, p. 577.
12.   Abbiamo trattato il tema in A. Stella, Il pensiero del pensiero, in «Cum-Scientia. Per 
l’unità nel dialogo», III, 6, 2021, pp. 77-85; DOI: 10.53136/97912599457783.



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 71

Ciò implica che, nella misura in cui il pensiero, cioè la coscienza o il 
sapere, è inteso come un’attività, che ha bisogno di un supporto soggettivo 
per esercitarsi, non può valere quale autentico fondamento, proprio perché 
non è incondizionato, ma dipende dall’oggetto del suo pensare, ossia dal 
pensiero pensato, nonché dal soggetto che lo supporta in quanto attività. 

In terzo luogo, si dovrebbe concludere che, senza un contenuto, il 
pensiero (coscienza, sapere) sarebbe vuoto, cioè astratto. 

L’esito della concezione del pensiero espressa da Aristotele, che non 
esitiamo a definire “funzionalista”, non può non essere la riduzione del 
pensare ad un’attività che, senza un contenuto, è astratta. 

Si badi: un’attività che comunque si pone, ma si pone astrattamente. 
Domandiamo: non si tratta, allora, di una posizione che astrattamente è 
considerata tale? 

8. La concezione funzionalista e il suo limite

La concezione funzionalista del pensiero, della coscienza e del sape-
re, che assume il pensare (coscienza, sapere) come attività, ritiene che la 
posizione astratta non sia astrattamente una posizione, ma che sia una 
posizione concreta: posizione concreta dell’astratto. 

Per quale ragione? Per la ragione che tale posizione è essenziale per 
configurare il concreto, il quale viene pensato ancora come sintesi. Sintesi 
di due momenti astratti: il pensiero pensante e il pensiero pensato. 
Allorché i due momenti sono unificati, essi cessano di essere astratti e co-
stituiscono il concreto.

La tematica è stata già affrontata nei precedenti paragrafi. Qui, non 
di meno, essa può venire osservata da un diverso punto prospettico: dal 
punto di vista dell’auto-fondazione, che si esprime nella forma dell’au-
to-coscienza o del pensiero del pensiero o del sapere di sapere.

Precisiamo subito che, per affrontare di nuovo il tema, il discorso non 
può non prendere in considerazione due aspetti fondamentali: da un lato, si 
deve riflettere sull’assunto – imposto dall’universo formale – che il pensiero 
autentico debba valere come attività, la quale pone la differenza (dualità, 
relazione) nel pensiero stesso e fa dell’autocoscienza una “coscienza di sé”. 



72	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Dall’altro, si deve riflettere sull’effettiva originarietà di un pensiero 
che, venendo considerato sintesi di sapere e saputo, riproporrebbe l’origi-
nario nella forma della sintesi di due momenti astratti, appunto il sapere 
e il saputo, in modo tale che a valere come originario sarebbe proprio il 
costrutto rappresentato dalla sintesi (relazione). 

I due punti sono intrinsecamente vincolati, perché è precisamente 
l’attività che si pone come relazione (sintesi) di un agente e di un agito, 
mantenendo dunque la loro differenza che è poi la loro astrattezza (l’a-
gente, disgiunto dall’agito, è astratto e lo stesso vale per l’agito).

Per tornare al tema, proponiamo ancora una domanda, che prende 
avvio precisamente dal primo aspetto indicato: poiché si parla di un pen-
siero che sussiste come attività anche se non si esercita su un contenuto 
determinato – si fa valere, insomma, un pensare astratto che viene con-
siderato comunque come “pensiero” –, si deve concludere, allora, che il 
pensiero è pensiero anche se non implica il pensiero del pensiero?

La domanda sorge perché, se il pensiero vale come attività, esso pren-
de coscienza di sé stesso solo nel momento in cui assume come oggetto sé 
medesimo. Prima di compiere tale operazione riflessiva, ecco il punto, il 
pensiero non si riconosce come pensiero, ignora di essere pensiero, da cui 
la domanda: può venire definito comunque “pensiero”? 

Oppure, in alternativa, si ritiene che il pensiero sia originariamente 
pensiero di sé? In questo caso, però, come conciliare tale posizione con 
quella che assume il pensiero come attività? L’attività sembrerebbe vale-
re anche se non si esercita su un contenuto determinato, sì che il pensiero 
di sé non può venire considerato il prerequisito dell’attività, ma – al con-
trario – è l’attività pensante che vale come il prerequisito del pensiero che 
pensa sé stesso. 

La questione indicata, pertanto, può venire considerata come la prima 
conseguenza dell’assunzione del pensiero (coscienza, sapere) come atti-
vità. Diciamo subito, per comodità del lettore, che il nostro obiettivo è 
quello di evidenziare alcune delle più importanti conseguenze di tale assun-
zione, in modo tale che emergano con forza le ragioni che ci inducono 
ad intendere il pensiero autentico non più come “attività”, ma come “atto”. 

Abbiamo indicato come prima conseguenza che il pensiero viene 
considerato tale anche se non è pensiero di sé; dunque, anche se ignora 
di essere pensiero. 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 73

Si potrebbe dire, per precisare meglio, che la concezione funzionali-
sta, la quale riduce appunto il pensiero ad attività, intende che il pensiero 
sia pensiero anche se l’essere pensiero non implica di per sé, cioè immedia-
tamente, dunque necessariamente, l’essere pensiero del pensiero. 

Analogamente, la concezione funzionalista intende che la coscienza 
sia coscienza anche se l’essere coscienza non implica di per sé, cioè imme-
diatamente, dunque necessariamente, l’auto-coscienza e il sapere sia sapere 
anche se non implica necessariamente, dunque immediatamente, l’essere 
sapere di sapere. 

Ciò deriva dal fatto che, se il pensiero vale come attività, allora esso 
viene considerato tale anche se non è pensiero di qualcosa, come se la sua 
astrattezza non significasse il suo venir meno come pensiero. 

Il pensare, quindi, permane tale anche se vale come un’attività poten-
ziale, ossia come un’attività che ancora non si esercita su alcun contenuto. 

Si tratta bensì di un’attività astratta, ma pur sempre di un’attività, per-
ché la differenza che sussiste tra pensare e pensato dice che l’attività, per 
sua costituzione intrinseca, è altra dal proprio contenuto, sul quale si eser-
cita proprio perché interviene estrinsecamente rispetto ad esso.

Questa risulta, dunque, la caratteristica fondamentale dell’attività: la 
facoltà di sussistere anche in forma potenziale o astratta, così che la concre-
tezza si realizza mediante l’incontro con l’altro, cioè con il contenuto su cui 
si esercita.

In questo senso, l’attività è, al tempo stesso, libera da contenuti e di-
pendente da essi. 

Libera, perché si mantiene come attività anche prescindendo da essi 
ed è precisamente questa libertà che le consente di esercitarsi su una mol-
teplicità di contenuti, diversi gli uni dagli altri.

Dipendente, perché solo l’incontro con il contenuto la realizza piena-
mente come attività. 

Ci chiediamo: può l’attività conciliare questi due tratti, che si esclu-
dono a vicenda?

Ammettendo che possa farlo, rileviamo, tuttavia, che il pensiero risul-
ta concreto quando si congiunge ad un contenuto, cioè quando l’attività 
effettivamente si esercita.

La coscienza (il pensiero, il sapere) viene rappresentata, in tal modo, 
come un contenitore, che fino a quando è vuoto permane allo stato 



74	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

potenziale; nel momento in cui è riempito da un contenuto passa allo 
stato attuale, cioè diventa una coscienza concreta.

Qui la domanda che si impone è la seguente: come può essere concre-
to quel pensiero che mantiene la differenza, dunque la distanza, tra sé e 
il proprio contenuto? 

Non si può non rilevare, pertanto, che la realizzazione dell’attività 
non è mai effettiva. La ragione sta nel fatto che la differenza tra pensare 
e pensato o tra coscienza e suo contenuto deve continuare a sussistere 
affinché si mantenga l’attività, così che il pensiero non pensa mai inte-
ramente il proprio contenuto, perché quest’ultimo deve conservare una 
propria alterità dal pensare.

Altrettanto, la coscienza non sarà mai pienamente cosciente dei propri 
contenuti, perché questi dovranno permanere comunque altri rispetto 
ad essa. E il sapere non saprà mai veramente il proprio saputo.

La questione, non di meno, si rivela ancora più complessa. Se il pen-
siero viene rappresentato nella forma dell’attività, allora scoprirà di es-
sere pensiero solo quando, tra i molti contenuti che potrebbe assumere, 
sceglie sé stesso: nel momento in cui il pensiero pensa sé stesso, ebbene 
solo allora scopre di essere un pensiero.

Scopre, non di meno, che essere un pensiero significa non essere “un” 
pensiero, perché significa non essere mai uno con sé stesso, ma sempre dif-
ferente in sé stesso.

Altrettanto la coscienza, solo nel momento in cui pone sé stessa come 
oggetto della propria attività, solo allora scopre di essere coscienza e cosa 
significa essere coscienza. Scopre, cioè, che l’essere coscienza significa 
l’essere altra a sé stessa, ossia il non essere mai sé stessa. 

Il sapere, a sua volta, solo quando è sapere di sé, perviene a sapersi, cioè 
a riconoscersi nella propria intrinseca differenza da sé stesso.

Precisamente quando pensa sé stesso, dunque, il pensiero si fa altro a 
sé stesso o, detto diversamente, deve porre sé stesso come oggetto del pro-
prio pensare, in modo tale che la differenza risulta costitutiva del pensare. 
E lo stesso vale per la coscienza e per il sapere. 

Il pensare sé stesso di quel pensare che vale come attività, pertan-
to, non significa l’essere sé stesso da parte del pensiero. Al contrario, se 
il pensiero non si fa altro a sé stesso, non può pensare sé stesso, con la 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 75

conseguenza che esso, pensando sé stesso, non può non cessare di essere 
uno con sé stesso.

Se non che, una volta che l’unità del pensiero viene perduta, non la si 
può restituire mediante la sintesi, cioè mediante il costrutto relazionale.

Quanto è stato detto suscita alcune domande, che mettono a fuoco 
i nodi teoretici trattati. Può il sapere essere sapere anche se non sa di 
essere sapere? E, allo stesso modo, il pensiero può essere pensiero anche 
se ignora di pensare? La coscienza può essere coscienza anche se non è 
cosciente di sé medesima?

Se pensiero, coscienza e sapere vengono intesi come attività, allora si 
deve rispondere affermativamente a queste domande.

Per la concezione funzionalista, insomma, la coscienza è coscienza an-
che se ignora di essere coscienza perché non ha assunto ancora sé come 
proprio contenuto. E lo stesso vale per il pensiero e il sapere.

Inoltre, quando la coscienza perviene ad essere coscienza di sé, scopre 
che si sottrae a sé stessa, si differenzia da sé stessa, così che è altra a sé 
stessa, come lo sono il pensiero e il sapere. 

Per questa ragione abbiamo affermato che l’essere del sapere (pensie-
ro, coscienza) è la differenza da sé medesimo, ossia il non essere mai sé stes-
so da parte del sapere. Il saputo, infatti, non verrà mai veramente saputo e, 
quindi, non sarà mai uno con il sapere.

Si possono trarre, allora, alcune conclusioni. 
La prima: la concezione funzionalista muove dall’assunto che il pensie-

ro formale, cioè quello che si esprime come attività, e cioè in forza della 
dualità di pensante e pensato, sia l’unica forma di pensiero (e lo stesso 
vale per la coscienza e il sapere). 

La seconda: la concezione funzionalista muove dall’assunto che la co-
scienza sia tale senza implicare necessariamente l’auto-coscienza o, meglio, 
senza richiedere quale condizione fondante l’essere auto-coscienza. 

Altrettanto, il sapere sarebbe sapere senza richiedere quale condizio-
ne fondante l’essere sapere di sapere, cioè il sapere di essere sapere (torne-
remo su questo tema, che è cruciale, nei paragrafi 11 e 12 della presente 
Riflessione nonché nei paragrafi 2, 3 e 4 della Sesta Riflessione).

La terza: per tale concezione non si realizza mai l’unità, né del pen-
sare con il pensato né della coscienza con il suo contenuto né del sapere 



76	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

con il saputo. In tal modo, pensare, coscienza e sapere non saranno mai 
autentici, perché il loro essere mantiene la differenza da sé stesso; dun-
que, non è mai uno con sé stesso.

I rilievi critici che muoviamo al riduzionismo della concezione funzio-
nalista, tuttavia, possono venire ulteriormente precisati.

In primo luogo, riteniamo di dover ribadire che, se il sapere (pensare, 
coscienza) viene inteso come astratto, allora esso è astrattamente sapere 
(pensare, coscienza).

Un pensiero/coscienza/sapere che venga pensato come attività, e che 
però sia privo di un contenuto sul quale possa esercitarsi, pertanto, non 
lo giudichiamo una forma astratta, che attende di diventare concreta me-
diante l’incontro con il contenuto, ma riteniamo che non sia affatto un 
pensiero/coscienza/sapere. 

Un’attività che non si esercita, insomma, ci sembra un’attività del tut-
to fittizia e non un’attività allo stato potenziale. 

In secondo luogo, riteniamo che non possa venire definita “coscienza” 
(“sapere”) quella coscienza (sapere) che ignori sé stessa (stesso) o, in altri 
termini, non pensiamo che la coscienza possa essere coscienza senza fon-
darsi sull’autocoscienza.

Da ciò consegue che l’autocoscienza non può essere considerata una 
forma particolare di coscienza, come se l’avere come oggetto sé stessa sia 
soltanto un precisarsi ulteriore della coscienza. 

Al contrario, pensiamo che la coscienza di essere coscienza sia il fon-
damento stesso della coscienza così come il sapere di essere sapere sia il 
fondamento stesso del sapere. 

Ciò dimostra che solo l’assumere la coscienza e il sapere (pensare) nella 
forma dell’attività genera l’equivoco per il quale l’autocoscienza e il sa-
persi del sapere valgono come momenti, per così dire, “secondari” e non, 
invece, come il “fondamento” stesso della coscienza e del sapere. 

A nostro giudizio – e questa può venire considerata la conclusione ul-
tima del discorso –, una coscienza che ignori sé stessa deve essere definita 
una non-coscienza e un sapere che non sappia di essere sapere deve venire 
definito un non-sapere. 

Precisamente per questa ragione, riteniamo che i sostenitori della 
concezione funzionalista, che sono poi gli stessi che pensano il concreto 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 77

come sintesi di momenti astratti, si vengano a trovare nel seguente pa-
radosso: essi fanno valere l’idea di un non-sapere che, incontrando un 
contenuto, diventerebbe “sapere”. 

Non può non riproporsi, così, la precedente domanda, anche se diver-
samente formulata: può un non-sapere trasformarsi in sapere in virtù di 
qualcosa che gli è estrinseco? Od anche: può l’inconscio diventare coscienza 
in virtù dell’incontro con un dato? 

Se di inconscio effettivamente si tratta, allora il dato non può venire in 
alcun modo saputo (riconosciuto) come dato. Affinché il dato venga saputo 
(riconosciuto), deve incontrare il sapere, il quale, per essere tale, non può 
ignorare di essere sapere. 

Per evitare che il sapere possa ignorare di essere sapere, ecco il nodo 
cruciale, non lo si può separare da sé stesso. Ma proprio questo comporta 
il pensarlo come attività, sì che il sapere viene a perdere la sua intrinseca 
unità per esprimersi nella dualità di sapere e saputo. 

Di contro, solo pensandolo come atto, il sapere (coscienza, pensiero) è 
uno con sé stesso, sì che è fondamento a sé stesso e, dunque, è a sé legittimo.

L’atto di coscienza (o il sapere come atto), infatti, costituisce l’essenza 
del sapere, che consiste nell’immediatezza del sapere, ossia nel suo origi-
nario e intrinseco essere sapere, senza necessitare di altro, cioè di qualcosa 
che valga come contenuto del sapere medesimo. 

Se necessitasse di altro, infatti, il sapere non sarebbe sapere affatto. 
Sarebbe un “sapere che non sa”.

Che è come dire: l’atto di sapere emerge sul sapere formale, dunque 
sulla relazione di sapere e saputo, e in virtù di questo suo emergere non 
intende valere come una nuova forma, ma lascia che il sapere formale si 
tolga perché segnato da quel limite che lo rende inintelligibile.

L’atto di sapere, pertanto, coincide con l’atto del trascendersi del con-
tenuto (di ogni contenuto, cioè di ogni determinato) e non può venire 
ridotto all’attività che si pone presupponendo il contenuto. 

Il discorso svolto, quindi, ha inteso dimostrare la necessità di inten-
dere il pensiero, la coscienza e il sapere non come attività, ma come atto. 
Solo l’atto, infatti, indica l’unità, e ciò in un duplice senso: nel senso che 
nell’atto la dualità dei termini che costituiscono l’attività viene meno e 



78	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

nel senso che l’atto è proteso verso l’assoluto, dunque è intenzione di essere 
uno con l’unità che esso costituisce.

Affinché il discorso trovi adeguata precisazione, non può non investi-
re, dunque, il tema della necessità di oltrepassare la relazione ordinaria, 
che costituisce la struttura logica su cui poggia l’attività. 

Per riflettere su questo tema, iniziamo con il rilevare che coloro che 
intendono il concreto come sintesi di due momenti astratti non si sono 
adeguatamente posti la domanda di come ciò possa avvenire. 

Che cosa trasformerebbe, insomma, l’astratto in concreto? La rispo-
sta sembra essere una soltanto: la relazione. In forza della relazione, si 
opina che i separati si trasformino in distinti, i quali, poiché vincolati 
l’uno all’altro, configurerebbero appunto il concreto.

Abbiamo espresso le nostre critiche in ordine a questo presunto pote-
re della relazione, che sarebbe in grado di trasformare due astratti in un 
concreto solo perché li vincola.

Ciò che obiettiamo è che il vincolo mantiene due identità diverse, dal 
momento che si pone poggiando sulla loro dualità, in modo tale che tali 
identità non hanno subito alcuna trasformazione intrinseca e, pertanto, 
non possono non essere ancora astratte.

Se il discorso concernente la trasformazione dell’astratto in concreto 
viene fatto per il sapere, coloro che sostengono il punto di vista che valo-
rizza la relazione ordinaria diranno che senza la relazione nessun sapere 
si costituisce come autentico sapere, cioè come concreto sapere, perché 
non si pone la relazione al suo contenuto.

In tal modo, la relazione viene assunta come la condizione del sapere, il 
quale sic stantibus rebus non può non (necessariamente) cessare di essere 
originario e fondante.

Originaria e fondante diventa, in tal modo, la relazione, la quale viene 
assunta come il trascendentale del sapere, sì che, proprio in quanto tale, il 
sapere non può non valere come sintesi, come insieme di sapere e saputo.

Se non che, come può la relazione valere come condizione incondi-
zionata, e quindi fondante (oggettivante), se, costituendosi come co-
strutto, è già stata condizionata (oggettivata)? 

Come può, infatti, la relazione evitare di venire condizionata (ogget-
tivata), se si costituisce di due termini, che valgono come dati, e di un 
nesso, che vale come quid medium? 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 79

Senza i termini, pertanto, essa risulta astratta; con i termini, invece, 
essa viene oggettivata. Nell’un caso come nell’altro non può valere come 
condizione incondizionata, dunque come l’originario.

La relazione, più precisamente, non può in nessun caso valere come 
l’originario, dal momento che essa – lo abbiamo già fatto notare – non 
può non presupporre i termini relati, i quali non possono non presuppor-
re il nesso, senza che né i termini né il nesso possano valere come condi-
zione prioritaria e fondante.

Qualora si intendesse risolvere il problema affermando che il costrutto 
mono-diadico è originario nel suo “insieme”, cioè come costrutto, allo-
ra non si potrebbe non ribadire che nel costrutto tanto la diade quanto 
il nesso che la costituisce sono momenti astratti e considerare concreto 
il loro insieme equivale a chiamare in causa un “potere concretizzante” 
della relazione, che costituisce però proprio ciò che, invece, si dovrebbe 
dimostrare.

La relazione, infatti, potrebbe esibire questo potere in un solo modo, 
mostrando di trasformare intrinsecamente i relati, nel senso che essi do-
vrebbero cessare di essere quello che erano prima di venire congiunti: 
solo così la loro astrattezza verrebbe meno veramente. 

Non basta dire, insomma, che i separati sono diventati distinti, giac-
ché il vincolo non può semplicemente “connettere” ciò che in preceden-
za non era connesso. 

Ben più radicalmente, il separato, diventando distinto, non può non 
(necessariamente) subire una intrinseca trasformazione della propria 
identità, sì che non risulta di certo sufficiente la connessione/giustapposi-
zione dei separati.

Se non che, affinché tale trasformazione intrinseca effettivamente si 
realizzi, la relazione non può accontentarsi di sussistere tra i termini, ma 
deve entrare nella costituzione intrinseca di ciascuno di essi. 

In tal modo, innanzi tutto si trasformano i termini, i quali cessano 
di valere come ipostasi e valgono come il proprio intrinseco riferirsi ad 
altro, ossia come l’atto del trascendere la propria identità formalmente 
immediata.

In secondo luogo, subisce un’intrinseca trasformazione la relazione 
stessa, dal momento che essa cessa di esprimersi come un’attività e si 



80	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

trasforma, appunto, in atto: l’atto del riferirsi di ciascun termine all’altro, 
che coincide con l’atto dell’oltrepassarsi dei termini stessi.

Con questo approdo: se la relazione trasforma effettivamente l’astrat-
to in concreto, allora ciò non può non, necessariamente (innegabilmen-
te), significare che la dualità dei termini, che configura l’astratto, viene 
tolta nell’unità, che costituisce il concreto autentico. 

Ciò in ragione del fatto che il concreto emerge come quell’atto del 
trascendersi che è identico per entrambi i termini e nel quale la loro diffe-
renza viene neutralizzata, così che si impone la loro unità. 

In questo modo, l’unificazione cede il passo all’unità, la quale è vera-
mente l’originario o il concreto. E, quando si parla di “unità”, si intende 
non soltanto l’unità espressa dall’atto, che andrà adeguatamente specifi-
cata, ma anche e soprattutto quell’unità che l’atto intenziona e nella quale 
si compie come atto essendo uno con essa, perché soltanto il volgersi ad 
essa lo fa valere come atto. 

Di contro, qualora si insistesse nell’assumere la relazione come co-
strutto e qualora il costrutto venisse assunto come originario, non si po-
trebbe non rilevare che, poiché il costrutto connette bensì i termini, ma 
senza produrre la loro intrinseca trasformazione, allora ciò decreterebbe 
necessariamente l’originarietà dell’astratto.

Ci domandiamo: può l’astratto essere originario? Quel concreto, che 
derivasse dall’astratto, sarebbe veramente concreto oppure concretamente 
astratto? E la derivazione non sarebbe forse, essa stessa, una derivazione 
del tutto astratta?

Dal momento che, come abbiamo visto, per Severino – che sostiene 
l’originarietà della relazione intesa come costrutto (struttura) – il con-
creto è la sintesi dei distinti, se ne deve concludere che soltanto due sono 
le possibilità che vengono offerte alla sua concezione.

Aut la sintesi è originaria, ma allora i separati non sussistono in nes-
sun tempo e i distinti non possono originare in nessun caso dai separati 
mediante l’intervento della relazione; aut sono originari i separati, ma 
allora è l’astratto a valere come originario.

Se non che, un originario che non fosse concreto, dunque non valesse 
come l’intero, ossia come assoluto e pertanto come irriducibile a deter-
minazione, sarebbe semplicemente “iniziale”, perché vincolato, dunque 
subordinato, a ciò che lo segue. 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 81

E, se l’originario fosse subordinato, non potrebbe non essere falsa-
mente originario, proprio perché dipendente da altro, il quale esibirebbe 
una priorità rispetto all’originario stesso.

Allo stesso modo, se il sapere fosse la relazione di sapere e saputo, al-
lora non potrebbe essere “vero sapere” proprio perché non potrebbe es-
sere originario e perché, valendo come relazione, manterrebbe inesora-
bilmente l’irriducibile differenza del sapere dal saputo, sì che il saputo 
non verrebbe mai veramente saputo e il sapere non sarebbe mai uno con 
sé medesimo.

Sul nodo dell’originario e del sapere intendiamo continuare a 
riflettere.

9. La concretezza dell’originario ( fondamento)

Per approfondire il discorso, e cercare di precisare ulteriormente il tema 
della conversione dell’astratto in concreto e del presunto “potere concre-
tizzante” della relazione, torniamo all’idea, sostenuta da più parti, di un 
concreto che si costituisce mediante la sintesi di termini non più separati, 
ma distinti. 

Analizzando ancora questa posizione teoretica, si può considerare 
una nuova alternativa che concerne il tema della separatezza e della di-
stinzione e che consente di andare ancora più a fondo nel discorso. 

Il primo corno dell’alternativa prevede che i distinti vengano presuppo-
sti inizialmente come separati e, in quanto tali, essi esibiscano ciascuno 
una propria identità.

L’identità che viene qui presupposta è quella che la forma attribuisce 
a ciascuna determinazione e che viene assunta come autonoma e autosuf-
ficiente: solo facendo riferimento ad una tale identità, infatti, il “separa-
to” può costituirsi. 

Non staremo a ricordare che si tratta comunque di un’identità deter-
minata, così che si pone solo perché rinvia intrinsecamente alla differen-
za, e l’assumiamo come se fosse autenticamente autonoma. 

Ebbene, posta dunque l’identità dei separati si avrebbe, nell’ipotesi 
che configura il primo corno dell’alternativa, che le due identità, pro-
prie appunto dei termini separati, solo successivamente al loro essersi 



82	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

costituite separatamente l’una dall’altra entrerebbero in relazione me-
diante un nesso che si presume sussista indipendentemente da esse e, dun-
que, astrattamente. 

Precisamente grazie a tale nesso – il quale, pur essendo privo di ter-
mini, varrebbe comunque come nesso “pronto per l’uso (del collegare)”, 
ancorché appunto astratto – i separati, che in quanto separati sono an-
ch’essi astratti, cessano di essere separati e diventano distinti, così che il 
costrutto formato dai due termini distinti e dal nesso che li congiunge 
diventa concreto, per la ragione – così almeno sentiamo argomentare – 
che i termini “si completano” reciprocamente e, a loro volta, “completa-
no” il nesso. 

A noi sembra, per contrario, che questo completarsi di termini e nesso 
non produca affatto il concreto, quanto piuttosto una massima astrazio-
ne, stante che il costrutto è la sintesi di addirittura tre momenti astratti: 
il duplice momento astratto rappresentato dai due termini e il momento 
astratto rappresentato dal nesso. 

Qualora, non di meno, questa sia l’ipotesi che si vuole promuovere a 
tesi – e cioè che il concreto derivi dalla sintesi dei separati che, nella sin-
tesi, diventano distinti –, allora si devono considerare almeno due altri 
aspetti, che non sono stati sufficientemente illustrati in precedenza. 

Per il “primo aspetto”, va posto in luce che, ammesso e non concesso 
che abbia senso considerare concreto un costrutto formato da astratti, la 
concretezza del costrutto verrebbe fatta derivare dal fatto che i termini 
vengono collegati (connessi) in forza del nesso e così diventano distinti.

La domanda che sorge, allora, è questa: per quale ragione il costrutto 
formato da distinti dovrebbe valere come concreto? La risposta che viene 
data dai sostenitori di questa concezione è la seguente: per la ragione 
che i distinti, essendo reciprocamente vincolati, dipendono l’uno dall’altro 
e questo produce la loro concretezza. 

“Concreto”, anche etimologicamente, indica “ciò che è cresciuto in-
sieme”, così che la concretezza del costrutto sarebbe appunto legata al 
fatto che i termini non sono più indipendenti, come lo erano i separati, 
ma sono l’uno funzione dell’altro, dunque sono coessenziali. 

Il concetto di “termini coessenziali” svolge, quindi, un ruolo fonda-
mentale. Su di esso abbiamo già cominciato a riflettere; tuttavia, proprio 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 83

per la sua importanza, lo prenderemo di nuovo in esame tra breve, quan-
do rifletteremo sul secondo corno dell’alternativa.

Prima, non di meno, ci resta da trattare il “secondo aspetto” implica-
to dall’ipotesi della concretezza del costrutto prevista nel primo corno 
dell’alternativa. 

Se si fa valere tale ipotesi, consegue necessariamente che ad avere valore 
originario risulta proprio l’astratto, perché i distinti si originano a muovere 
dai separati, i quali pertanto precedono il configurarsi del concreto.

In questo modo, dunque, non soltanto si nega la coincidenza di origi-
nario e concreto, ma altresì il concreto viene fatto derivare dall’astratto, in 
modo tale che questa derivazione non potrà non venire considerata, essa 
stessa, astratta come derivazione. 

Il secondo corno dell’alternativa, invece, prevede che i distinti esistano 
originariamente insieme al nesso che, sempre originariamente, li vincola. 

In questo caso, non soltanto viene fatta valere la concretezza del co-
strutto, ma anche la sua originarietà, sì che concreto e originario tornano 
a coincidere.

Si dovrebbe, però, riconoscere che in questa prospettiva non si dà in 
alcun modo l’astratto, dal momento che i separati non si pongono affatto, 
proprio perché i distinti non derivano da essi, essendo originari.

Poiché, tuttavia, si continua a parlare di “dialettica di astratto e con-
creto”, nonché di separati e distinti – ci riferiamo ancora a Severino –, si 
dovrebbe spiegare come sia possibile conciliare l’originarietà del costrut-
to (della “struttura”) con la presenza dei separati, cioè dell’astratto, che si 
pretende di mantenere affinché si possa mantenere l’idea che il concreto 
vale come superamento dell’astratto. 

Il secondo corno dell’alternativa, lo ripetiamo per cercare di essere 
più chiari, prevede che ad avere valore concreto sia il costrutto mono-dia-
dico, ma non in quanto si sarebbe prodotto in forza della sintesi di mo-
menti astratti, bensì in quanto sussisterebbe originariamente.

Se non che, qualora questa sia la tesi, allora si dovrà riconoscere che 
i termini sono originariamente vincolati e solo per questa ragione il co-
strutto è originariamente concreto. 

Che è come dire: non esistono i dati, perché non si danno identi-
tà formalmente immediate, ma esistono soltanto i termini, i quali sono 



84	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

momenti della relazione, nel senso che si pongono solo al suo interno e 
ciò non può non significare che si pongono perché si riferiscono reciproca-
mente, così che non possono non valere come “termini coessenziali”. 

Si impone, così, la necessità di tornare a riflettere sul significato teore-
tico di questa espressione, perché mediante l’introduzione del concetto 
di “coessenzialità” l’intera questione trova una nuova formulazione. 

Ciò che intendiamo sottolineare con forza è che non può venire ac-
cettato il punto di vista di coloro che pretendono di conciliare la dualità 
dei termini relati con la loro coessenzialità: questa conciliazione, a nostro 
giudizio, concilia l’inconciliabile e per questa ragione non è in questo sen-
so che va intesa la coessenzialità (si veda quanto già scritto nei paragrafi 2 
e 4 della presente Riflessione).

Secondo il nostro modo di vedere, infatti, se un termine necessita 
dell’altro per essere, cioè se ciascun distinto trova nell’altro distinto la pro-
pria essenza, allora non può non risultare insensata la conclusione che af-
ferma l’essere tanto dell’uno quanto dell’altro distinto.

Risulta insensata per la ragione che nessuno dei due si fonda su un es-
sere (essenza) proprio, ma sull’essere (essenza) rappresentato dall’altro e, 
quindi, ciascun termine non può venire assunto per una propria presun-
ta immediatezza: ciascun termine si risolve nel proprio riferirsi all’altro 
termine, cioè nel proprio mediarsi.

La conclusione corretta, che è stata in effetti già anticipata, ci sembra 
la seguente: quando si fa riferimento a due termini coessenziali, allora, 
ancorché vengano dichiarati “due”, essi in effetti costituiscono un’unica 
e medesima realtà, perché il vincolo tra i termini è così inestricabile che la 
dualità viene meno e solo l’unità si impone. 

Siamo così pervenuti ad un punto di straordinaria rilevanza specula-
tiva e lo abbiamo raggiunto battendo strade diverse, che però mettono 
capo al medesimo esito. 

In virtù del concetto di “coessenzialità” correttamente inteso, la re-
lazione cessa di valere come nesso che si dispone tra i termini e si rivela 
come intrinseca e costitutiva di ciascuno di essi, in modo tale che essi si 
risolvono nell’atto del riferirsi, che è il modo autentico di intendere tanto 
il termine quanto la relazione. 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 85

Il termine, insomma, è l’atto del suo intrinseco mediarsi e questo atto 
è uno e medesimo per entrambi i termini. In quest’unico e medesimo atto 
la differenza dei termini viene neutralizzata e l’unità si impone. 

Ma, se solo l’unità è veramente, come recuperare, allora, la differen-
za? A nostro giudizio, soltanto in virtù della consapevolezza dell’irridu-
cibilità dell’innegabile all’inevitabile: l’unità è innegabile, la differenza è 
inevitabile.

10. L’assoluto, Dio e il mondo

Fuori e oltre l’assoluto essere, ci dice la via del giorno di Parmenide, 
nulla veramente è, nel senso che è mero non-essere (non nel senso che è il 
“nulla”, ossia quella determinazione che è il “nulla”). 

Affermare l’essere del non-essere, del resto, altro non significa che af-
fermare l’essere della contraddizione, fermo restando che la contraddi-
zione è, in effetti, non altro che il proprio contraddirsi.

Ciò comporta il pervenire, anche per questa via, all’intrinseca con-
traddittorietà del finito, cioè del determinato. 

Va rilevato, a questo proposito, che il punto di vista del finito, ancor-
ché il finito configuri la contraddizione, è non di meno inevitabile (al 
tema della differenza teoretica che sussiste tra innegabile e inevitabile ci 
siamo già richiamati e continueremo a farlo, anche se tratteremo espres-
samente la questione nell’Ottava Riflessione).

Affermare l’inevitabilità del finito – e del punto di vista che a muo-
vere da esso si configura – non significa negare la sua contraddittorietà, 
dal momento che ciò che si contraddice non per questo si cancella, ossia 
viene meno a livello empirico-formale, giacché in tale livello solo il finito 
si presenta.

Il punto è estremamente delicato ed importante. Nel dire che il finito 
si contraddice, intendiamo affermare che, se colto nel suo autentico es-
sere, esso si rivela come la negazione in atto di sé medesimo, ossia come 
la negazione del suo presunto essere, cioè della sua presunta assolutezza 
(autosufficienza).



86	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’identità determinata, lo abbiamo visto, si presenta come immedia-
ta: ogni determinazione (ogni A) si presenta come se fosse autonoma ed 
autosufficiente ed è precisamente in ragione di ciò che può venire con-
siderata e assunta, anche operativamente, a prescindere dalla differenza 
(non-A), esibendo in tal modo i caratteri che, a rigore, appartengono sol-
tanto all’assoluto.

Dicevamo – ma dovremo tornare su questo punto – che ciò che è 
de-terminato è de-limitato, ossia è segnato da un limite che vincola in-
scindibilmente identità e differenza, le quali sono, dunque, coessenziali, 
nel senso che la differenza entra nella costituzione intrinseca dell’identi-
tà. Proprio per questa ragione abbiamo affermato la struttura intrinseca-
mente contraddittoria dell’identità determinata, ossia del finito.

Cosa comporta questa affermazione? Essa implica che il finito, da un 
certo punto di vista, si presenta come se fosse nonché come se il suo essere 
fosse il vero essere: si presenta come se fosse l’essere assoluto, per esempio 
a livello percettivo-sensibile nel quale ogni identità sembra porsi a prescin-
dere dalla differenza. 

Da un altro punto di vista, invece, il limite che lo determina come 
“finito”, e dunque lo fa essere, decreta il suo essere relativo, che è un essere 
subordinato, perché necessita dell’altro da sé (il non-essere) per essere.

Ne consegue che la contraddizione torna a riproporsi: l’essere relati-
vo, infatti, è tale perché – lo dicevamo – necessita del non-essere per es-
sere. Il finito si esprime, pertanto, mediante la forma dell’identità deter-
minata, la quale però poggia sulla negazione di sé, cioè sulla differenza.

Il contraddirsi della contraddizione che è il determinato (il finito, l’es-
sere relativo) non significa, tuttavia, la sua cancellazione. A livello em-
pirico-formale, anzi, solo il finito sembra essere, stante il fatto che una 
determinazione può venire sostituita solo da un’altra determinazione.

La consapevolezza della contraddittorietà del finito, non di meno, 
permette di cogliere il finito nella sua effettiva consistenza, che non è dun-
que quella dell’essere assoluto, ma dell’essere relativo: il finito, se colto 
nel suo limite, si rivela la negazione in atto della sua stessa pretesa di valere 
come autonomo e autosufficiente, cioè di valere come vero essere, come 
essere assoluto.



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 87

Precisamente per queste ragioni, preferiamo usare un altro verbo, nel 
riferirci al finito: il verbo “esistere”. 

Il finito esiste, ma non è. “Esiste” nel senso che viene indicato dalla 
parola stessa: ex-sistere, infatti, indica lo “stare fuori da”, ossia indica un 
passaggio, che potrebbe venire inteso come quello dal non-essere all’esse-
re per il fatto che il finito si presenta.

Se non che, l’essere del finito, lo abbiamo detto, non è autentico. Ne 
segue che, qualora si parta dalla presupposizione del finito, cioè dal suo 
“esistere”, e ciò è inevitabile dal momento che nel finito ci si colloca per 
dire, allora si dirà che il finito si risolve in un atto: l’atto del suo negarsi, 
che è l’atto stesso del negarsi del non-essere. 

Tale atto coincide con l’oltrepassarsi da parte del finito, che indica il 
suo intendere d’essere veramente.

L’intenzione d’essere, infatti, è l’intentio veritatis: l’essere del finito è, 
a rigore, l’intenzione di togliersi nell’essere assoluto, nel vero essere che è 
la verità assoluta, onde essere veramente; è, insomma, l’intenzione di per-
dersi nella verità, giacché essere e verità, ancorché “dette” usando due 
parole diverse, in effetti sono uno: l’assoluto stesso.

Se l’esistere del finito coincide con la configurazione dell’universo 
empirico-formale, cioè dell’inevitabile, il venir meno di tale universo 
indica (lascia intendere) l’innegabile intenzione che costituisce l’essenza 
ontologica del finito stesso.

Orbene, a noi sembra che intendere ogni determinazione per il suo 
rinviare oltre sé stessa significhi coglierla nel suo valere quale segno. 

In tal modo, l’universo empirico-formale si rivela un universo di segni 
che si riferiscono tutti, i segni e l’universo stesso – il quale è segno di tutti 
i segni –, ad un unico e medesimo significato. 

Quest’ultimo non può non emergere innegabilmente oltre l’universo 
dei segni e, per questo suo emergere, non può non valere come assoluto. 
L’autentico significato, infatti, non si vincola ai segni perché ad essi non si 
subordina. 

Esso, piuttosto, impone ai segni una tensione che non trova compi-
mento fattuale, bensì soltanto ideale: il finito, ossia l’insieme dei segni 
che lo esprimono, fattualmente permane nella propria finitudine e il suo 



88	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

compimento nell’infinito permane soltanto ideale o, usando un’altra pa-
rola che indica lo stesso concetto, intenzionale. 

Quanto detto ci riporta alla differenza che sussiste tra “essere” ed “esi-
stere”: il finito esiste senza mai essere veramente.

Proprio per le ragioni addotte, ci sembra che il Dio cristiano sia innega-
bilmente espressione di una concezione primariamente filosofica, più preci-
samente teoretica, e solo in via subordinata acquisti una valenza teologica o 
religiosa.

Dio è, in primo luogo ed essenzialmente, l’assoluto e, se intenzionato 
a muovere dal finito, non può non risultare trascendente l’ordine della 
finitezza proprio perché inoggettivabile. 

Poiché, tuttavia, esso viene detto, viene comunque oggettivato e viene 
oggettivato anche se viene detto “inoggettivabile”.

Se ci si intende porre oltre il linguaggio, allora ci si proietta verso 
quell’assoluto che diventa Dio allorché si intende sottolineare che il suo 
essere incondizionato non indica soltanto inoggettivabilità, cioè trascen-
denza rispetto al finito, ma altresì presenza fungente e operante nel relati-
vo (presupposto nel suo esistere).

Ci si proietta, quindi, verso Dio per essere uno con Lui, accettando di 
perdersi in Lui. 

In tal modo, si attribuisce all’assoluto una forma personale, che si giu-
stifica sulla base dell’esigenza di tradurre in un linguaggio psicologico-e-
sistenziale la perdizione ed il suo capovolgersi in salvezza in virtù di un 
assoluto provvidente.

Una salvezza, si potrebbe dire tornando ad un linguaggio più filoso-
fico, che valga come promozione dell’io o come suo inveramento, il quale 
conservi, tuttavia, la sua soggettività, elevandola. 

Se si permane inoltre nell’universo della finitezza – e ciò, come det-
to, è inevitabile –, si darà, allora, anche un nome all’inoggettivabile che 
è stato oggettivato: se Dio è l’assoluto inoggettivabile, il nome di Cristo 
viene riservato al Dio che è stato oggettivato e che, pertanto, è entrato 
nell’universo empirico-formale.

Cristo vive veramente proprio quando muore sulla croce, allorché ri-
sorge alla vera vita dopo l’esistenza finita decretata dall’oggettivazione. 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 89

Cristo, insomma, è il segno che sintetizza in sé ogni altro segno e che 
si realizza pienamente come segno quando si toglie nell’unico Significato. 

La resurrezione, quindi, è l’atto del togliersi del soggetto finito nell’in-
finita soggettività, che indica lo spirito proprio perché nell’unità dello 
spirito la soggettività è tutt’uno con l’oggettività stessa. 

L’infinita soggettività, si potrebbe dire per precisare ulteriormente, è 
un’espressione che va intesa nel senso dell’indicare la proiezione del sog-
getto finito. 

Essa si traduce, invece, nell’assoluto essere se pensata a muovere dalla 
prospettiva del fine, cioè dell’innegabile che è l’assoluto stesso, nel quale 
ogni determinazione scompare, inclusa la soggettività medesima.

Annotazione prima
Per riprendere il tema della totalità, del quale abbiamo cominciato a parlare 
nell’annotazione prima al quarto paragrafo della Prima Riflessione nonché 
nell’annotazione terza al quinto paragrafo di questa Seconda Riflessione, riba-
diamo che essa non va intesa come “insieme”, ma come “intero”. E tuttavia, tale 
affermazione necessità di un’ulteriore precisazione. 
Si potrebbe affermare, per trattare il medesimo tema da un ulteriore punto 
di vista, che la totalità va intesa in modo diverso a seconda che ci si collochi 
dalla prospettiva dell’innegabile, e tale collocazione va intesa come ideale o 
intenzionale – cioè alla luce dell’intentio veritatis –, oppure dalla prospettiva 
dell’inevitabile. 
Se intesa nel senso dell’innegabile, la totalità non può non essere l’intero e, cioè, 
l’unità dell’assoluto essere, la quale è una vera unità e non un’unificazione o una 
sintesi.
Di contro, se intesa nel senso dell’inevitabile, essa deve venire pensata come uni-
tà di una molteplicità, dunque come un insieme.
In particolare, la totalità rappresentata dall’universo empirico-formale è costi-
tuita dall’insieme di tutte le determinazioni, dove però quel “tutte” non può 
mai venire considerato come definitivo e per questa ragione abbiamo parlato 
di “totalizzazione in corso”.

Annotazione seconda

Il concetto cristiano di “Trinità” ci sembra che possa valere come traduzione 
esemplificativa e paradigmatica del discorso che abbiamo cercato di svolgere 



90	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

nella precedente annotazione e che, d’altra parte, è stato introdotto alla fine del 
paragrafo 10 della presente Riflessione.
Non si può pensare che tra unità e molteplicità vi sia una relazione: in questo 
caso, infatti, l’unità verrebbe ridotta ad un elemento (membro) della moltepli-
cità, giacché sarebbe un termine della relazione; né si può pensare che nell’uni-
tà vi sia una relazione: in questo caso, infatti, l’unità sarebbe una unificazione, 
una sintesi, così che si darebbe solo la molteplicità.
Se, inoltre, si intendesse affermare che l’unità è la relazione che ingloba i termi-
ni relati, allora non ci si avvedrebbe che, in questo caso, tornerebbe a riproporsi 
lo status appena descritto: non di unità si tratterebbe, infatti, ma ancora di uni-
ficazione, la quale è l’unità di una molteplicità e non la vera unità. 
La differenza che sussiste tra la vera unità e l’unità di una molteplicità viene 
esemplarmente attestata, come dicevamo, dal Dogma Trinitario, che afferma 
l’unità di Dio e, insieme, la trinità delle Persone che costituiscono tale unità e 
in essa si risolvono. 
Il problema consiste nella conciliazione dell’unità con la molteplicità, giacché 
la logica, per lo meno la logica bivalente, imporrebbe un’alternativa: aut unità, 
aut trinità, nel senso che risulta contraddittorio dire che l’unità è una trinità.
Come conciliare, dunque, ciò che appare inconciliabile? A noi sembra che ciò 
sia possibile ad una sola condizione: a condizione di distinguere il punto di 
vista o la prospettiva. 
Se si fa valere il punto di vista della “sostanza”, che coincide con il punto di vista 
di Dio, cioè dell’assoluto, cioè dell’innegabile, allora ci si riferisce ad un’unità: 
una vera unità. 
Se, per contrario, si fa valere il punto di vista delle “persone”, che coincide con 
il punto di vista del finito, cioè della relazione, cioè dell’inevitabile, allora ci si 
riferisce ad una trinità.
Il punto di vista dell’inevitabile, insomma, introduce una relazione nell’unità 
divina e la introduce perché non parla di Dio come Dio parlerebbe di sé, essen-
do cioè uno con sé stesso e, quindi, da una prospettiva che potremmo definire 
intrinseca, ma parla di Dio ponendosi da un punto di vista estrinseco: dal punto 
di vista dell’uomo che parla di Dio e, in tal modo, pone una relazione tra sé, 
come dicente, e Dio, come ciò che viene detto.
In questo modo, quel Dio che è tale perché trascende l’universo finito, e per-
tanto è irriducibile alla cosa detta, cioè è insemantizzabile, diventa termine di 
quella relazione che lo congiunge e lo vincola a quel Dio che si fa uomo, cioè a 
Cristo, così che la relazione vale come medio tra di essi. 
Lo spirito, in questa accezione, non è l’atto in virtù del quale il “tre” si toglie 
nell’“uno”, ma vale come il quid medium, cioè come ciò che sancisce, ossia che 
pone, la trinità, dunque la molteplicità. 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 91

Si potrebbe dire così: l’Uno è diventato Tre, ma il Tre non si sostituisce all’Uno, 
perché dal punto di vista della sostanza – l’innegabile – la realtà permane, in 
verità, una e unica.
Ci sembra quanto mai interessante rilevare che il Dogma Trinitario sia stato 
espresso per la prima volta da Tertulliano nella forma “una substantia, tres 
personae”. Tuttavia, esso trova completa formulazione nel Simbolo Niceno, il 
quale si imporrà poi con Teodosio nel Concilio di Costantinopoli. Alla defini-
zione di tale Simbolo contribuiscono Atanasio e Alessandro, per i quali “Dio 
è il Padre, Dio è il Figlio e Dio è lo Spirito Santo. Ma non ci sono tre dei, bensì 
un solo Dio”.
Il Simbolo è conservato, quasi nella sua forma originaria, nel Credo della 
Chiesa, dove si afferma che Gesù Cristo, figlio unigenito di Dio, è stato ge-
nerato, ma non creato, dal Padre, ovverosia è della stessa sostanza del Padre, 
cioè consustanziale al Padre. Dal punto di vista della sostanza, quindi, essi sono 
un’unica e medesima realtà.
Nel De Trinitate, Agostino, riprendendo il passo iniziale del Vangelo di 
Giovanni, nel quale si afferma che “In principio era il Verbo e il Verbo era pres-
so Dio e il Verbo era Dio”, così commenta: “In questo passo Giovanni afferma 
non soltanto che il Verbo è Dio ma anche che è consustanziale al Padre”13, dal 
momento che non è “creatura”. Subito dopo, infatti, aggiunge: “E se non è stato 
fatto [come invece sono state fatte tutte le cose, le quali sono state fatte per 
mezzo del Verbo], non è creatura; se non è creatura, è consustanziale al Padre”14.
Nel Simbolo Niceno, allorché si parla di “consustanzialità”, si fa uso dell’espres-
sione “οὐσία”, espressione che viene innegabilmente mutuata dalla tradizione 
filosofica greca e cioè da Platone e da Aristotele. Essa serve ad indicare la natura 
unitaria di Dio, nel senso che nell’unica sostanza vengono meno le figure (per-
sonae) nonché la loro distinzione.
Non ci sembra irrilevante ricordare che anche Spinoza usa il termine Substantia 
per indicare l’assoluto, nel quale vengono meno tutte le differenze che appar-
tengono agli attributi e ai modi.
È opportuno anche sottolineare che nel Simbolo Niceno la figura, di per sé 
determinata, non viene ancora definita ὑπόστασις. Questa espressione, infatti, 
fa parte di una elaborazione più tardiva, che avverrà nella teologia post-nice-
na, allorquando lo Spirito Santo, che vale quale relatio di Padre e Figlio, verrà 
assunto anch’esso come ipostasi, ossia nella forma del medio (quid medium).
Orbene, nella lingua latina l’espressione greca ὑπόστασις dovrebbe venire tra-
dotta con substantia. Se non che, nel linguaggio della teologia post-nicena essa 

13.   Agostino, De Trinitate, 1, 6, 9; trad. it. di G. Beschin, La Trinità, Città Nuova Editrice, 
Roma 1973, p. 19. D’ora in poi De Trin.
14.   Ibidem.



92	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

finisce per assumere il significato di persona e, a nostro giudizio, si tratta di una 
vera e propria correzione dell’espressione “ipostasi”, anzi di un vero e proprio 
capovolgimento semantico. 
Se, infatti, l’espressione ὑπόστασις, che significa appunto substantia e fa riferi-
mento all’unità del fondamento e non alla molteplicità delle figure, viene tra-
dotta con persona, allora viene meno il senso del Simbolo, che anzi risulta di per 
sé assolutamente inintelligibile. 
Persona, come ricorda anche Virgilio Melchiorre, è da considerarsi “maschera 
del sacro”, “o – per dirla col mito biblico – icona visibile dell’invisibile”15, così 
che non può venire intesa nel significato di ὑπόστασις, cioè di sostanza. 
La sua consistenza, per essere più chiari, non è quella della sostanza, giacché la 
“persona” si risolve nell’inviare all’assoluto, del quale è appunto metafora.
Come giustificare teoreticamente, allora, il capovolgimento semantico in-
dicato, che rischia di stravolgere il senso del Simbolo Niceno e di renderlo 
incomprensibile? 
A nostro giudizio, si può cercare di comprenderlo solo facendo di nuovo ri-
corso alla distinzione di inevitabile e innegabile. Si può considerare inevitabile, 
infatti, che le personae tendano ad ipostatizzarsi, ossia a sostantivarsi, perdendo 
il carattere di “metafore” che essenzialmente le connota. 
Ciò in ragione non soltanto del fatto che la loro determinazione implica in 
qualche modo la loro sostantivazione (la loro riduzione a cose), ma anche del 
fatto che la stessa relazione viene sostantivata e assunta come quid medium, così 
che le personae, che costituiscono i suoi termini, non possono non subire lo 
stesso destino. 
Non di meno, risulta innegabile che la relazione vada intesa non tanto come sus-
sistente tra le personae, quanto nella struttura intrinseca di ciascuna di esse, in 
modo tale che ognuna deve venire intesa come un riferirsi in atto, cioè come l’atto 
del suo trascendersi come persona, che è l’atto del perdersi nella verità assoluta (Dio 
come Unità). 
La perdizione nel vero non è vera perdizione, ma vera salvezza; di contro, cer-
care la salvezza nelle cose del mondo è falsa salvezza, dunque vera perdizione.
La distinzione di innegabile e inevitabile, questa per lo meno è la nostra in-
terpretazione, trova espressione anche in Agostino e precisamente nella forma 
della differenza tra la “sostanza” e la “relazione”. Scrive Agostino:

Dunque in Dio nulla ha significato accidentale, perché in Lui non vi è acciden-
te, e tuttavia non tutto ciò che di Lui si predica, si predica secondo la sostanza. 

15.   V. Melchiorre, Corpo e persona, Marietti, Genova 1987, pp. XII-XIII.



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 93

[…] Infatti si parla a volte di Dio secondo la relazione [corsivo nostro]; così il 
Padre dice relazione al Figlio e il Figlio al Padre, e questa relazione non è ac-
cidente, perché l’uno è sempre Padre, l’altro sempre Figlio. […] Se invece il 
Padre fosse chiamato Padre in rapporto a se stesso e non in relazione al Figlio, 
e se il Figlio fosse chiamato Figlio in rapporto a se stesso e non in rapporto 
al Padre, l’uno sarebbe chiamato Padre, l’altro Figlio in senso sostanziale [cor-
sivo nostro]. Ma poiché il Padre non è chiamato Padre se non perché ha un 
Figlio ed il Figlio non è chiamato Figlio se non perché ha un Padre, queste non 
sono denominazioni che riguardano la sostanza [corsivo nostro]. Né l’uno né 
l’altro si riferisce a se stesso, ma l’uno all’altro e queste sono denominazioni 
che riguardano la relazione [corsivo nostro]. […] Ecco perché, sebbene non sia 
la stessa cosa essere Padre ed essere Figlio, tuttavia la sostanza non è diversa, 
perché questi appellativi non appartengono all’ordine della sostanza, ma della 
relazione [corsivi nostri]16.

Abbiamo citato quasi per intero il lungo passo di Agostino perché ci sembra 
che ponga con estrema chiarezza – e lo ribadisca più volte – che l’ordine della 
sostanza non è l’ordine della relazione. 
Ciò che Agostino definisce “ordine della relazione” corrisponde all’ordine che 
noi abbiamo definito dell’inevitabile e cioè all’ordine empirico-formale, nel 
quale appunto la relazione costituisce la struttura su cui l’ordine poggia. In tale 
ordine, vige non l’unità, ma la molteplicità.
Di contro, l’“ordine della sostanza” configura l’ordine in cui le tres personae si 
risolvono nell’unità e questa risoluzione si esprime in un innegabile atto: l’atto 
del togliersi della molteplicità.
Se, pertanto, Padre e Figlio sono per la sostanza, e cioè innegabilmente, Uno, per 
l’ordine della relazione, invece, sono inevitabilmente distinti e cioè sono Due.
Ad ulteriore chiarimento Agostino aggiunge: “Il Figlio dunque non può essere 
uguale che in senso assoluto. Ma tutto ciò che si afferma in senso assoluto con-
cerne la sostanza; perciò l’uguaglianza del Figlio non può essere che in ordine 
sostanziale”17. 
Il senso per il quale Padre e Figlio sono Uno è il senso della sostanza, che coin-
cide con il senso dell’assoluto: se ci si pone idealmente dalla prospettiva (senso) 
dell’assoluto, allora solo l’assoluto è, perché l’Uno è l’innegabile ragione del to-
gliersi del molteplice; meglio, l’Uno è l’innegabile ragione dell’essersi da sempre 
tolto del molteplice.

16.   Agostino, De Trin., 5, 5, 6; trad. it. cit., p. 241.
17.   De Trin., 5, 6, 7; trad. it. cit., p. 243.



94	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Va inoltre specificato che, se tra Padre e Figlio v’è identità (unità) nella sostan-
za, tra le cose create l’unità è il loro essersi da sempre tolte come molteplici e 
tale unità può venire intesa se, e solo se, esse vengono colte dal punto di vista dell’u-
nità stessa, cioè dell’assoluto, cioè dell’innegabile.
Se, invece, si parla di unità, ma a muovere dalla prospettiva del molteplice, allora 
si ha a che fare con l’unificazione, non con la vera unità. L’unificazione è la sin-
tesi che mantiene la molteplicità. 
Di contro, l’unità si realizza solo nel togliersi del molteplice nell’Uno: “Dopo 
il Signore ci indica che egli è il Mediatore grazie al quale siamo riconciliati con 
Dio, con queste parole: Io in essi e tu in me, affinché siano consumati nell’unità”18. 
Tra le cose create, insomma, si può configurare di fatto solo un’unificazione, 
una sintesi, una relazione, che viene intesa come comunanza nell’amore. 
L’amore, però, esprime una riconciliazione con Cristo che non è solo relazio-
nale: le diversità che sussistono tra gli uomini vengono meno nell’unità del 
Cristo e l’unità di Cristo con Dio toglie ogni residua distinzione (dualità).
Ciò viene confermato da quanto Agostino dice a proposito del Cristo, il quale 
è costituito bensì di una duplice natura, umana e divina, ma solo se lo si pensa 
a muovere dalla relazione e cioè dalla prospettiva della finitezza. 
Se, invece, lo si pensa a muovere dalla sostanza, ossia a muovere dall’assoluto, 
che è il punto di vista di Dio – che l’uomo può intendere solo idealmente –, 
allora il Cristo in quanto uomo si toglie nel Cristo in quanto Dio. 
Il Figlio, dice Agostino, è “inferiore” a sé stesso in quanto uomo, oltre che in-
feriore a Dio e allo Spirito Santo: “È inferiore anche a se stesso, poiché di lui 
è detto: Esinanì se stesso; è inferiore allo Spirito Santo, perché egli stesso dice: 
Chiunque parlerà contro il Figlio sarà perdonato, ma non sarà perdonato chi avrà 
parlato contro lo Spirito Santo”19.
Il Cristo-uomo è una determinazione, laddove il Cristo che si risolve in Dio è il 
suo inverare il mondo inverando sé stesso. 
Ebbene, l’atto dell’inverarsi del Cristo è precisamente lo Spirito Santo, il quale 
non va inteso come ipostasi, cioè come medio, ma appunto come atto. Spirito 
è il trascendere ogni finitezza, inclusa la finitezza che è del Dio fattosi uomo.
Del resto, va ribadito che, se l’unificazione è una relazione, di contro l’unità è 
una ablatio alteritatis e il valore dell’unità viene più volte sottolineato anche da 
Paolo di Tarso20 nelle sue lettere.

18.   De Trin., 4, 9, 12; trad. it. cit., p. 197.
19.   De Trin., 1, 11, 22; trad. it. cit., p. 45.
20.   Per una lettura filosofica del pensiero di Paolo si veda C. Scilironi, San Paolo filosofo, 
Queriniana, Brescia 2022.



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 95

Scrive Paolo: “Non c’è più giudeo né greco; non c’è più schiavo né libero; non 
c’è più uomo né donna, poiché tutti voi siete uno in Cristo Gesù”21.
Nella Prima Lettera ai Corinzi, inoltre, Paolo distingue la pluralità delle mani-
festazioni dall’unicità dello Spirito: 

Vi sono poi diversità di carismi, ma uno solo è lo Spirito; vi sono diversità di 
ministeri, ma uno solo è il Signore; vi sono diversità di operazioni, ma uno solo 
è Dio che opera tutto in tutti. E a ciascuno è data una manifestazione parti-
colare dello Spirito per l’utilità comune […]. Ma tutte queste cose è l’unico e 
medesimo Spirito che le opera, distribuendole a ciascuno come vuole22.

Lo Spirito, che è “unico e medesimo”, traduce in forma di immagine l’atto che 
restituisce l’unità originaria al di là della pluralità delle manifestazioni. 
A conferma di ciò, potremmo citare un passo di Jürgen Moltmann in cui addi-
rittura si distinguono due tipi di unità in Dio stesso: “Se l’articolo della teolo-
gia naturale De Deo Uno precede l’articolo del De Deo Trino, ciò che si insegna, 
in definitiva, è una duplice unità di Dio: un’unità [corsivo nostro] dell’essenza 
divina ed una unificazione [corsivo nostro] del Dio Tri-Uno”23.
La “duplice unità” di Dio, di cui parla Moltmann, è la necessità, che ribadiamo 
anche qui, di distinguere due punti di vista: il primo (innegabile), che idealmen-
te coincide con il punto di vista di Dio stesso, coglie Dio come assoluto essere, 
che, in quanto tale, esclude ogni relazione; dunque, anche la relazione per la 
quale egli si fa altro a sé stesso, manifestandosi. 
Il secondo (inevitabile), che è il punto di vista del finito, cioè della relazione, 
è quello per il quale le figure (personae) sono tre, proprio perché Dio appare 
all’uomo, così che si pone la distinzione tra il suo essere e il suo apparire, fermo 
restando che il secondo si subordina al primo, ma si relaziona anche al primo 
nonché all’uomo a cui appare.
Ciò che deve venire sottolineato con forza è che solo il Dio che è colto dal pun-
to di vista del finito può costituire oggetto del discorso, così che il Dio oggettiva-
to non può venire confuso con il Dio che è soggettività pura e che è condizione 
oggettivante e inoggettivabile. 
Agostino ha piena consapevolezza della pretesa del linguaggio di includere ciò 
che non può non emergere oltre di esso e così si esprime: “Altrettanto si deve 

21.   Gal 3, 28.
22.   1 Cor 12, 4-11.
23.   J. Moltmann, Trinität und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, C. Kaiser, München 1980; 
trad. it. di D. Pezzetta, Trinità e Regno di Dio. La dottrina su Dio, Queriniana, Brescia 
1983, p. 27.



96	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

dire della bontà, dell’eternità, dell’onnipotenza, di tutti i predicati che si pos-
sono applicare a Dio e che abbiano significato assoluto e si applichino in senso 
proprio, non figurato o metaforico; ammettendo però che la bocca dell’uomo 
possa dire di Lui qualcosa in senso proprio”24.
In effetti, “la bocca dell’uomo” non può dire nulla di Dio “in senso proprio”, 
poiché dire significa riferire ciò a cui ci si volge al proprio sistema di riferimen-
to, oggettivando l’inoggettivabile, ossia l’assoluto. 
Ciò nonostante, non si può rinunciare a volgersi a Dio (alla verità assoluta), 
poiché l’intenzione del dire è quella di dire la verità affinché possa essere vero dire.
Di qui la riduzione inevitabile del Dio intenzionato, che è assoluto e, pertanto, 
inoggettivabile, al Dio di cui di fatto si parla: il Dio persona. 
E così, se gli attributi riferiti al Dio che vale per la sua assolutezza sono un non 
senso, “invece le attribuzioni fatte in senso proprio ad ogni singola persona 
della Trinità non riguardano aspetti assoluti, ma concernono le relazioni delle 
Persone tra loro o con le creature”25.
L’oggetto del discorso è il Dio che è persona, così che anch’egli, in quanto tale, 
subirà lo stesso destino della persona del Figlio: “Quando tutte le cose gli saran-
no state sottomesse, allora il Figlio stesso si sottometterà a colui il quale ogni 
cosa gli sottomise”26.
In questo passo di Paolo, che giudichiamo capitale, si esprime con chiarezza la 
necessità di intendere il senso della rivelazione. Il Verbo è bensì rivelazione del 
Padre, ma è il concetto stesso di rivelazione che ripropone in sé quella distin-
zione che l’assolutezza di Dio non può non togliere (trascendere).
Rivelazione è, infatti, il rapporto che si instaura con altro da sé, con ciò a cui ci 
si rivela. Se, per usare le espressioni proprie della filosofia greca, Dio è l’assolu-
to κατά φύσιν (secondo natura, cioè in sé) e, pertanto, non si rivela – giacché, 
rivelandosi, costruirebbe un’alterità che varrebbe come la propria negazione 
–, di contro πρός ἡμᾶς, per noi e cioè come oggetto del discorso, egli è parola 
originaria. 
È la parola che si intende traduca, nel modo più adeguato, quel fondamento che 
pure permane, in effetti, intraducibile. 
L’inevitabile traduzione del fondamento nel discorso – o, per dirla in termini 
biblici, la rivelazione di Dio – non può non richiamare alla mente il tema plo-
tiniano dell’emanazione. 
Anche l’emanazione è un modo figurato per esprimere la relazione tra l’Uno e 
le ipostasi che si intende derivino da esso. È, insomma, il gran problema della 

24.   De Trin., 5, 10, 11; trad. it. cit., p. 251.
25.   Ibidem.
26.   1 Cor 15, 28.



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 97

deductio dal fondamento, il quale, per essere effettivo fondamento, non può 
non essere l’Uno e, dunque, non può non escludere la relazione che immane 
alla deductio.
Il νοῦς è bensì prodotto per emanazione dall’Uno, ma nell’intenzione di 
Plotino esso non è altro dall’Uno, essendo altro solo nell’Uno, il quale contiene 
e risolve in sé l’alterità27. 
La dualità appare, quindi, allorché ci si colloca dal punto di vista delle ipostasi, 
così che del νοῦς si coglie solo l’aspetto del suo ipostatizzarsi, aspetto che lo 
riduce a “pensiero discorsivo”.
Se, al contrario, del νοῦς si coglie l’intenzione autentica, allora esso torna a ri-
solversi nell’Uno, poiché solo l’Uno esso intende effettivamente contemplare 
e la contemplazione corrisponde alla visione che toglie la dualità di vedente e 
veduto.
Per un verso, dunque, anche dell’Uno plotiniano è da considerare l’inevitabile 
espressione, ossia il suo differenziarsi in sé da sé stesso. “Emanazione” traduce 
l’espressione greca ἀπόρροια, che si compone di ἀπό e ῥέω, che significa “colo via, 
sgorgo, mi stacco”. Il “provenire da” è indicato dal prefisso ἀπό, che corrisponde 
al latino ex. L’espressione latina ex-manare significa, infatti, “sgocciolare”.
Per altro verso, è da discutere il concetto stesso di “provenienza”, ossia è da do-
mandarsi se lo si debba intendere per ciò che esso sembra indicare immediata-
mente, la “derivazione” dall’Uno, o se, piuttosto, non sia intelligibile solo se 
inteso come modo finito – e, dunque, “improprio” – di riferirsi ad una realtà in 
sé infinita, assoluta.
L’ipotesi che intendiamo sostenere – e che è stata già sostanzialmente indica-
ta – è, dunque, la seguente: l’espressione di Dio, o la sua rivelazione, non è un 
modo per indicare positivamente Dio (la verità assoluta, il fondamento), ossia 
per positivizzarlo, ma è il modo per indicare che l’inevitabile riduzione di Dio 
a figura vale come l’operazione posta in essere dall’universo empirico-formale 
(dalla rappresentazione, dal discorso) e appare giustificata dalla postulazione 
di una relazione intrinseca al fondamento (la famosa struttura originaria di 
Severino).
Si postula, cioè, che Dio si esprima e lo si postula per poter dire di esso; poiché, 
però, l’espressione attribuita all’assoluto è inintelligibile, allora non si può non 
capovolgere la postulazione, onde riconoscere che non si può pretendere una 
legittimazione della parola (discorso) per il suo provenire dal fondamento. 

27.   Si veda E. Peroli, Dio, uomo e mondo. La tradizione etico-metafisica del Platonismo, 
Vita e Pensiero, Milano 2003.



98	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Tale legittimazione risulta sensata ad una sola condizione: a condizione di co-
gliere l’autentica intenzione della parola: se è intenzione di verità, allora tale in-
tenzione non può non fungere da legittimazione effettiva, ma solo nel senso che 
è intenzione di togliere la parola nella verità e non di ridurre la verità a parola.
In altri termini: la parola è parola di Dio perché è posta nell’intenzione di Dio 
e non perché Dio possa venire rappresentato come “parlante”. D’altra parte, il 
testo è sacro per un’unica ragione: perché è sacra l’intenzione di volgersi consa-
pevolmente a Dio.
Non di meno, poiché il Cristo è detto “Verbo”, cioè vale come la “parola” del 
Padre, va precisato che, dal punto di vista dell’inevitabile, non si può non po-
stulare un medio che sussista tra l’assoluto e il relativo e in questo senso Cristo 
vale come “mediatore”, nel suo racchiudere in sé la duplice natura, di Dio e di 
uomo, ossia nel suo aprirsi tanto alla dimensione divina quanto a quella umana.
Il punto è che la funzione del mezzo (della relazione) è quella di “togliersi di 
mezzo”, affinché il relativo si tolga nell’assoluto, e Cristo svolge appunto questa 
funzione: quella del ricondurre il molteplice all’Uno, stante la presupposizione 
del molteplice. 
Il medesimo concetto può venire espresso anche in un’altra forma: Cristo è 
l’oggettivazione, teoreticamente inintelligibile ma praticamente insopprimibile 
(inevitabile), di Dio. 
Collocandosi nell’ordine empirico-formale, insomma, non si può evitare di 
rivolgersi a Dio per il tramite della parola, ma il valore della parola è proprio 
quello di indicare la necessità di trascendere il piano (livello) nel quale essa si 
colloca.
Il Cristo è dunque figura (parola), ma figura fondamentale: è quella figura che, 
indicando l’emergere della verità sull’ordine della rappresentazione, indica la 
necessità del venir meno di ogni figura nonché di sé, in quanto ancora figura (pa-
rola). Da questo punto di vista il valore del Cristo consiste, a rigore, nella croce 
alla quale egli si trova inchiodato.
Lo stesso passo di Agostino che abbiamo già citato, e che riprende il passo del 
Vangelo di Giovanni “Io in essi e tu in me, affinché siano consumati nell’unità”28, 
indica che il valore della manifestazione – e della pluralità-molteplicità che ad 
essa è vincolata – non consiste nella presenza, ossia nella positività-fattualità 
del suo presentarsi determinato, bensì nel suo consumarsi rinviando oltre di sé.
Lo Spirito è l’essenza del Cristo, il suo trasformarsi trasformando, giacché in tal 
modo si realizza l’effettivo inveramento del mondo della finitezza. 

28.   Gv 17, 23.



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 99

Si potrebbe dire, pertanto, che lo Spirito è il trans-formarsi del mondo della 
finitezza, inclusa quella finitezza che è propria del Cristo come “persona” (“pa-
rola”) e, per converso, di ogni persona (parola) che è tale solo in Cristo.
Spirito, per concludere, è bensì relatio, ma non come status, come costrutto, 
ma come atto, l’atto della trans-formatio intrinseca dei relati – cioè di tutte le 
determinazioni, che si pongono perché si oppongono e, dunque, si collocano 
nella relazione oppositiva –, che vengono meno alla loro identità determinata 
(immediata in senso formale) e si tolgono nell’unità che costituisce il loro fine, 
cioè la loro destinazione.
Così commenta Agostino questo fine ideale: “Allora lo stesso Figlio dell’uomo 
e la natura umana assunta dal Verbo di Dio si trasformerà nella natura di colui 
che tutto gli sottomise”29. 
Togliendo la natura sottomessa del Cristo, che coincide con il suo valere quale 
ipostasi (nel senso di “figura” o “persona”), lo Spirito lo restituisce alla sua na-
tura divina, così che l’intero mondo delle cose finite ne risulta strutturalmen-
te trasformato: ogni cosa si rivela un segno che allude e rinvia all’unico e vero 
Significato.
Solo alla luce di queste precisazioni acquista il suo autentico valore il passo del 
Vangelo di Giovanni che meglio di ogni altro riassume il senso della parola: “Se 
rimanete fedeli alla mia parola, sarete davvero miei discepoli: conoscerete la 
verità e la verità vi farà liberi”30.
Ciò che rende liberi non è la parola, bensì la verità, ossia l’intenzione che volge 
al vero la parola.
Quest’ultima costituisce ciò per mezzo di cui è dato di volgersi alla verità; la 
verità, di contro, è ciò in virtù di cui è dato di intendere il senso autentico della 
parola, così da pervenire all’effettiva libertà, la quale non può non essere libertà 
dal condizionamento, cioè libertà dal presupposto della finitezza.

Annotazione terza
Se in Agostino emerge l’inoggettivabilità di Dio, stante la sua assolutezza, in 
alcuni passi biblici è possibile rintracciare il senso per il quale tanto Dio quan-
to Cristo costituiscono la soggettività pura, cioè la soggettività inoggettivabile: 
quella soggettività che può venire espressa, usando altre parole, come la condi-
zione oggettivante e che, precisamente per questa ragione, non può mai venire 
oggettivata (determinata). 

29.   De Trin., 1, 8, 15; trad. it. cit., p. 31.
30.   Gv 8, 31-32.



100	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

In quanto condizione oggettivante nonché inoggettivabile, tale soggettività 
può venire anche definita “trascendentale”. A nostro giudizio, la soggettivi-
tà trascendentale si esprime in forma eminente in Dio e in Cristo, ma trova 
espressione in ogni uomo, perché indica quella che, usando un’immagine, po-
tremmo definire la scintilla divina presente nell’umano.
La ragione del valore, che riteniamo vada attribuito alla soggettività, è da ricer-
care, dal punto di vista formale, nel fatto che il pronome “io” sta ad indicare la 
coincidenza del soggetto enunciante e del soggetto dell’enunciato. Tale coinci-
denza esprime, appunto a livello formale, la fonte oggettivante. 
Allorché tale fonte viene oggettivata, infatti, essa trova un’espressione duplice: 
“me”, che rappresenta l’oggettivazione in prima persona, e “sé”, che rappresenta 
l’oggettivazione in terza persona. L’io, insomma, dice di “sé” ed io dico di “me”, 
quando mi pongo come oggetto del mio dire.
Ebbene, ciò che si evince dal passo in cui, nel libro dell’Esodo, Dio dice di sé è 
che Dio permane soggettività pura, cioè la soggettività in senso eminente. 
Non a caso, egli usa l’espressione “Io sono” per dire il suo nome e tale formula 
costituisce, appunto, il soggetto espresso in forma non oggettivata e, più radi-
calmente, non oggettivabile, tant’è che viene fatto coincidere con l’essere stesso. 
Nel passo dell’Esodo in cui Dio si rivela, ed al quale ci riferiamo, Mosè gli chie-
de cosa dovrà rispondere agli Israeliti, allorché costoro gli chiederanno chi l’ha 
mandato e Dio così risponde: “Dio disse a Mosè: ‘lo sono colui che sono!’. Poi 
disse: ‘Dirai agli lsraeliti: Io Sono mi ha mandato a voi’”31.
Ecco, a noi sembra che, in quel “Io sono colui che sono”, Dio intenda esprimere 
la propria inoggettivabile soggettività. Non dice, infatti, “Io sono colui che è”, 
come ci si aspetterebbe in base all’uso corretto della lingua, ma “colui che sono”. 
Dio, si potrebbe dire, è l’io inteso nella sua forma originaria; l’io inteso nella 
sua purezza assoluta, quella purezza che lo porta oltre ogni vincolo con il finito 
nonché oltre ogni possibile oggettivazione.
Di contro, la forma dell’oggettivazione è la terza persona: lo “è”. Dio non la 
usa per sé stesso, ma mantiene la prima persona singolare (presente indicativo) 
del verbo “essere”, che nega a sé stesso la possibilità di ridursi ad oggetto, come 
invece si sarebbe verificato se avesse detto “Io sono colui che è”. 
Precisamente per questa ragione, si definisce “Io-Sono”, espressione che a nostro 
giudizio sta anche ad indicare che la Soggettività autentica coincide con l’essere, 
cioè con l’assoluto che trascende ogni determinazione finita e a quest’ultima è 
irriducibile.

31.   Es 3, 13-14.



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 101

In questo senso, si può rilevare che la stessa soggettività, nel valere come assolu-
ta, perde la sua connotazione, la quale la oppone all’oggettività, e coincide con 
l’assoluto stesso, in cui ogni connotazione e ogni opposizione vengono meno. 
In tale passaggio, si supera il punto di vista dell’inevitabile, che riduce Dio a 
“parlante” perché lo fa valere come una rappresentazione, e si perviene al pun-
to di vista dell’innegabile, che riconduce Dio alla sua essenza concettuale per la 
quale vale come l’assoluto stesso.
Dio, tornando al tema della sua “definizione”, si definisce come indefinibile, dal 
momento che ogni definizione comporta un’oggettivazione, una riduzione a 
“cosa”. Ma non si può ridurre a cosa ciò che, invece, emerge infinitamente oltre 
ogni cosa. 
Per questa stessa ragione, anche Cristo, che parla bensì come un uomo ma che 
è anche Dio, allorché si definisce, cioè dice di sé, usa l’espressione “Io Sono”, 
come risulta da numerosi passi, in particolare del Vangelo di Giovanni. 
Ne citiamo alcuni: “Quando avrete innalzato il Figlio dell’uomo, allora sapre-
te che Io Sono e non faccio nulla da me stesso”32; e ancora: “Gli dissero allora i 
Giudei: ‘non hai ancora cinquant’anni e hai visto Abramo?’. Rispose loro Gesù: 
‘in verità, in verità vi dico: prima che Abramo fosse, Io Sono’”33; infine: “Ve lo 
dico fin d’ora, prima che accada, perché, quando sarà avvenuto, crediate che Io 
Sono. In verità, in verità vi dico: chi accoglie colui che io manderò accoglie me; 
chi accoglie me, accoglie colui che mi ha mandato”34.
In quest’ultimo passo, particolarmente bello e suggestivo, Cristo non soltanto 
ribadisce la Soggettività che lo rende uno con il Padre, ma anche l’emergenza 
del Padre su tutto ciò che appartiene al mondo, incluso Cristo, in quanto uomo 
che vive nel mondo, anche se non è un uomo del mondo.
Orbene, il punto che intendiamo sostenere è questo: anche l’“io” di ciascun 
uomo conserva traccia di questa Soggettività pura. Per questa forza o poten-
zialità oggettivante, l’io puro, che abbiamo anche definito trascendentale, ol-
trepassa l’universo degli oggettivati e – nella lezione evangelica – diventa uno 
con Cristo e per Cristo. Mediante Cristo, inoltre, diventa uno con Dio, che è il 
Padre, ossia l’uno nella forma assoluta: l’assoluto uno.
E tuttavia – se ci è concessa un’ulteriore lettura filosofica dei Vangeli –, va pa-
rimenti ricordato anche l’altro aspetto, che coesiste nell’io in quanto ancora si 
colloca nel mondo: poiché l’emergenza implica che la relazione con ciò su cui si 
emerge permanga, l’io puro tende verso la purezza assoluta di Dio, perché non è 
pienamente questa stessa purezza assoluta.

32.   Gv 8, 28.
33.   Gv 8, 57-58.
34.   Gv 13, 19-20.



102	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’intenzione, infatti, esprime questa qualità formidabile: essa è il tendere verso 
il fine ideale, l’in-tendere appunto, senza mai cadere in quel pre-tendere che indi-
ca il presumere di essere pervenuti alla meta e che, pertanto, decreta la fine della 
ricerca e configura il sogno onnipotente di essere ormai diventati Dio, cioè di 
avere inglobato la verità. 
Il peccato originale è esattamente questa pretesa, cioè il dare ascolto, proprio a 
causa del sogno onnipotente, alla promessa serpentina: Eritis sicut Deus.
L’intenzione, al contrario, rivela che l’atto di coscienza, che coglie il limite del-
le determinazioni, è illuminato dalla luce dell’assoluto, ossia si pone in virtù 
dell’assoluto, e per questa ragione vede (sa, riconosce) tale limite. 
Tuttavia, poiché lo vede collocandosi ancora nell’universo finito, ancora al finito 
rimane in una qualche misura vincolato e non può svincolarsi da tutto, come vale 
per l’assoluto.
L’atto di coscienza, insomma, è tensione interamente rivolta all’assoluto, coin-
cidenza ideale con esso, ma non certo una coincidenza fattuale, cioè empirica. 
Non si dovrà mai dimenticare, dunque, che l’esperienza dell’assoluto non co-
stituisce un’esperienza che possa venire “fatta”, come se l’assoluto possa venire 
ridotto ad un oggetto esperibile, ma va intesa solo come esperienza dell’inten-
zione che all’assoluto si volge e che nell’assoluto intende perdersi, in modo tale 
che l’universo empirico-formale possa venire oltrepassato.

Annotazione quarta
Ci pare quanto mai interessante rilevare che anche Hegel, in generale nei suoi 
scritti ma più in particolare nell’Einleitung all’Enciclopedia delle scienze filoso-
fiche in compendio, abbia più volte sottolineato che Dio è la verità autentica, 
l’assoluto che è tutt’uno con la verità. 
Nei primi paragrafi dell’Enciclopedia, non soltanto il richiamo a Dio è frequen-
te, ma inoltre vengono fatte affermazioni estremamente significative sulla coin-
cidenza della verità con Dio, affermazioni che, non di meno, Hegel sembra poi 
dimenticare, poiché solo in alcuni passi delle sue opere esse vengono riprese e 
di esse viene tenuto nel dovuto conto il valore.
Precisamente per questa ragione, e cioè per il fatto che Hegel sembra dimenti-
care quanto qui afferma sull’assolutezza della verità e su Dio, i passi dell’Intro-
duzione acquistano, a nostro giudizio, estrema importanza35. 

35.   Abbiamo trattato il tema in A. Stella, Il concetto di Dio nell’Einleitung all’Enciclo-
pedia delle scienze filosofiche di Hegel, in «Cum-Scientia. Per l’unità nel dialogo», II, 4, 
2020, pp. 79-101; DOI: 10.4399/97888255388235 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 103

Ci si chiede, infatti: come mai Hegel pone affermazioni così impegnative e poi, 
nel corso della trattazione della stessa Enciclopedia, ma anche di tutte le altre 
sue opere, esse non vengono adeguatamente tenute in considerazione e, co-
munque, non trovano adeguato riscontro?
La prima affermazione, riguardante Dio, Hegel la pone nel § 1 dell’Introduzione. 
Parlando della filosofia e della religione, così egli scrive: “Entrambe hanno come 
oggetto la verità, e nel senso più alto – nel senso che Dio è la verità ed egli soltanto 
è la verità (in dem, daß Gott die Wahrheit und er allein die Wahrheit ist)”36. 
Successivamente, egli così specifica il medesimo concetto: “Tanto la filosofia 
quanto la religione trattano poi anche il finito, la natura e lo spirito umano, la 
loro relazione reciproca e la relazione a Dio come loro verità (deren Beziehung 
aufeinander und auf Gott als auf ihre Wahrheit)”37.
Dai due passi si evince inequivocabilmente che Dio è l’infinito e l’infinito è la 
verità. Di contro, il finito è ciò che risulta insufficiente a sé stesso e per questo 
ciascun finito deve rapportarsi ad altro finito nonché alla verità, che del finito 
costituisce il fondamento. 
Non a caso, proprio questo Hegel afferma a proposito del finito: “tutte le cose 
finite, invece, hanno una non verità in sé […]. Perciò devono perire”38. 
Il punto che domanda di venire chiarito è essenzialmente il seguente: come va 
intesa la relazione tra il finito e Dio? L’ipotesi che noi formuliamo può venire 
così riassunta: se la si intende nel senso del rapporto ordinario, cioè come un 
nesso tra estremi, si finisce inesorabilmente per includere Dio nel nesso, ridu-
cendolo a termine in rapporto con l’altro termine e, dunque, negando la sua 
infinitezza, che è poi la sua verità.
Va notato, tuttavia, che l’infinità di Dio, cioè la sua assolutezza, viene espressa 
da Hegel anche mediante l’uso di altre parole. In particolare, egli parla di “real-
tà effettiva (Wirklichkeit)”, perché con questa espressione intende la vera realtà, 
ossia la realtà oggettiva, quella realtà, cioè, che è assolutamente indipendente dal 
soggetto, laddove l’esperienza ordinaria è sia relativamente indipendente sia 
relativamente dipendente da quest’ultimo.
Nell’affermare che Dio è la vera realtà, Hegel – questo ci sembra il nodo – 
dichiara implicitamente che l’esperienza, cioè la realtà percepita dal soggetto, 
non è la vera realtà, ma solo la realtà apparente. Così, infatti, egli scrive: 

36.   G.W.F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830), 
in Sämtliche Werke, dritte Auflage der Jubiläumsausgabe, Bd. 6, hrsg. von H. Glockner, 
Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1968; trad. it. di V. Verra, Enciclopedia delle 
scienze filosofiche in compendio, Parte Prima, La scienza della logica, Utet, Torino 1981, p. 123.
37.   Ibidem.
38.   Ivi, p. 168.



104	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

si presuppone tanta cultura da sapere non soltanto che Dio è effettivamente 
reale (daß Gott wirklich), è ciò che vi ha di più effettivamente reale, egli soltanto 
è effettivamente reale (daß er das Wirklichste, daß er allein wahrhaft wirklich 
ist), ma anche che, dal punto di vista formale, l’esistenza in generale è in parte 
fenomeno, e soltanto in parte è realtà effettiva. […] Ma, già per il sentimento co-
mune, un’esistenza contingente non merita il nome enfatico di realtà effettiva 
– il contingente è un’esistenza che non ha un valore molto superiore al possibile, 
un’esistenza che può non essere allo stesso modo che è39.

A nostro giudizio, è estremamente significativa la considerazione della realtà 
empirico-fattuale espressa nel passo appena citato. Tale realtà è solo “contin-
gente” e per questa ragione non è una realtà autentica. Essa, anzi, è una realtà 
che tanto può essere quanto può non essere, così che è una realtà che non coin-
cide con il vero essere, il quale può venire attribuito solo a Dio.
Ciò cui Hegel perviene è, dunque, il seguente approdo, di immenso valore spe-
culativo: Dio e il vero essere, o la realtà effettiva, sono un medesimo. 
Lo stesso concetto può venire espresso con queste parole: la determinazione 
empirico-fattuale, proprio perché contingente, tanto è quanto non è, cioè tan-
to è apparizione40 quanto è realtà e questo non può non significare che ciò che 
in essa v’è di effettivamente reale è solo quell’essere che, in ultima istanza, coin-
cide con Dio stesso e che costituisce l’essenza ontologica del finito.
Quest’ultima, espressa dalla prospettiva dell’inevitabile, coincide precisamente 
con l’intentio veritatis, ossia con quell’intenzione che, evocata da Dio, dunque 
dalla verità assoluta, a Dio si volge e in Dio intende innegabilmente compiersi, 
perdendosi in esso onde non essere più altra da esso. 
Il punto cui siamo pervenuti, seguendo Hegel, conferma quanto detto in pre-
cedenza: se il finito è il suo finire (perire) perché non ha una verità in sé, allora 
l’unica verità della determinazione finita è il suo risolversi nella realtà autentica, 
nell’essere che è Dio stesso. 
Lo Auf-hebung, di cui a più riprese parla Hegel, è un Er-hebung, ossia un’eleva-
zione: il finito non può non elevarsi, ossia non può non andare oltre (trascendere) 
la propria finitezza. Ciò equivale a dire che non può non togliersi, perché solo 
togliendosi come finito può acquisire la vera realtà che lo fa essere come infinito. 
La domanda che si impone è, allora, la seguente: nel togliersi, il finito si con-
serva in qualche modo? Questa domanda è di estrema rilevanza anche perché 

39.   Ivi, p. 129.
40.   Nella traduzione dell’Enciclopedia di Benedetto Croce, l’espressione Erscheinung, che 
Verra traduce “fenomeno”, viene tradotta “apparizione”, precisamente per sottolinearne la 
non consistenza (Vol. I, Laterza, Roma-Bari 19784, p. 9). 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 105

prelude all’altra, che è fondamentale: l’essere (la vera realtà, l’infinito, Dio 
stesso), se deve venire inteso come assoluto, cioè come emergente (trascenden-
te) l’ordine dei determinati (oltre tutto ciò che è relativo), può venire pensato 
come sintesi, cioè come insieme?
A noi sembra, infatti, che, se l’assoluto viene inteso come “insieme”, allora il 
determinato viene comunque conservato, dal momento che l’insieme è una 
collezione di due o più determinazioni.
Se il finito (determinato) non può non superarsi, se ne ricava, allora, che l’asso-
luto (l’essere) non può venire pensato come una sintesi, cioè come un insieme, 
ma come l’intero, il quale coincide con la necessità che impone al determinato 
– quindi anche all’insieme – di togliersi. 
L’intero è quell’unità (Einheit) nella quale la molteplicità viene meno e che, 
per questa ragione, non è riducibile all’unificazione (Vereinigung)41, che è an-
cora una relazione.
Per ribadire la necessità che il finito si tolga e, di conseguenza, che l’assoluto 
non venga inteso come un insieme di determinazioni, ricordiamo che lo Auf-
hebung indica un “togliere (tollere)” che è anche un “conservare”. Ci chiedia-
mo: che cosa, propriamente, si conserva del finito, stante la necessità del suo 
“togliersi”? 
Rileviamo che, da un lato, se la determinazione si conservasse così come è em-
piricamente, allora essa non si sarebbe effettivamente tolta. Ma, dall’altro, la 
determinazione non può neppure venire “cancellata”: se venisse cancellata, sa-
rebbe un toglimento ancora empirico, così che si determinerebbe un toglimen-
to empirico dell’empirico. 
A nostro giudizio, pertanto, ciò che si deve cogliere in forza delle parole di Hegel, 
per evitare di far valere un’inintelligibile cancellazione dell’empirico, è la necessi-
tà di un toglimento trascendentale dell’empirico, nel senso che non si tratta di sosti-
tuire una determinazione con un’altra determinazione, secondo una disposizione 
orizzontale, ma la determinazione domanda di venire oltrepassata verticalmente, 
nel senso che non può non valere come l’atto del suo stesso trascendersi, che è 
anche l’atto del suo elevarsi (inverarsi). 
In tal modo, il trascendersi del finito, almeno da un certo punto di vista, può 
venire inteso anche come un “conservarsi”, e ciò per la ragione che, proprio in 

41.   Così scrive Enrico De Negri: “Per indicare questa [l’unità], lo Hegel usa Einheit; 
mentre per indicare l’universalità che supera la scissione e la Einheit, preferisce più spesso 
Einigkeit (traducibile in modo approssimativo come unione) e Vereinigung, unificazione. 
Quest’ultima nel suo valore supremo è l’assoluto o idea” (Interpretazioni di Hegel, Sansoni, 
Firenze 19733, p. 47). Facciamo notare che l’unificazione viene assunta come l’idea stessa 
proprio perché l’intero viene concepito da De Negri come sintesi. 



106	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

virtù di questo atto, il finito si toglie nell’infinito: è questo atto, intrinseco al 
finito, che trasforma il finito in infinito, che lo eleva, ed è proprio questo atto 
che, al tempo stesso, si conserva proprio per trasformare il finito e si conserva in 
quella finitezza che gli deriva dal vincolarsi a ciò che toglie (supera, trascende) 
come atto.
Ma va aggiunto: l’atto che toglie il finito, da un altro punto di vista, è anche 
l’atto che, togliendo il finito, toglie sé stesso e si fa uno con l’Uno, cioè con Dio. In 
questo senso, insomma, si toglie anche ciò che, per altro verso, si conserva e si 
toglie per la ragione che, come detto, esso mantiene ancora una sua determina-
tezza, che invece è proprio ciò che deve togliersi, in quanto indice di finitezza. 
Il punto che intendiamo sottolineare con forza è che questa nostra interpreta-
zione, che pure risulta legittimata da alcuni passi che compaiono nelle opere 
di Hegel, viene anche smentita dallo stesso Hegel, il quale in molteplici altri 
passi – più numerosi dei precedenti – tende ad interpretare l’assoluto, l’infi-
nito, cioè Dio, come una totalità, ma non nel senso dell’intero, bensì nel senso 
dell’insieme, in modo tale che il determinato (finito) entrerebbe nella costitu-
zione stessa dell’infinito e si conserverebbe in esso in quanto determinato (finito).

 
 

11. L’unità e la prospettiva da cui viene colta 
 
Ciò che ci proponiamo ora è chiarire ulteriormente due concetti, che 

sono emersi dal discorso fin qui svolto: il concetto di “atto” e il concetto 
della sua “tensione alla meta”, che è la verità assoluta.

Per iniziare, riprendiamo da questo punto: anche il sapere e la co-
scienza, oltre al pensiero, se colti nel loro essere autentico, non possono 
non coincidere con l’assoluta unità. 

In quale senso poniamo questa affermazione? Come può il sapere 
essere tutt’uno con la verità? E inoltre: l’unità dell’atto è la medesima 
unità della verità assoluta? 

Il concetto di “atto” merita un’adeguata riflessione, essenziale per pre-
cisare meglio quanto è stato già detto. 

L’unità dell’atto di sapere (di coscienza, di pensiero), infatti, confi-
gura bensì un’unità, giacché va oltre la dualità che connota l’attività – e 
questo era il punto guadagnato in precedenza –; se non che, si deve ag-
giungere che si tratta ancora di un’unità determinata, perché vincolata al 
limite che viene oltrepassato dall’atto.



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 107

Ciò significa che quest’ultimo non può non riferirsi alla differenza, 
così che il riferimento impone una forma di dualità anche all’atto – e 
questo costituisce la novità che qui vogliamo sottoporre all’attenzione 
del lettore –, il quale non può non valere come la relazione intrinseca che 
sussiste tra l’essere in sé e l’essere per altro. 

La prospettiva che vede nell’atto la vera unità, quindi, non può non 
essere quella dell’inevitabile, che non riesce a trascendere veramente il 
determinato e tende a ridurre la vera unità, nella quale ogni forma di 
dualità non può non venire meno, ancora ad una unificazione, anche se 
l’atto configura quella che potremmo definire l’“unificazione estrema”: 
il massimo di unità che la prospettiva dell’inevitabile riesce a concepire.

Certo, nell’atto del trascendersi del determinato, che è il medesimo 
per ogni determinazione, la molteplicità che caratterizza l’universo em-
pirico-formale viene oltrepassata, proprio perché viene neutralizzata 
nell’unico e medesimo atto. 

Se non che, questo aspetto, che è colto dalla prospettiva dell’inevita-
bile (ancorché ispirata dall’innegabile), non è l’unico. V’è anche l’altro, 
colto proprio dalla prospettiva dell’innegabile, per il quale l’atto mantie-
ne una sua determinatezza. 

Per questa ragione, abbiamo affermato che esso non può non rappor-
tarsi alla differenza, che è ciò su cui esso emerge come atto, sì che preci-
samente per questa ragione la sua unità non risulta essere ancora l’unità 
autentica, cioè quella nella quale ogni forma di dualità è scomparsa.

L’intreccio di innegabile e inevitabile, d’altra parte, lo si riscontra an-
che a proposito della consapevolezza del limite del determinato. 

Tale consapevolezza emerge indubbiamente in virtù della prospettiva 
dell’innegabile, ma, proprio in quanto configura una consapevolezza de-
terminata, ricade nell’universo della finitezza e, dunque, nella prospettiva 
dell’inevitabile che sulla finitezza poggia. 

Si dirà, allora, che soltanto in virtù della prospettiva dell’innegabile, la 
quale si fonda sulla verità assoluta, vera unità si rivela quella meta ideale 
cui l’atto tende, cioè quella stessa verità assoluta nella quale l’intenzione, 
che è altro modo per dire “atto”, si compie e si realizza.

Tale compimento, non lo si può mai dimenticare, permane esclusiva-
mente ideale, poiché fattualmente la differenza tra atto (intenzione) e suo 



108	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

fine continua a sussistere, nonostante che il senso dell’atto e dell’inten-
zione sia proprio quello di superare tale differenza, che condanna l’atto a 
valere come una tensione incompiuta e l’intenzione a rimanere al di qua 
della verità.

Anche a proposito della coscienza del limite dell’atto, colto appunto 
nella sua determinatezza, torna pertanto a riproporsi la dialettica di ine-
vitabile e innegabile. 

In quanto costituisce ancora una coscienza determinata, essa si colloca 
nell’universo della finitezza e nella prospettiva dell’inevitabile. 

Tuttavia, precisamente per la ragione che dell’atto coglie il limite, essa 
emerge oltre tale universo ed emerge innegabilmente in virtù della verità che 
la evoca. 

Tale emergenza riveste un inestimabile valore: essa attesta che v’è un 
sapere (una coscienza) che coglie il limite dell’atto stesso, in modo tale 
che, oltrepassando l’atto, oltrepassa anche quella che potremmo definire 
“la forma estrema” in cui si configura la coscienza.

La forma dell’atto, infatti, costituisce la dimensione trascendentale del-
la coscienza, perché lascia trasparire l’ideale stesso della coscienza, cioè il 
suo intendere di togliersi come coscienza (nonché come atto) nell’assoluto 
stesso, là dove la finitezza viene trascesa e inverata dal sapere assoluto, che 
consente di rilevare il limite che immane ad ogni posizione, determinata 
per sua intrinseca natura. 

Si impone così la necessità di riflettere ancora, da un lato, sul sapere 
assoluto e, dall’altro, sull’atto, che sul sapere assoluto si fonda e per que-
sto vale come trascendentale.

L’espressione “sapere assoluto” si giustifica perché si intende quel sapere 
che è ispirato dall’assoluto medesimo. E anche qui va riproposta la precisa-
zione apportata in precedenza a proposito dell’atto (intenzione) e della 
sua meta. 

Il sapere autentico viene distinto dall’assoluto soltanto a muovere dal-
la prospettiva del finito, cioè dell’inevitabile. Di contro, colto dalla pro-
spettiva dell’assoluto, cioè dell’innegabile, esso non può non coincidere 
con l’assoluto stesso. 

Orbene, del senso di questa coincidenza vogliamo ora occuparci, stan-
te la sua rilevanza in ordine alla concezione che andiamo proponendo. 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 109

Per farlo, iniziamo con il ricordare che il sapere, che si configura come 
dualità di sapere e saputo, non è il sapere che sa immediatamente sé stesso. 

Il sapere, questo è il nodo cruciale, è sapere solo perché sa di esserlo e 
la coscienza solo perché sa di essere coscienza. Se il sapere ignorasse di essere 
sapere, non sarebbe sapere affatto42.

Il sapersi del sapere, pertanto, non va pensato in senso riflessivo, come 
se il sapere si sdoppiasse per avere sé come oggetto, ma come la presen-
za (trasparenza) del sapere a sé stesso, presenza che coincide con la sua 
immediatezza.

L’immediatezza del sapere, del resto, è la sua stessa originarietà, la 
quale non può non essere la stessa originarietà dell’essere, giacché non 
può darsi una “molteplicità” di originari. L’originario può venire declina-
to soltanto al singolare. 

In tal modo, in quanto cioè entrambi sono originari, sapere ed essere 
non possono non essere un medesimo e unico uno e la loro unità è l’unità 
stessa dell’assoluto, cioè l’unità assoluta, cioè l’unità della verità assoluta.

Scrive Parmenide: “Infatti lo stesso è pensare ed essere (τὸ γὰρ αὐτὸ 
νοεῖν ἐστίν τε καὶ εἶναι)”43. E poi aggiunge: “Lo stesso è il pensare e ciò 
a causa del quale è il pensiero, perché senza l’essere nel quale è espresso, 
non troverai il pensare”44.

Essere e pensare, afferma Parmenide, sono un medesimo, perché l’uno 
è in virtù dell’altro: il pensare senza l’essere non sarebbe e l’essere senza il 
pensare non saprebbe d’essere l’essere.

Essere e pensare sono un medesimo, si potrebbe ulteriormente precisa-
re, per la ragione che, così come l’essere è l’unità nella quale la molteplicità 
degli enti (determinazioni) si toglie, altrettanto il pensare (sapere) è l’u-
nità nella quale si toglie la dualità di pensante e pensato (sapere e saputo).

A loro volta, l’unità dell’essere e l’unità del pensare (sapere) sono la 
medesima unità per la ragione che, nell’unità autentica che è l’assoluto, 
ogni differenza viene meno e solo la vera unità si impone.

42.   Riprenderemo il tema in più occasioni; tuttavia, segnaliamo il paragrafo 4 della Sesta 
Riflessione.
43.   Parmenide, Sulla natura, Frammento 3 di Diels-Kranz; in G. Reale (a cura di), I 
Presocratici, Bompiani, Milano 20152, pp. 482-483.
44.   Parmenide, Poema sulla natura, Frammento 8 di Diels-Kranz; trad. it. di G. Reale, 
introd. e comm. di L. Ruggiu, Bompiani, Milano 20104, pp. 103-105.



110	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Ora ci riferiamo, quindi, a quella vera unità, cioè all’unità che è la ve-
rità assoluta, nella quale tanto il determinato intende togliersi per essere 
veramente quanto il pensare (sapere) intende togliersi per essere tutt’u-
no con la verità stessa, andando oltre ogni differenza/distanza dalla veri-
tà assoluta, che è appunto la vera unità di essere e pensare (sapere). 

Identificando Dio con la verità e l’uomo con l’intenzione di verità 
che anima la sua ricerca di sapere, Platone esprime con queste parole il 
medesimo concetto: “Ecco perché anche ci conviene adoprarci di fuggi-
re di qui al più presto per andare lassù. E questo fuggire è un assomigliar-
si a Dio per quel che uomo può”45.

L’intenzione dell’ente finito (della determinazione) è superarsi 
nell’infinito essere e l’intenzione del sapere è superarsi nella verità asso-
luta, cioè in Dio stesso, fermo restando che tale intenzione, che è inne-
gabile, non trova effettiva realizzazione fino a che si permane nell’ordine 
dell’inevitabile (“per quel che uomo può”).

In quest’ultimo ordine, infatti, continua a sussistere tanto la differen-
za tra la verità e l’intenzione che si volge ad essa quanto la distinzione di 
essere e pensare. 

Si tratta della prospettiva dell’inevitabile, ossia di un punto di vista 
che domanda, esso stesso, di venire oltrepassato, proprio per la ragione 
che coloro che pretendono di disgiungere l’intenzione dalla verità non 
si avvedono che l’intenzione non soltanto è innegabilmente evocata dalla 
verità, ma altresì è innegabilmente pervasa dalla verità che la orienta e la 
spinge a compiersi nella verità medesima. 

Allo stesso modo, coloro che continuano a pensare “sapere” ed “esse-
re” come distinti, non considerando quanto afferma lo stesso Parmenide, 
non tengono conto del fatto che il sapere non può non essere e l’essere non 
può non sapere di essere, così come emerge se si pensa l’inevitabile alla luce 
dell’innegabile, intendendo cioè trascendere l’inevitabile.

A questo punto, non di meno, si potrebbe aggiungere una notazione 
ulteriore che suona come conferma di quanto appena detto. 

45.   Platone, Theaetetus, 176 a-b; in Id., Opere complete, Vol. II, trad. it. di M. Valgimigli, 
Teeteto, Laterza, Roma-Bari 19754, p. 134.



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 111

Anche se vengono pensati come distinti, e risultano distinti nella misu-
ra in cui sono oggetto di pensiero, sapere ed essere configurano, tuttavia, 
due termini coessenziali, giacché l’uno si pone solo in forza dell’altro. 

Poiché i termini coessenziali, ormai lo sappiamo, costituiscono in ef-
fetti una realtà che è una e medesima, ciò dimostra che, pur muovendo 
dalla prospettiva della distinzione, cioè dell’inevitabile, sapere ed essere si 
rivelano innegabilmente nella loro intrinseca unità, quell’unità assoluta 
di cui i termini costituiscono due sezioni meramente astratte.

Precisamente questa unità autentica l’atto intende e per questo suo 
“in-tendere”, cioè per questo suo “tendere verso”, l’atto si essenzializza 
nell’intentio veritatis. 

L’intenzione di verità, infatti, è tale perché costituisce quel tendere 
alla verità, cioè all’unità assoluta, che nella verità intende perdersi, onde 
essere uno con l’uno. 

Che è come dire: la vera unità è quella nella quale non soltanto la 
differenza tra essere e pensare, ma anche quella tra l’atto e la sua meta 
vengono meno. Nell’unità dell’assoluto ogni differenza sparisce.

Siamo così ritornati al tema dell’atto, sul quale non ci si deve stancare 
di insistere per la sua importanza. 

L’atto, questa è l’ipotesi ermeneutica che noi proponiamo, domanda di 
venire colto nella sua “duplice natura”, cioè nel suo “duplice essere”. 

In quanto colto dalla prospettiva dell’inevitabile, cioè del finito, esso 
rappresenta il superamento del finito e, potremmo dire, esprime l’unità 
finale, giacché nell’atto la molteplicità delle determinazioni mostra di 
togliersi per lasciare essere l’unità-unicità dell’atto medesimo. 

Se non che, questa unità è ancora colta dal punto di vista del finito: è 
bensì il togliersi del finito, ma ancora secondo il modo in cui il finito riesce 
a cogliere questo toglimento.

Con altre parole: il finito giunge così, come suo limite estremo, alla 
propria fine come finito, ma a muovere ancora dal suo punto di vista 
(ispirato tuttavia dall’assoluto). Per usare un’immagine, sarebbe come 
cogliere ciò che oltrepassa la vita permanendo in vita. 

Si tratta, dunque, ancora di una “rappresentazione” e di una “espres-
sione”, le quali sono appunto “modi finiti”. 



112	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Nel cogliere il limite dell’atto, invece, ci si è posti dal punto di vista 
dell’innegabile, cioè dell’assoluta verità, perché il limite può venire colto 
soltanto emergendo al di là di esso, sì che cogliere il limite dell’atto equi-
vale a cogliere il limite del finito espresso nella sua forma ultima.

A muovere da questa prospettiva, si perviene a sapere che l’atto inten-
de bensì risolversi nella vera unità, ma di fatto perviene solo a quell’unità 
che può realizzarsi nell’universo empirico-formale e cioè all’unificazione, 
stante la sua determinatezza che caratterizza la sua “prima natura”.

L’atto, infatti, è oggettivante perché trascende l’oggettivato, ma, nella 
misura in cui si pone solo emergendo sull’oggettivato, poggia su di questo 
e a questo si vincola, così che non di vera trascendenza si tratta. 

Di qui la necessità di cogliere anche la “seconda natura” dell’atto e 
della coscienza, di cui l’atto costituisce l’essenza. Ma come è possibile 
porsi dal punto di vista dell’innegabile, cioè dell’assoluto, onde poter 
cogliere tale seconda natura? 

Allorché si coglie anche il limite dell’atto, ebbene allora tale natura 
emerge ed emerge precisamente in virtù dell’assoluto stesso, al quale l’atto 
si volge perché evocato dall’assoluto medesimo nonché pervaso da esso e 
ad esso orientato.

Si tratta, insomma, di cogliere il finito a muovere da ciò che lo tra-
scende o, usando l’immagine precedente, di cogliere la vita ponendosi 
oltre di essa.

Dal punto di vista dell’inevitabile, quindi, l’atto costituisce la forma 
più adeguata per esprimere il superamento del finito. Ma, proprio per 
il fatto che si tratta ancora di una “forma” e proprio per la ragione che 
l’emergenza è pensata ancora come un “vincolo” a ciò su cui si emerge, 
anche l’atto domanda di venire superato e tale superamento può veni-
re colto solo alla luce della prospettiva dell’innegabile, cioè dell’assoluto 
stesso (si veda anche il paragrafo 1 della Quarta Riflessione).

Per tale prospettiva, l’atto si rivela intenzionalmente (idealmente) 
tutt’uno con la verità assoluta, cioè con quella vera unità in cui ogni dif-
ferenza, intrinseca o estrinseca, viene meno. L’ultimo atto del finito ora 
si rivela il suo togliersi nell’infinito, là dove si realizza il toglimento del 
toglimento stesso (si veda il prossimo paragrafo).



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 113

Solo in virtù dell’assoluto – si può concludere il discorso con queste 
parole –, si coglie il limite del relativo ed è in virtù della vera unità che si 
coglie il limite dell’unificazione (relazione).

Questo, tuttavia, non significa cogliere l’assoluto o la vera unità. 
Significa, piuttosto, sapere il valore della condizione incondizionata in or-
dine al coglimento dei condizionati.

Possiamo così compiere un passaggio ulteriore, che ci sembra possa 
rendere più chiaro quanto siamo andati dicendo e che, inoltre, anticipa e 
introduce quello che verrà detto nel paragrafo 5 della Settima Riflessione.

La condizione incondizionata, alla luce dell’innegabile, è non soltan-
to l’assoluto che si sottrae ad ogni relazione, ma è anche la ragione del non 
essere del non-essere, ossia di tutto ciò che è altro dall’assoluto essere. 

Orbene, se la “ragione” indicata, che costituisce il valore stesso dell’as-
soluto, viene pensata alla luce dell’inevitabile, allora decade a funzione, 
così che l’assoluto viene pensato in relazione a ciò su cui esercita la sua 
funzione.

Se non che, la prospettiva dell’innegabile consente di prendere co-
scienza anche di questa riduzione, in modo tale che la funzione de-asso-
lutizzante svolta dall’assoluto sulle pretese del relativo – che pretende, 
appunto, di valere come se fosse assoluto – non può venire confusa con 
il valore dell’assoluto e identificata con esso (si veda il paragrafo 5 della 
Prima Riflessione). 

La funzione, infatti, presuppone non soltanto il finito e le sue prete-
se, ma anche che l’assoluto abbia un effetto (un’influenza) sul finito. Per 
questo motivo, nell’affermare la funzione e l’effetto dell’assoluto, ci si 
colloca innegabilmente nell’universo dell’inevitabile.

Di contro, poiché l’assoluto è la ragione del negarsi di ciò che è altro 
da esso, non ha senso parlare di un suo effetto o di una sua funzione 
precisamente per la ragione (la quale si identifica appunto con l’assoluto 
stesso) che non c’è, anzi non c’è mai stato, ciò su cui la funzione si eserci-
terebbe: l’altro dall’assoluto medesimo. 

Da quanto detto, emerge che risulta lecito affermare che “la dialetti-
ca di inevitabile e innegabile” determina l’andamento della ricerca e del 
pensiero: l’inevitabile viene smascherato dall’innegabile perché colto nel 



114	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

limite che lo segna, ma torna a riproporsi, stante appunto la sua inevita-
bilità, cioè la sua insostituibilità fattuale e formale. 

Per questo motivo la ricerca permane inesauribile. E tuttavia, sapere la 
necessità dell’assoluto configura un esito (compimento) trascendentale, per-
ché alla luce di tale sapere (coscienza), che dall’assoluto stesso è indotto, 
ogni tappa in cui si configura la ricerca viene posta e, insieme, idealmente 
tolta, cioè inverata.

Se il procedere della ricerca è orizzontale, il suo inveramento, al con-
trario, è verticale e toglie ogni tappa inducendola a trascendersi in quella 
verità in virtù di cui si impone il toglimento e verso la quale la tappa si 
orienta intendendo compiersi in essa. 

Il compimento ideale o intenzionale della ricerca, dunque, altro non è 
che il sapere, quel sapere che coincide con la verità assoluta e che costitu-
isce il punto ideale a muovere dal quale si intende cogliere la verità stessa, 
ancorché si sappia che l’assoluto è inoggettivabile (così come il sapere non 
può venire ridotto a saputo) e che l’intenzione di porsi dal suo punto di 
vista non può non permanere “ideale”, l’ideale di chi intende cogliere ve-
ramente la verità. 

Questo è il nodo: l’intenzione di porsi dal punto di vista dell’assoluto è 
imposta dalla necessità di cogliere la verità del finito nonché la verità della 
verità stessa. Ma tale intenzione ha valore ideale perché si sa innegabil-
mente che l’assoluto non può venire colto, senza venire negato. 

Ebbene, la ricerca teoretica si pone in questa sottile linea di confi-
ne, che – si potrebbe dire, per usare un’altra immagine – separa il fini-
to dall’infinito, ma che al tempo stesso è attraversata dall’atto che verso 
l’infinito si protende nonché dal condizionamento unilaterale (influenza, 
effetto) che la condizione incondizionata esercita sull’universo dei condi-
zionati, una volta che tale universo sia stato presupposto. 

Per fornire una sintesi del discorso svolto, cerchiamo di ripensarlo alla 
luce del tema del sapere, che è centrale nell’economia della concezione 
che andiamo proponendo. 

Il sapere, colto dalla prospettiva dell’innegabile, si rivela originario 
perché è sapere di essere sapere, ma non nel senso di un sapere che prima è 
vuoto (astratto) e poi, mediante il contenuto, cioè il “sé” saputo, diventa 
concreto. 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 115

Non ha senso pensare ad un sapere astratto, cioè vuoto, precisamente 
per la ragione che, se è autentico sapere, non può ignorare di esserlo e, 
dunque, è interamente e pienamente sé stesso. 

In tal modo, nella formula “sapere di essere sapere”, quel “di essere sa-
pere” non configura l’oggetto saputo, ma ciò che il sapere è originaria-
mente proprio in quanto sapere. 

La formulazione linguistica non riesce ad esporre adeguatamente l’u-
nità del sapere con sé stesso né l’unità di sapere ed essere. 

L’unità, infatti, viene ridotta ad unificazione proprio perché viene 
detta sempre come “unità di” almeno due componenti. 

È il sapere (la coscienza trascendentale) che coglie il senso autentico del-
la formulazione linguistica nonché il senso autentico dell’intenzione che 
costituisce l’essenza del dire. 

E va aggiunto: il sapere, in quanto “coglimento”, ossia in quanto sapere 
formale (finito), non può non fondarsi sul sapere assoluto, che costituisce 
la condizione incondizionata proprio perché assoluta.

Ebbene, fondarsi sull’assoluto acquista così un duplice significato. Se 
lo si pensa dal punto di vista dell’inevitabile, allora significa che il sapere 
formale è ispirato dall’assoluto sapere; se lo si intende dal punto di vista 
dell’innegabile, che è l’assoluto stesso, allora significa che il sapere forma-
le è l’atto del suo stesso togliersi nel sapere assoluto, affinché nell’assoluto 
la differenza si inveri facendosi unità.

12. Il sapere come verità 

Il sapere, torniamo così al nodo fondamentale emerso nel precedente 
paragrafo, se è inteso nella sua verità non può essere altro dalla verità né 
può essere altro da sé stesso (distinto in sé da sé in quanto saputo). In 
questo senso, esso è tale proprio perché sa di esserlo, così che esso è origi-
nariamente concreto nonché immediato.

Più precisamente: poiché il sapere è immediatamente sapere d’essere 
sapere o l’essere trasparente (presente) a sé stesso, esso è immediato e, quin-
di, è tanto originario quanto concreto.



116	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Si potrebbe anche dire: il sapere, se è vero sapere, non può non essere 
originario, giacché non può non essere immediato sapere d’essere sapere. 

Se è originario, dunque concreto, dunque intrinsecamente uno con sé 
stesso, ossia veramente sé stesso, allora non può non essere assoluto. Se ne 
conclude – e ciò non fa che confermare quanto già detto – che il vero 
sapere è tutt’uno con la verità assoluta.

Il sapere, insomma, coincide con la verità assoluta sia perché origina-
rio (concreto, uno) sia perché, in quanto pensato (determinato) come 
atto, esso solo la verità assoluta veramente intende e solo nella verità asso-
luta si realizza veramente come sapere. 

Il primo modo di intendere il sapere configura la prospettiva che in-
tende cogliere il sapere alla luce della verità e che non può non essere una 
prospettiva ideale: vedere il finito con gli occhi dell’infinito, così che il 
sapere formale, colto nel suo limite, si invera nell’autentico sapere, che è 
vero proprio perché originario e immediato. 

Il secondo modo, invece, prende avvio dal finito, così che il sapere 
vale come atto che trascende il limite e che, nel trascenderlo, lo riconosce. 

Proprio per questa ragione, il secondo modo non può non inverarsi 
nel primo: anche il sapere come “atto di trascendimento” domanda di 
venire superato, affinché il vincolo al finito scompaia e solo l’assoluto 
sapere, che è tutt’uno con l’assoluto essere, veramente sia.

Ma, se solo l’assoluto è veramente, allora ogni altro da esso, incluso 
l’atto di trascendimento del limite, rivela la sua originaria insussistenza.

Il medesimo discorso può venire fatto riferendolo all’essere. Se col-
to dalla prospettiva dell’inevitabile, ispirata non di meno dall’innegabile, 
allora l’unità dell’essere è il fine del molteplice, là dove il molteplice tra-
scende sé stesso. 

Se colto dalla prospettiva dell’innegabile, l’essere, proprio in quanto 
vero essere, non può non essere assoluto: la ragione per la quale il non-es-
sere (il molteplice) non è, non è mai stato e non potrà mai essere. 

La conclusione, alla quale eravamo già arrivati, ma che riteniamo op-
portuno ribadire con forza, è pertanto la seguente: nell’assoluta verità 
pensare ed essere sono un medesimo, così che l’assoluta verità è anche 
l’assoluta unità, nella quale ogni differenza viene meno. 



seconda riflessione | Sulla verità assoluta (II parte)	 117

Volendo riassumere quanto detto in una formula il più possibile ica-
stica, consapevoli, tuttavia, del limite che immane ad ogni formula, po-
tremmo dire che l’assoluto è l’unità immediata di sapere ed essere, stante 
che il sapere non può non essere sapere e l’essere non può non sapere d’essere.

L’assoluto, insomma, è il suo sapersi, rimanendo uno con sé stesso, giac-
ché sapere ed essere si distinguono solo dalla prospettiva dell’inevitabile.

Di contro, intendere il sapere come “mediazione”, come molti filosofi 
fanno, significa ridurlo ad attività, proprio per la ragione che la media-
zione viene intesa come una relazione che interviene sull’immediatezza 
del dato, la quale configura, però, essa stessa una “falsa immediatezza”.

La mediazione autentica, invece, è l’atto del togliersi dell’immediatez-
za formale (o della datità empirica) e, pertanto, non configura alcuna 
relazione, ma il toglimento anche di quest’ultima, nonché della media-
zione che su di essa si basa, dal momento che la relazione poggia sull’im-
mediatezza dei termini relati e solo in forza di questa immediatezza for-
male si costituisce. 

Il sapere pensato come mediazione formale, questo è il nodo intorno al 
quale si è molto discusso da parte di numerosi filosofi e sul quale inten-
diamo esprimere il nostro punto di vista, ripropone la dualità di sapere 
e saputo e vale come l’assimilazione del sapere ad una qualunque altra 
attività. 

Se il sapere è formale, allora il sapersi dell’assoluto decreta la differen-
za da sé stesso, che è la propria negazione come assoluto. 

La dualità che costituisce il sapere formale, inoltre, condanna il sa-
pere ad essere vuoto prima dell’incontro con il saputo, così che non di 
autentico sapere si tratta. Soltanto tale sapere inautentico abbisogna di 
un supporto soggettivo, per la ragione che non può non esercitarsi su di 
un oggetto. 

Non di meno, contrariamente a quanto attestato dal sapere formale, 
che necessita di un supporto soggettivo per esercitarsi, non è il sapere che 
dipende dal soggetto, ma è il soggetto che dipende dal sapere, dal momento 
che soltanto in virtù del sapere esso viene dichiarato “soggetto” e soltanto 
in virtù del sapere questo soggetto può formulare una molteplicità di te-
orie, inclusa quella che il soggetto varrebbe come il supporto del sapere.



118	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

E tuttavia, non si può non riconoscere che anche la prospettiva che 
abbiamo definito dell’innegabile, la quale pure si fonda sull’intenzione di 
cogliere il sapere alla luce della verità, onde cogliere la sua verità di sape-
re, finisce per capovolgersi essa stessa nell’inevitabile, nella misura in cui 
viene formulata.

Ciò significa che quella che abbiamo definito come “dialettica di ine-
vitabile e innegabile” (torneremo su questo tema nell’Ottava Riflessione) 
trova autentico compimento soltanto nella consapevolezza che la verità, in 
quanto assoluta, è inoggettivabile, dunque è indicibile. 

Questa consapevolezza, però, non sospende la ricerca, e dunque il dire, 
ma spinge a individuare pensieri e formulazioni sempre più adeguati, sui 
quali si eserciterà certamente la critica, ma che renderanno la ricerca sem-
pre più sofisticata e tradurranno l’intentio veritatis in forme sempre più 
critiche ed autocritiche. 

Le formulazioni critiche ed autocritiche traducono formalmente il pro-
iettarsi dell’intenzione verso la verità assoluta, che costituisce il suo fine 
ideale. 

L’intenzione, infatti, gravita interamente sul fine che la orienta e non 
pretende di basarsi su sé medesima, ma anzi intende togliersi nella verità 
per eliminare ogni distanza da essa. 

Il linguaggio, mediante cui essa trova espressione, finisce per tradirla 
nel tradurla. Nel dire si impone la pretesa di dire la verità e viene nascosta 
la consapevolezza che il dire non può inglobare la verità, dal momento 
che è la verità che risolve e dissolve in sé il dire stesso. 

Solo mediante il togliersi della contraffazione del vero, la quale con-
siste nella pretesa del discorso di presentarsi come verità, può emergere la 
verità nel suo vero essere, che è assoluto e per questo è insemantizzabile.



cum scientia | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1

Terza Riflessione
La verità relativa o determinata o sistemica

1. La “non-verità” come “verità relativa”

Nel parlare della verità assoluta è emerso che l’altro da essa può venire 
definito, sostanzialmente, in due modi. 

Se lo si pensa secondo la logica parmenidea, e cioè dal punto di vista 
della verità assoluta – punto di vista che può essere solo ideale o inten-
zionale –, lo si definisce “non-verità”, così come l’altro dall’essere viene 
definito da Parmenide “non-essere”.

Se, invece, lo si pensa a muovere dal punto di vista empirico-formale e 
cioè dal punto di vista dell’universo in cui si colloca il soggetto empirico 
che sul tema della verità riflette e scrive, allora lo si può definire “verità 
relativa” o “determinata” o “sistemica”.

Nell’intendere l’altro dalla verità assoluta – e nell’ammettere che tale 
“altro” sussista (esista), anche se non sia autenticamente –, ci si deve porre, 
innanzi tutto, l’obiettivo di spiegare in quale senso e per quale ragione 
viene mantenuta l’espressione “verità”, che di contro viene radicalmente 
negata nella prospettiva parmenidea: Parmenide non parlerebbe mai di 
“verità relativa”. 

Come è possibile, dunque, conciliare la prospettiva parmenidea, che 
afferma la verità solo dell’assoluto essere, e la prospettiva che parla di “ve-
rità relative”, ovviamente al plurale?

A nostro giudizio, i due punti di vista possono venire fatti valere en-
trambi, a condizione di non confonderli. Il punto di vista dell’assoluto 
essere, va precisato, non si profila perché ci si identifica con l’assoluto 
essere. Esso, piuttosto, viene “pensato” collocandosi nell’universo in cui 



120	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

vige la finitezza, così che viene pensato a muovere dal punto di vista del 
finito.

Tuttavia, l’intenzione è quella di cogliere il finito a muovere dall’in-
finito, onde poterne rilevare il limite. Si può cogliere il limite, infatti, 
solo se lo si è oltrepassato e, quindi, se si è emersi oltre la dimensione del 
finito.

Ciò che si coglie, se ci si lascia guidare dall’intenzione indicata, infat-
ti, è che l’universo in cui vige il finito (determinato) non è sufficiente a sé 
stesso, cioè non è in grado di legittimarsi. 

Ogni determinazione – lo si è visto – si pone perché si vincola inscin-
dibilmente ad altra determinazione, in modo tale che questo universo 
può venire visto da due punti di vista, che sono radicalmente diversi.

Il punto di vista1 dell’inevitabile, in forza del quale l’universo risulta 
costituito di una molteplicità di determinazioni, collegate le une alle al-
tre e collocantesi in una molteplicità di sistemi, rispetto ai quali esse si 
dispongono con un determinato ordine.

Il punto di vista dell’innegabile, in virtù del quale si coglie il limite di 
intelligibilità dell’universo stesso e si riconosce che solo l’essere assoluto 
è un vero essere.

2. Verità assoluta e verità relativa

Per cercare di precisare meglio il senso dei due punti di vista, diremo 
che sono “due” solo se pensati a muovere dal punto di vista del finito, 
perché l’innegabile è tutt’uno con il togliersi dell’universo empirico-for-
male: l’innegabile è il togliersi dell’inevitabile2. 

V’è un unico modo, infatti, per intendere l’infinito a muovere dall’in-
finito stesso: lasciare che il finito si tolga e solo l’infinito sia. 

1.   Si veda quanto scritto, in particolare, negli ultimi due paragrafi della precedente 
Riflessione. L’approfondimento della riflessione in ordine alla distinzione di innegabile e 
inevitabile, invece, lo si troverà espresso a più riprese nel presente lavoro e, in particolare, 
nell’Ottava Riflessione.
2.   Si veda anche A. Stella, Innegabile e inevitabile. Genesi e valore ermeneutico di una di-
stinzione intrinsecamente teoretica, in «Verifiche», 44, 1-4, 2015, pp. 47-70. 



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 121

Questo è quanto viene affermato da Parmenide, il quale ci ha insegna-
to che solo l’assoluto essere è veramente, così che l’altro da esso è non-es-
sere e, dunque, non può mai essere. 

Tuttavia, il non essere del non-essere domanda di venire adeguata-
mente inteso. Non si può pensare, infatti, che il finito venga cancellato e, 
proprio per questa ragione, lo abbiamo definito “inevitabile”. 

Non si può evitare, quindi, di fare i conti con il finito, perché esso 
costituisce il presupposto da cui muove anche il suo negarsi. 

In questo senso, non si può prescindere dall’universo empirico-for-
male, anche se questo non significa affatto affermare il suo vero essere. 

Se non che, l’aspetto che domanda di venire precisato è il seguente: 
quello che noi definiamo “imprescindibile” viene assunto, a muovere da 
Platone, come se fosse “innegabile”, cioè come vero. Vero tanto quanto lo 
è l’assoluto (l’infinito) stesso. 

Orbene, di questa verità, che è la verità dell’esperienza e non la verità 
dell’assoluto essere, noi vogliamo ora occuparci, cercando di mostrare la 
ragione per la quale le due verità devono essere collocate su due diversi 
livelli o, più precisamente, la verità dell’esperienza può venire definita 
“verità” solo usando estensivamente la parola. 

A tale scopo, prendiamo avvio proprio dalla critica che Platone rivol-
ge a Parmenide. Come è noto, tale critica è stata giudicata come un’au-
tentica confutazione del Maestro e per questa ragione si è parlato di 
“parricidio”. 

In alcuni lavori – ai quali rimandiamo3 –, abbiamo cercato di mostra-
re come il parricidio sia stato bensì tentato, ma non effettivamente realiz-
zato, perché la confutazione si è basata, sostanzialmente, su di un unico 
argomento e cioè sull’impossibilità di negare l’esperienza: per negare 
l’esperienza, la si deve comunque presupporre.

3.   Segnaliamo i seguenti lavori: A. Stella, Il concetto di “relazione” nell’opera di Severino. A 
partire da “La struttura originaria”, cit., pp. 257-298; Id., Sul riduzionismo. Dal riduzioni-
smo teoretico al riduzionismo teorico, Aracne, Canterano (RM) 2020, pp. 61-86; A. Stella, G. 
Ianulardo, Plato and Parmenides’ Parricide. Some Theoretical Reflections, in A. Zabalza et C. 
Grard (sous la direction), Mélanges en l’honneur du Professeur Jean-Marc Trigeaud, Editions 
Bière, Bordeaux, 2020, pp. 143-153.



122	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Questo argomento sembra confutare il punto di vista di Parmenide, 
ma semplicemente perché non si è riflettuto a sufficienza sul concetto di 
“negazione” e sul concetto di “presupposto”.

Se si fosse riflettuto con attenzione sul concetto di “negazione”, sareb-
be emerso che la negazione formale, la quale si dispone estrinsecamente 
sul negato – e per questo vale come la “funzione logica del negare” –, 
per essere negazione domanda di essere determinata e cioè domanda di 
negare qualcosa: la negazione di nulla è negazione-nulla (riprenderemo il 
tema nell’annotazione seconda al paragrafo 6 della presente Riflessione 
e nel paragrafo 5 dell’Ottava Riflessione).

Ciò che rende determinata la negazione, insomma, è precisamente la 
determinatezza del negato, così che la negazione formale mostra inequi-
vocabilmente il suo limite di intelligibilità: essa postula proprio ciò che 
vorrebbe negare e ciò non può non configurare una contraddizione. 

Quanto detto ha importantissime ricadute. In particolare, consente di 
rilevare il limite dello stesso principio di non contraddizione, che risulta 
così un principio solo formale e che, per questa ragione, non può venire 
confuso con l’incontraddittorio4, ossia con il fondamento che emerge inve-
ce oltre l’universo empirico-formale, del quale lascia trasparire l’intrinseca 
contraddittorietà.

Il principio di non contraddizione, infatti, poggia sulla forza dispie-
gata dalla negazione della contraddizione. Se non che, è precisamente la 
negazione che, per negare la contraddizione, finisce per richiederla5, per-
ché solo la posizione della contraddizione evita che la negazione si risolva 
in una negazione indeterminata, ossia in una negazione di nulla (nulla 
come negazione). 

Se, inoltre, si fosse riflettuto attentamente sul concetto di “presuppo-
sto”, allora se ne sarebbe colto l’autentico significato. Esso è tale in quanto 
posto prima (pre) della sua posizione legittima: posto prima di venire vera-
mente posto. E proprio questa, in effetti, è la natura del “fatto”. 

4.   Si veda A. Stella, Incontraddittorio e principio di non contraddizione. Una distinzione 
teoreticamente necessaria, in «Giornale di Metafisica», NS, XXXVIII, 1, 2016, pp. 318-
339. Riprenderemo il tema, come anticipato anche nel testo, nel paragrafo 6 della presente 
Riflessione e nelle annotazioni in esso contenute.
5.   Abbiamo affrontato il tema anche in A. Stella, Contraddizione e contraddirsi in Severino: 
alcune riflessioni critiche, in «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», CVI, 1, 2014, pp. 41-70.



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 123

Se i positivisti fanno valere il punto di vista secondo il quale contra 
factum non valet argumentum, di contro una concezione che sia auten-
ticamente filosofica non può non rilevare che il fatto è tale perché “fatto 
essere”, ossia perché presentificato (reso presente) dal sistema che lo rileva e 
lo rileva come presente all’interno di un sistema determinato.

Il suo essere, quindi, subisce un doppio vincolo: il vincolo al sistema che 
lo rileva e il vincolo al sistema in cui si colloca. 

Per questa ragione, dal punto di vista dell’assoluto essere, e cioè del-
la verità assoluta, esso, configurandosi come “altro” dall’essere, non può 
non venire definito “non-essere” o “non-verità”, proprio in quanto non 
autonomo e non autosufficiente. 

Di contro, dal punto di vista del sistema empirico-formale, che è poi 
il sistema nel quale si pone il soggetto nel suo pensare (inteso come at-
tività) e nel suo dire, esso può venire definito un “ente” (o un “insieme 
di enti”), ossia un “essere determinato”, od anche una “verità determina-
ta”, quando corrisponde a determinate caratteristiche che cercheremo di 
individuare.

Come è già emerso, noi indichiamo come innegabile la prospettiva, 
idealmente colta, che si fonda sull’assoluto e come inevitabile il punto di 
vista che è proprio del relativo. 

Più precisamente, l’assoluto è l’innegabile stesso, sì che la prospetti-
va dell’innegabile emerge proprio in virtù del fondamento assoluto. 
Quest’ultimo è innegabile sia perché costituisce il fondamento di quella 
stessa negazione che pretenderebbe di negarlo sia perché, essendo asso-
luto, è fuori dalla portata della negazione e quindi non può subirne l’e-
sercizio, il quale inoltre – lo abbiamo visto – è sempre estrinseco e mai 
effettivo, se è inteso come la funzione del negare6. 

Di contro, l’universo empirico-formale configura l’inevitabile sia per 
la ragione che il dato (il fatto, la determinazione) costituisce il presupposto 
6.   La negazione autentica, pertanto, deve venire intesa come il negarsi, ossia come “atto”: 
come il venir meno a sé, od anche il trascendersi, di ciò che non è l’assoluto essere. Dunque, 
come il negarsi trascendentale della stessa negazione formale, in quanto altra dall’assoluto 
e in quanto pretesa negazione di esso. Ovvio che si parla del trascendersi di qualcosa se, e 
solo se, si muove dal presupposto della sua posizione, così che si parlerà del trascendersi 
del finito solo collocandosi nell’universo empirico-formale, del quale la coscienza, ispirata 
(condizionata) dall’assoluto, coglie il limite. E si parla del negarsi della negazione formale 
solo presupponendone la posizione.



124	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

dell’attività del negare sia per la ragione che il presupposto configura l’i-
nevitabile espresso in forma esemplare, valendo come la condizionante 
posizionale di ogni posizione di fatto comparente: ogni posizione deter-
minata richiede altra posizione determinata per determinarsi. 

Allorché ci si colloca nell’universo empirico-formale (in cui vige la 
finitezza), pertanto, il fatto non può venire eliminato (cancellato). Può 
venire eliminato un fatto, ma non il fatto in quanto tale. Un fatto, se 
viene eliminato, viene cioè semplicemente sostituito da un altro fatto.

Il confronto con i fatti, dunque, è imprescindibile (inevitabile). E tut-
tavia, l’imprescindibile (inevitabile) non è l’innegabile. 

Il fatto non è innegabile perché, subordinandosi ad un doppio vincolo 
– quello al sistema che lo rileva e quello al sistema che lo contiene – è non 
assoluto, ma finito, determinato. 

La sua determinatezza, più radicalmente, è vincolata proprio alla ne-
gazione che lo determina perché lo limita. L’identità determinata, infatti, 
è segnata da un limite, quel limite che impone all’identico di poggiare sul 
diverso, ossia sulla negazione di sé medesimo. 

Per chiarire ulteriormente questo concetto, che è molto importan-
te, ricordiamo che, secondo quanto affermato nel terzo paragrafo della 
Seconda Riflessione, la caratteristica del limite è quella di presentare due 
facce, una che guarda verso ciò che è limitato ed una che guarda verso ciò 
che è limitante. 

Questo significa che il determinato (finito), in quanto segnato dal 
limite, non soltanto non può esibire un’identità autonoma e autosuffi-
ciente, come è per l’assoluto, ma altresì non può evitare che la sua identi-
tà si costituisca in forza del riferimento alla differenza. 

Se, pertanto, l’identità si costituisce poggiando sulla differenza, allora 
la differenza risulta essenziale all’identità, in modo tale che l’identità si 
struttura in sé in forza della presenza della differenza, che rappresenta la 
stessa negazione dell’identità, e ciò non può non decretare l’intrinseca 
contraddittorietà del determinato. 

Il determinato, ossia il finito, ossia l’inevitabile, in ragione del di-
scorso svolto non può non risolversi innegabilmente nel suo contraddirsi 
in atto e questo suo contraddirsi non può non significare il suo stesso 
trascendersi. 



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 125

Tale “trascendimento”, tuttavia – desideriamo ripeterlo per evitare di 
essere fraintesi –, non va inteso come una cancellazione empirica, ma un 
togliersi nell’assoluto, affinché solo l’assoluto (l’innegabile) sia. 

Ebbene, le considerazioni svolte ci inducono ad affermare che l’esse-
re dell’assoluto è l’unico essere autentico, laddove il relativo esiste, cioè si 
presenta, coincidendo con l’universo empirico-formale e con le determi-
nazioni in esso contenute, ma non è veramente, assolutamente. 

Ne consegue che l’intero universo empirico-formale, nell’intenzione 
di un autentico fondamento, di una verità che esso non trova in sé, in tale 
fondamento e in tale verità si toglie, perché solo togliendosi nella verità 
esso può diventare finalmente vero.

Il fondamento intenzionato dall’universo della finitezza, pertanto, 
non è “fondamento” perché ha valore tetico, cioè perché pone e legittima 
tale universo, ma perché ha valore ablativo, ossia per la ragione che im-
pone al finito di venir meno a sé stesso: il fondamento assoluto legittima 
l’universo dei determinati solo nel toglierlo e nel farlo essere uno con il 
fondamento stesso.

Non di meno, non si può evitare di considerare anche un altro aspet-
to, che consente di esplicitare ulteriormente la ragione che ci induce a 
parlare di “inevitabile” e a non risolvere il finito in una sua eliminazione 
(cancellazione). 

Se il fatto venisse eliminato, si produrrebbe la cancellazione dell’espe-
rienza, cioè la cancellazione del presupposto di ogni discorso e di quel pen-
siero che si ritrova dietro ogni discorso. 

Si pretenderebbe, insomma, di ridurre il toglimento trascendenta-
le dell’universo empirico-formale alla sua eliminazione empirica, senza 
accorgersi di riproporre in tal modo proprio quella dimensione empiri-
co-formale che si vorrebbe eliminare.

Chiarita la necessità di distinguere l’innegabile dall’inevitabile non-
ché la funzione dell’inevitabile, si può procedere ora a specificare il senso 
della parola “verità” usata per ciò che è solo inevitabile. 

Se il fatto è rilevato come presente in un qualche sistema, il quale è for-
mato da una molteplicità di altri fatti, parimenti presenti in quel sistema, 
si dirà, allora, che è “vero” che esso è presente in quel sistema e, in questo 
modo, si tornerà ad usare, appunto, la parola “verità”. 



126	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Ciò che abbiamo voluto sostenere, con quanto appena detto, è che 
non si tratta, nel caso indicato, di una verità assoluta, ma di una verità 
relativa, perché vincolata ad una serie di fattori.

La domanda che sorge è, allora, la seguente: perché continuare a par-
lare di verità, se non si tratta di una verità autentica, cioè assoluta? 

La ragione non è una “ragione forte”; sarebbe meglio, quindi, parlare 
di un “motivo”. Il motivo è che la parola “verità” si è imposta nell’uso della 
lingua. Non si trova un’altra parola che indichi altrettanto bene la corri-
spondenza (o la coerenza) che sussiste tra un assunto e le conseguenze che 
da quell’assunto derivano.

Orbene, quando questa corrispondenza (coerenza) sussiste, si dirà 
che le conseguenze sono vere relativamente a quell’assunto, così che la 
verità determinata va intesa non nel senso della verità incondizionata, 
ma della verità condizionata a premesse, a presupposti. 

Essa, ci sembra opportuno ribadirlo, va intesa nel senso della corri-
spondenza o dell’esattezza. Si tratta, insomma, di una verità funzionale o 
operazionale, non di una verità teoretica.

3. Verità relativa come “corrispondenza”

Quanto detto ci consente di precisare che la concezione corrisponden-
tista della verità, che riguarda appunto l’adeguatezza (adaequatio) di un 
fatto (rei) ad un enunciato o al pensiero che l’enunciato esprime (et intel-
lectus), non fa riferimento alla verità teoreticamente intesa, ma formalmen-
te intesa, una verità sempre condizionata e che, anzi, è tale proprio perché 
corrisponde correttamente (esattamente) alle condizioni cui sottostà.

Quando si dice, per esempio, “è vero che x c’è”, si presuppongono va-
rie condizioni. In primo luogo, si presuppone l’io che enuncia e si pre-
suppone, poi, che sia dotato di un sistema di rilevamento α che gli con-
sente di rilevare la presenza di x e di rilevarla all’interno di un sistema σ 
in cui, oltre a x, ci sono altre presenze, esse stesse rilevate con il medesimo 
sistema di rilevamento (α), il quale ovviamente non deve venire confuso 
con il sistema che contiene x e le altre presenze: quest’ultimo è il sistema 
di contenimento (σ).



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 127

Si presuppone, inoltre, una lingua che consenta di esprimere quello 
che si è rilevato e che consenta di categorizzare x, ossia di assegnargli un 
codice che coincide con un nome, in modo da saturare la variabile.

Per queste ragioni, parliamo di “verità relativa”, relativa alle condizio-
ni che consentono di determinarla, o di “verità determinata”, appunto 
perché non assoluta, o di “verità sistemica”, appunto perché inscritta in 
un sistema.

A proposito dell’iscrizione in un sistema, c’è da dire che ogni deter-
minazione (cosa) si inscrive almeno in un sistema, ma può inscriversi an-
che in una molteplicità di sistemi. Essa, inoltre, può venire considerata, a 
sua volta, un sistema, il sistema delle determinazioni che contiene.

Ciò vale a fortiori per un qualsiasi oggetto. Una penna, ad esempio, 
si inscrive nel sistema “oggetti sopra questo tavolo”, ma anche nel siste-
ma-categoria “oggetti per scrivere” od anche “oggetti di cancelleria”. 

A sua volta, la penna è un sistema perché è un insieme: l’insieme delle 
parti che la costituiscono e che sono i suoi elementi. Questo è il discorso 
che viene fatto se ci si ferma al sistema dell’esperienza percepita con i sensi.

Ma, come sappiamo, il nostro sistema percettivo-sensibile può venire 
potenziato, in modo tale che anche gli elementi, che sembrerebbero pri-
ma facie semplici, possono venire ulteriormente analizzati e costituire 
così essi stessi un nuovo sistema.

Ciascun sistema, quindi, è formato da più elementi e di ognuno di essi 
si dirà che “è vero” che fa parte di quel sistema, se appunto in esso viene in 
qualche modo rilevato, così che la verità determinata è anche sistemica e 
lo è in un duplice senso: sia perché viene rilevata come presente all’inter-
no di un sistema sia perché essa stessa può venire considerata un sistema.

L’ uso della parola “verità” è dunque legittimato dal fatto che si inten-
de asserire che qualcosa è come si dice che sia, appunto per la corrisponden-
za che sussiste tra il fatto (la cosa) e l’enunciato. 

Questo tipo di verità prevede il suo contrario, e cioè la “falsità”, che 
indica la non-corrispondenza. La logica formale, almeno nella sua forma 
più comune, è una logica bivalente, ossia si costituisce di due valori di 
verità: il Vero e il Falso.

Di contro, la verità teoretica è assoluta, così che, non essendoci altro 
da essa, non c’è neppure una non-verità. 



128	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Poiché, però, l’esperienza viene assunta – dalla prospettiva dell’inevi-
tabile – come qualcosa che si contrappone all’assoluto essere, nonostante 
non si disponga al medesimo livello, allora si finisce con il considera-
re le verità empiriche come verità relative, dal momento che sono verità 
non-assolute.

A rigore – se, cioè, ci si disponesse dalla prospettiva dell’innegabile –, 
si dovrebbe riconoscere che l’assoluto non si può contrapporre ad alcun-
ché, dal momento che la contrapposizione è una relazione. 

Il parlare di verità non-assolute (o relative), pertanto, non risulta auten-
ticamente legittimato, da un punto di vista teoretico, per la ragione che con 
questa formulazione si ammette che l’assoluto possa trovarsi, in una qual-
che misura, contrapposto al relativo, dunque in relazione con altro da sé. 

Si dovrebbe pervenire, invece, a questa fondamentale consapevolezza: 
l’assoluto non entra in alcun modo in relazione con il relativo e, quan-
do si parla dell’assoluto come fondamento, si deve interpretare questa 
espressione nel senso che l’assoluto condiziona i determinati senza venire 
condizionato da essi (presupposti come essenti).

Il condizionamento dell’assoluto, insomma, è un condizionamento 
unilaterale: è in virtù dell’assoluto che si riconosce il carattere limitato 
del relativo, ma non vale la reciproca, cioè non è in virtù del relativo che 
si pone l’assoluto, il quale si pone solo in virtù di sé stesso, ammesso poi 
che la sua sia una “posizione”. Meglio dire, allora, che l’assoluto è in virtù 
di sé stesso, valendo proprio come l’essere.

Se, però, ci si colloca nell’universo empirico-formale, dove sono con-
tenute le determinazioni, allora si potrà anche dire che si perviene alla 
consapevolezza della necessità dell’assoluto perché si riconosce l’insuffi-
cienza dell’universo dei determinati.

Se non che, non è tale consapevolezza che pone l’assoluto, ma, vice-
versa, è in virtù dell’assoluto, il quale ispira (condiziona) la coscienza, che 
è possibile riconoscere il limite del determinato. 

Quest’ultimo, proprio in quanto segnato dal limite, non è veramente, 
ma solo relativamente e per questa ragione abbiamo detto che è più cor-
retto parlare della sua “esistenza” piuttosto che del suo “essere”.

Quanto detto ci aiuta a comprendere il senso del “so di non-sapere” so-
cratico: se so che non so la verità, è perché la verità mi consente di sapere. 



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 129

E così, quando Pascal, ponendosi dal punto di vista di Dio (cioè della 
verità), che si rivolge a chi lo cerca, e riprendendo un motivo agostinia-
no, scrive “Consolati: tu non mi cercheresti, se non mi avessi trovato”7, 
egli esprime il medesimo concetto: è in virtù della verità che mi illumina 
che posso sapere di non possederla e sono indotto a ricercarla.

L’equivoco consiste proprio nella pretesa di possedere la verità asso-
luta, alla quale invece ci si deve affidare per essere da essa posseduti, cioè 
illuminati, anche se questo modo di esprimersi configura un’immagine. 

Il concetto che sta dietro all’immagine è quello che è stato indicato 
sopra: la verità assoluta condiziona senza venire condizionata. 

Tuttavia, il condizionare della verità assoluta non è un condizionare 
empirico, bensì trascendentale, nel senso che il condizionare della verità 
assoluta non si esprime mediante una relazione, ma mediante il suo sem-
plice essere.

È in virtù dell’assoluto essere che i relativi vengono colti nella loro rela-
tività e, dunque, nel loro esistere, che non può venire confuso con l’essere. 

Ciò che esiste, infatti, coesiste, ossia esiste vincolato ad altri esistenti, i 
quali si condizionano vicendevolmente. Per questa ragione, si tratta di 
“presupposti”, cioè “posti prima” di essere veramente posti.

In altre parole: ogni determinazione presuppone l’esistenza di altre de-
terminazioni, perché è funzione della loro esistenza (dipende dalla loro 
esistenza), così che si configura un diallele: ciascun determinato (A) pre-
suppone l’esistenza dell’altro da sé (non-A), ma senza che l’altro sia in 
grado di fondare l’uno, né l’uno l’altro, in modo tale che si configura un 
circolo vizioso o, se si preferisce, un regressus in indefinitum. 

Annotazione 
Nel testo del paragrafo, che si conclude con la presente annotazione, abbiamo 
indicato il profondo pensiero di Pascal: “tu non mi cercheresti, se non mi avessi 
trovato”. 

7.   B. Pascal, Pensée, n. 806, Guillaume Desprez, Paris 1760; trad. it. di P. Serini, Pensieri, 
n. 806, Mondadori, Milano 19802, p. 439. Si veda anche l’annotazione alla fine del presen-
te paragrafo.



130	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il motivo del “cercare” e del “trovare” Dio deve venire essenzializzato e colto, 
innanzi tutto, in questo senso: si può cercare solo perché si sa di mancare e, se si 
sa, vuol dire che si sa in virtù di Dio stesso (del sapere stesso). 
Tale tema è bensì tipicamente agostiniano, ma ci pare innegabile il riferimento 
al “so di non-sapere” socratico, nel quale è il sapere che fonda la possibilità di 
non-sapere, ossia la coscienza che la verità trovata (la doxa, l’opinione, cioè la 
verità relativa) non è la verità effettivamente cercata (l’episteme, cioè la verità 
assoluta). 
Detto nei termini da noi usati, è in virtù della verità assoluta che si riconosce la 
verità relativa, perché si coglie il limite da cui essa è segnata.
Agostino tratta il tema sia nelle Confessioni, a muovere proprio dalla Prima, in 
cui scrive: “Ma come potrebbe invocarti chi non ti conosce? […] Loderanno 
il Signore coloro che lo cercano, perché cercandolo lo trovano”8, sia nel De 
Correptione et Gratia (La Correzione e la Grazia) in cui scrive: “Desiderare au-
xilium gratiae initium gratiae est”9.
Il tema, che è fondamentale, viene ripreso da Bernardo da Chiaravalle, che così 
scrive: “Nemo te quaerere valet nisi qui prius invenerit [Può cercarti solo chi già 
ti abbia trovato]”10. E ancora: “Non possunt quaerere non habentes [Non può 
chiedere se non chi già possiede]”11.

4. Le “due” verità

Riteniamo necessario chiarire ulteriormente i concetti di “verità asso-
luta” e di “verità relativa o determinata”. 

Il nodo cruciale ci sembra questo: la concezione che intendiamo 
proporre nega che possa esservi una relazione tra le due verità indicate. 
Questa negazione qualifica la nostra posizione e la differenzia dalle altre, 
che pure parlano di verità assoluta e verità relativa.

Come giustificare la nostra concezione? Come giustificare la negazio-
ne della relazione che intercorrerebbe tra di esse?
8.   Agostino, Confessiones, Primus Liber, 1, 1; ed. it. a cura di C. Carena e M. Pellegrino, Le 
confessioni, Città Nuova Editrice, Roma 1965, p. 5.
9.   Agostino, De Correptione et Gratia, I, 2; in Id., Tutte le Opere, introd. e note di A. Trapè, 
trad. it. di M. Palmieri, La Correzione e la Grazia, NBA, Città Nuova Editrice, Roma 1987, 
pp. CCIII-456. Il tema è trattato anche nel De Trinitate, già citato, in particolare nel libro 
15 (2, 2).
10.   Bernardo da Chiaravalle, Liber de diligendo Deo, VII, 22.
11.   Bernardo da Chiaravalle, Sermones de diversis, XXXVII, 4.



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 131

L’uso della stessa parola “verità” sembrerebbe imporre quella relazio-
ne che noi, invece, neghiamo. Il fatto è che noi non neghiamo che esista 
una relazione linguistica, ossia che, dal punto di vista del linguaggio non-
ché dell’universo empirico-formale, si possa fare riferimento a “due” tipi 
di verità.

Ciò accade per la ragione che il linguaggio assimila anche ciò che 
non è assimilabile e traduce in senso orizzontale anche ciò che emerge 
verticalmente. 

Ora, la verità relativa, come abbiamo detto nel paragrafo precedente, 
è in realtà la “corrispondenza” o l’“esattezza” che sussiste tra le premesse e 
l’esito di un procedimento (in estrema sintesi, tra l’antecedente e il con-
seguente) o tra il sistema e i suoi elementi.

Non a caso, la formula che si potrebbe usare, per esprimere ogni tipo 
di verità relativa, è la proposizione condizionale: “Se x, allora y”, dove y 
vale come verità relativa che consegue (è vincolata, dipende) da x o, più 
precisamente, il valore che satura la y dipende dal valore che satura la x, 
così che la verità del valore di y è funzione della verità del valore di x.

Tale formula indica l’implicazione logica, se viene intesa in senso logi-
co cioè a priori, o il nesso causale, se viene intesa in senso empirico cioè a 
posteriori. 

Essa esprime in nuce ciò che caratterizza il “meccanico”, giacché un 
meccanismo è una procedura regolata e la regola (o la legge, nel caso della 
relazione causale) è ciò che stabilisce quale conseguente deve seguire un 
determinato antecedente. 

In tal modo, l’implicazione sta a fondamento di ogni spiegazione 
meccanicistica, appunto perché esprime in forma essenziale la conse-
quenzialità e, dunque, il vincolo tra (almeno) due entità. 

La verità relativa, infatti, è vincolata e proprio questo vincolo ad altro 
da sé la rende relativa. 

Si mantiene la stessa parola “verità” perché questo è l’uso comune, 
ma in effetti la verità è tale se, e solo se, è autonoma e autosufficiente, cioè 
se è assoluta. E la verità è assoluta perché è libera da relazioni, sciolta da 
vincoli, così che non può venire determinata. 

Ciò che si deve “determinare” è precisamente questo: che essa non 
può venire determinata. E la “sua” indeterminabilità (inoggettivabilità) 



132	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

non costituisce la sua “determinatezza”, ma l’impossibilità di venire assi-
milata a ciò che si colloca nell’universo empirico-formale.

Dire che essa è “determinata come indeterminata e indeterminabile”, 
insomma, equivale a dire che essa è irriducibile a determinazione, con la 
consapevolezza che anche l’“irriducibilità” corre il rischio di venire as-
sunta come una “sua” determinazione intrinseca, laddove tanto l’inde-
terminabilità quanto l’irriducibilità valgono soltanto come le proprietà 
che le vengono attribuite dalla coscienza che su di essa riflette, dunque che 
la riduce ad “oggetto”.

La verità assoluta, dunque, può presentare delle qualità solo nella mi-
sura in cui viene ridotta a contenuto della coscienza, così che essa viene 
condizionata e, pertanto, viene negata nel suo valore di condizione in-
condizionata e condizionante. 

Tale coscienza, non di meno, proprio per la ragione che si dispone su 
un contenuto determinato e su di esso medita, si colloca inevitabilmente 
nell’universo empirico-formale, ancorché venga innegabilmente condi-
zionata dalla condizione incondizionata e condizionante. 

Ciò conferma che quelle che vengono attribuite alla verità assolu-
ta (alla condizione incondizionata) non sono altro che qualificazioni 
estrinseche, le quali vengono poste relativamente (in contrapposizione, 
che è una relazione negativa) a ciò che caratterizza gli elementi presenti 
nell’universo stesso.

Senza la coscienza della necessità che essa non venga ridotta ad elemen-
to dell’universo, quindi, si corre il rischio di equivocare, dimenticando 
che la verità assoluta è richiesta dall’universo empirico-formale come 
proprio fondamento precisamente per la ragione che ad esso non si riduce 
e, dunque, vale come ulteriore rispetto ad esso. 

In sintesi: se il fondamento è autentico, allora non può non essere 
irriducibile al sistema che fonda. In quanto incluso nel sistema, infatti, il 
fondamento decade a mero elemento del sistema stesso e perde innegabil-
mente il suo valore.

Proprio per le ragioni addotte, la verità assoluta non può entrare in 
relazione con altro da sé, dunque nemmeno con la verità relativa (de-
terminata). E tuttavia, la verità assoluta, pur senza entrare in rapporto, 



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 133

condiziona la verità determinata, appunto senza subire il condiziona-
mento da parte di quest’ultima.

Abbiamo definito “unilaterale” questo condizionamento, ma potrem-
mo definirlo anche “trascendentale”, per contrapporlo al condiziona-
mento “empirico-formale” (o “fattuale”), che si realizza mediante il rap-
porto che si stabilisce tra i termini che si condizionano reciprocamente. 

Il rapporto, se inteso come costrutto mono-diadico, è biunivoco, ossia 
concerne entrambi i termini reciproci, che per questo sono complanari e 
valgono, ciascuno, come condizionante (l’altro) e come condizionato 
(dall’altro).

Di contro, il condizionamento trascendentale indica l’influenza uni-
laterale che la condizione incondizionata (la verità assoluta) esercita su 
ciò che è condizionato, inclusa la verità determinata, la quale è verità 
condizionata.

La verità condizionata, a rigore, subisce un condizionamento che si di-
spone su di un duplice livello. 

Il condizionamento empirico-formale, che la vincola ad un assunto e 
che la pone come determinata dall’assunto da cui consegue (o dal siste-
ma che la contiene). 

Il condizionamento trascendentale, che la vincola alla verità assoluta 
e che costituisce non soltanto la ragione per la quale si riconosce il limite 
di quell’assimilazione che induce a definire “verità” anche la verità rela-
tiva, ma anche la ragione per la quale, in quanto relativa, essa è determi-
nata, così che anche essa non può non togliersi come ogni determinato. 

Si potrebbe aggiungere, per precisare ulteriormente, che la verità 
determinata viene definita “verità” perché intenderebbe esibire gli stessi 
caratteri della verità assoluta e cioè l’autonomia e l’autosufficienza, che 
decreterebbero il suo “valore oggettivo”. 

Se non che, essendo una verità condizionata, essa non può avere al-
cun valore oggettivo (cioè valere in sé e per sé), valore che spetta solo alla 
verità assoluta.

Ci si potrebbe riferire, a questo proposito, alle verità scientifiche, le 
quali, specialmente se considerate in una prospettiva scientistica, non 
infrequentemente vengono considerate “oggettive”, perché si ritiene che 
esse costituiscano l’espressione vera dello stato delle cose, cioè della realtà. 



134	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Nel considerarle tali, non ci si avvede, da un lato, che la realtà dell’e-
sperienza non è oggettiva, cioè totalmente indipendente dal condiziona-
mento del soggetto, ma anzi è fortemente condizionata da quest’ultimo; 
dall’altro, che non v’è un unico modo di cogliere l’esperienza, poiché il 
coglimento è legato al sistema di rilevamento nonché al sistema ermeneuti-
co (ideale e culturale) in forza del quale si interpretano i dati di esperienza 
che vengono rilevati.

Nel caso del soggetto, il suo naturale sistema di rilevamento è il pro-
cesso percettivo, il quale è il medesimo in tutti coloro che presentano una 
struttura biologica e funzionale integra. 

Tuttavia, la scienza contemporanea che si occupa della percezio-
ne afferma che il processo percettivo, il quale costituisce un processo 
cognitivo di ordine inferiore, per realizzarsi necessita dell’integra-
zione di almeno due processi cognitivi di ordine superiore: la catego-
rizzazione e il ragionamento. Per questa ragione, oggi si parla di “ciclo 
percettivo-inferenziale”.

Il ragionamento, infatti, è essenziale, nella sua forma induttiva, per 
formulare le categorie empiriche che poi verranno assegnate, in via de-
duttiva, a ciascun percetto. Si tratta, appunto, di processi cognitivi, cioè 
di processi meccanici, dunque inconsci, ma che dimostrano il ruolo del 
soggetto nella configurazione del campo percettivo12.

Ciò testimonia che quella che ordinariamente viene definita “realtà” 
è una realtà non oggettiva, ma fortemente condizionata e modellata dal 
soggetto, così che anche le verità scientifiche, che tale realtà intendono 
restituire, non possono venire considerate, a fortiori, “oggettive”, ma solo 
“oggettuali”, e sono più o meno corrispondenti sia all’oggetto assunto 
come ciò che si progetta di conoscere sia ai principi che stanno alla base 
del conoscere stesso.

Per concludere su questo punto e ricapitolare, diremo che la verità de-
terminata, poiché condizionata, dipende da altro da sé e non può venire 
considerata verità assoluta, quindi non è assolutamente verità, ma solo 
relativamente. 

12.   Abbiamo approfondito questo tema in A. Stella, Sul riduzionismo. Dal riduzionismo 
teoretico al riduzionismo teorico, cit., pp. 109-203.



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 135

Non si deve mai dimenticare, infatti, il suo dipendere dal sistema di 
rilevamento e dal sistema di contenimento, che stanno alla base anche del 
vincolo che sussiste tra le presenze stesse del sistema, le quali costituisco-
no le “sue” verità determinate. 

Annotazione
Assoluto e relativo, così come determinato e indeterminato, costituirebbe-
ro, secondo Aristotele, termini contraddittori, perché tra di essi sussisterebbe 
un’opposizione che non prevede stati intermedi. L’opposizione che prevede 
stati intermedi, infatti, sussiste tra termini contrari.
Ciò che vorremmo risultasse dal discorso che stiamo svolgendo è che, in primo 
luogo, questo vale se, e solo se, ci si ferma all’aspetto linguistico, nel senso che 
assoluto e relativo vengono considerati due semantemi. Non si nega che essi 
siano anche due semantemi; ci si chiede, piuttosto, se essi siano soltanto ed es-
senzialmente due semantemi.
In quanto tali, essi si pongono contrapponendosi e ciò dipende dal fatto che la 
determinatezza del significato del primo termine si pone perché si oppone alla 
determinatezza del significato dell’altro. E così, se “relativo” significherebbe 
“non-assoluto”, altrettanto “assoluto” significherebbe “non-relativo”.
Se questo fosse l’unico modo per pensare questi due termini, allora l’assoluto 
non potrebbe sottrarsi alla relazione che lo vincolerebbe al relativo. In questo 
caso, però, non sarebbe mai veramente “assoluto”, appunto perché non potreb-
be mai sottrarsi alla relazione, cioè al vincolo ad altro da sé.
Da ciò si evince che il valore dell’assoluto non può venire ridotto al significato 
che gli attribuisce la parola, la quale, proprio in quanto parola, fa valere un 
significato determinato anche se, nel caso dell’assoluto, si intende dire che la 
determinatezza di tale semantema esprime l’indeterminabilità del significato 
indicato. 
Il valore intenzionato, insomma, non può venire confuso con il significato as-
segnato dal linguaggio: il significato è una definizione del valore, il quale, però, 
emerge oltre la determinatezza che la definizione vorrebbe attribuirgli, così 
che si esprime propriamente nella consapevolezza del limite della significazione 
stessa. 
In altri termini: il significato determinato della parola “assoluto” è che esso “non 
è determinato né è determinabile”, essendo sciolto da ogni vincolo (relazione). 
Come si vede, la contraddizione è interna al linguaggio. È il linguaggio, infat-
ti, che dice anche ciò che dichiara indeterminabile e cioè ingloba nel proprio 



136	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

universo (sistema) anche quel fondamento che, per fondare effettivamente il 
sistema, non può non emergere oltre di esso, pur avendo un’influenza su di esso 
(una volta che il sistema sia stato presupposto).
Nel dire che l’assoluto è indicibile – questo è il nodo – si configura una con-
traddizione che domanda di venire risolta. Se la si risolve valorizzando il dire, 
perché si ritiene che l’indicibile appartenga ad una filosofia esoterica, allora si 
riduce l’assoluto a determinazione; se, invece, la si risolve valorizzando l’inse-
mantizzabilità dell’assoluto, allora si riconosce eo ipso la trascendenza dell’asso-
luto rispetto all’ordine empirico-formale, il quale viene così colto nel suo limite 
costitutivo: richiedere un fondamento senza poter mai poggiare su di esso.
Qui si ripropone il tema al quale accennavamo in precedenza: tra la verità 
assoluta e l’universo delle verità relative (determinate) non può esservi una 
relazione. 
In effetti, se ci si ferma al modo in cui il linguaggio dispone le parole e i loro 
significati, allora non ci si può sottrarre alla relazione, perché la relazione costi-
tuisce la struttura dell’ordine formale. Ogni determinazione, che sia empirica o 
concettuale, si pone solo perché si contrappone ad ogni altra determinazione e 
la contrapposizione è una relazione.
Del resto, anche se si dicesse che assoluto e relativo sono in alternativa, tali 
cioè che aut si pone l’uno aut l’altro, non si eviterebbe la relazione, stante che 
l’alternativa è una relazione disgiuntiva esclusiva. Ciò significa che i due termini 
si escludono, ma solo perché si sono determinati nel riferirsi l’un l’altro, ossia 
perché sono termini correlativi e per questo reciproci.
Se, di contro, si intende cogliere il valore della parola “assoluto”, allora non si 
può non andare oltre la dimensione linguistica. Tale dimensione – come ab-
biamo visto – produce la contraddizione per la quale, per un verso, si assegna 
all’assoluto il significato di “sciolto da relazioni”, ma, per altro verso, si nega 
tale significato perché si pone l’assoluto in relazione con il sistema in cui vige 
il relativo.
In tal modo, le due parole (assoluto e relativo) vengono incluse entrambe nella 
relazione che, nel contrapporle, le vincola. Esattamente come nel caso del de-
terminato e dell’indeterminato, ma anche del finito e dell’infinito.
L’errore non consiste nell’uso di tali parole (assoluto, infinito, indeterminato), 
come se esse esprimessero significati (concetti) privi di senso, secondo quanto 
espresso dalle concezioni antimetafisiche, ma nella mancanza della consapevo-
lezza critica che si dovrebbe affiancare all’uso. 
La consapevolezza, cioè, che il significato di queste parole emerge oltre la deter-
minatezza che gli compete in quanto significato, sì che l’immediatezza formale 



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 137

del significato subisce un’intrinseca mediazione in virtù di ciò che costituisce il 
valore che si intende significare.
L’insemantizzabilità dell’assoluto, insomma, non risolve in sé il valore dell’as-
soluto: ciò equivarrebbe a ridurre il valore a semantema, costruendo appunto la 
contraddizione. Di contro, l’insemantizzabilità è indice dell’emergenza dell’as-
soluto, il quale emerge anche oltre l’insemantizzabilità medesima e in questa 
emergenza consiste il suo valore.
Se, pertanto, delle parole indicate (assoluto, infinito, indeterminato) si assume 
il significato meramente linguistico, allora consegue che indeterminato e in-
finito – oltre che assoluto – non sono ciò che dicono di essere. L’indeterminato 
non è tale perché si pone negando il determinato e l’infinito negando il finito, 
come sembrerebbe dal configurarsi delle parole che includono la negazione 
mediante lo “in” che precede il participio passato. 
Se venissero ridotti a questo significato, allora la negazione costituirebbe il fon-
damento di entrambi e la negazione, per il suo disporsi su determinato e finito, 
finirebbe per vincolare l’in-determinato al determinato e l’in-finito al finito.
In tal modo, si riproporrebbe quella contrapposizione (o, più radicalmente, 
quell’alternativa) che non può non ingabbiare nel finito (determinato) ciò che, 
invece, si intende oltrepassi il determinato (finito) stesso. Contrapposizione e 
alternativa, infatti, sono due relazioni, così che l’emergenza dell’indeterminato 
e dell’infinito viene negata. 
Che è come dire: l’indeterminato, in quanto termine di una relazione, è de-
terminato, in modo tale che risulta “determinato come indeterminato”, con-
traddittoriamente. Allo stesso modo, l’infinito risulta esso stesso termine di 
una relazione e, quindi, vincolato al finito oltre che determinato anch’esso, di 
nuovo contraddittoriamente.
Ci si trova, pertanto, di fronte a parole che intendono un valore che trascende 
il semplice significato, valore che, come abbiamo visto poco sopra, domanda di 
venire pensato come emergente oltre l’universo del linguaggio e, dunque, oltre 
il costrutto relazionale, che del linguaggio costituisce la struttura.
Pensare l’assoluto oltre la relazione al relativo significa cogliere il suo condi-
zionare il relativo senza venire condizionato da esso. Il valore dell’assoluto è il 
medesimo valore del fondamento: il condizionare unilateralmente.
Quando si usa la parola “assoluto” o la parola “fondamento”, insomma, si in-
tende quella “vera realtà” o quella “realtà oggettiva” che è tale sia perché non 
ha bisogno di altro per essere – l’unica, quindi, che è effettivamente in grado di 
fondare (legittimare) sé stessa (si rinvia al paragrafo 3 della Prima Riflessione e 
al paragrafo 2 della Seconda Riflessione) – sia perché non entra in relazione con 
altro da sé. 



138	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Con questa conseguenza: il relativo si pone solo perché si riferisce al suo “al-
tro” e questo riferimento è formale, nel senso che linguisticamente il relativo 
si oppone all’assoluto, ma è anche trascendentale, nel senso che il relativo si 
riferisce all’assoluto come alla sua condizione di intelligibilità, condizione che 
non legittima il relativo perché gli impone di trascendersi per essere veramente. 
Altrettanto, l’assoluto stesso, se pensato formalmente, si pone perché si oppone 
al relativo. Di contro, se colto nel suo vero essere, cioè pensato trascendental-
mente, allora non può non (necessariamente) emergere oltre l’opposizione e 
oltre il relativo, perché costituisce la condizione incondizionata che consente 
di cogliere il relativo in quanto tale, cioè che consente di cogliere il relativo nel 
suo limite di intelligibilità.
Si potrebbe dire, in modo icastico, che il relativo si riferisce all’assoluto, il quale, 
al contrario, si riferisce solo a sé stesso o, per meglio dire, non si riferisce affatto, ma 
è semplicemente sé stesso.
Non va dimenticato un aspetto ulteriore. Anche quando si usa il verbo “emer-
gere”, non si può evitare di specificarne il valore, perché solo alla luce del valore, 
che potremmo dire costituisce il senso dell’espressione, si potrà intenderne il 
significato, che non può venire ridotto al significato linguistico, il quale do-
manda di venire trapassato dal senso metafisico. 
In generale, si può affermare che tutte quelle parole che intendono indicare un 
superamento dell’universo empirico-formale, e per questo hanno un valore (sen-
so) metafisico, non possono venire ridotte al loro significato linguistico, perché 
tale riduzione le fa ripiombare all’interno di quell’ordine – che potremmo de-
finire “fisico” per il fatto che si costituisce di determinazioni – che esse, invece, 
intendono superare.
Nel caso del verbo “emergere”, in particolare, il significato linguistico tarpa le ali, 
per fare uso di un’immagine, al valore del verbo, perché lo vincola inesorabil-
mente a ciò su cui si emerge. 
Il valore che il verbo intende esprimere quando lo si riferisce all’assoluto, per 
contrario, è l’emanciparsi da ogni vincolo, l’essere assolutamente, così che, da 
un certo punto di vista (quello dell’inevitabile), solo l’assoluto emerge veramente. 
Da un altro punto di vista, quello dell’innegabile, invece, l’assoluto non emerge 
affatto, precisamente perché non v’è un altro da esso; dunque, non v’è alcunché 
sul quale esso possa emergere.
Reciprocamente, quando dell’assoluto si dice che è infinito o indeterminato, 
si intende che il valore dell’assoluto, contrariamente a quanto attestato dal lin-
guaggio che riduce l’infinito (l’indeterminato) alla negazione del finito (deter-
minato), consiste nel suo emergere oltre il finito (determinato), ossia nel non 



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 139

vincolarsi al finito medesimo. Questo, non di meno, a muovere dalla presupposi-
zione che il finito sia.
Con il seguente approdo: se ci si colloca nella prospettiva dell’inevitabile, 
l’assoluto è indeterminato perché trascende l’universo delle determinazio-
ni e questo è il suo valore, non il suo limite, come invece è per Hegel e per 
Severino. Secondo i quali l’indeterminato è l’informe, cioè l’indistinto: la 
notte in cui tutte le vacche sono nere, come Hegel dice parlando dell’assoluto 
schellinghiano.
Coloro che interpretano in senso negativo l’indistinzione dell’assoluto giun-
gono alla conclusione che l’assoluto non è un concetto, non è un’idea, perché 
le idee devono essere, cartesianamente, chiare e distinte. Più in generale, l’as-
soluto, in quanto indistinto, esibirebbe quella impensabilità che lo renderebbe 
“estraneo” ad una seria concezione filosofica. 
Lo sforzo di costoro, pertanto, consiste proprio nel pensare l’assoluto, affinché 
esso esca dalla sua indistinzione. Non accorgendosi che, così facendo, essi non 
soltanto negano radicalmente l’assoluto, ma inoltre non ne colgono l’autentico 
valore, che consiste nell’essere la condizione incondizionata di pensabilità.
Proprio in quanto tale, l’assoluto non può venire pensato, perché, se pensato, vie-
ne determinato e la determinatezza, al contrario di quanto sostenuto da coloro 
che lo vorrebbero ridurre a determinazione, è proprio la “non assolutezza” e 
non soltanto in senso formale, ma soprattutto in senso trascendentale.
L’assoluto, questo è ciò che vogliamo dire, esprime il suo valore intrinseco pro-
prio perché non può venire ridotto a “pensato”, essendo la condizione stessa del 
“pensare” o, se si preferisce, il pensare inteso nel suo autentico essere, cioè non 
come la dualità formale di pensare e pensato, che è propria dell’attività, ma 
come l’essere uno con sé stesso, dunque come atto, il quale trova il suo ideale 
compimento proprio in quell’unità con l’essere che è l’assoluto medesimo.
Dalla prospettiva dell’innegabile, questo è il punto, l’assoluto è l’assoluto sim-
pliciter, perché solo l’assoluto è veramente identico a sé stesso, cioè veramente 
uno con sé stesso. 
Poiché, tuttavia, non si può evitare di collocarsi nell’universo empirico-formale, 
non si potrà nemmeno evitare di parlare dell’assoluto indicando la necessità 
del suo emergere oltre il relativo onde valere come trascendente, ancorché si 
sappia che la trascendenza, linguisticamente – cioè inevitabilmente –, permane 
vincolata al trasceso. 
Tutte le parole che intendono riferirsi all’assoluto, inclusa la parola “assoluto”, 
quindi, debbono venire colte nel valore metafisico che le connota e che consiste 
nell’intenzione di porsi oltre la contrapposizione, dunque oltre la relazione. 



140	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

E così, se si parla di assoluto, o di infinito o di indeterminato, si intende che l’as-
soluto (l’infinito, l’indeterminato) cui ci si riferisce non sia quello che lingui-
sticamente viene determinato perché opposto al relativo (finito, determinato), 
ma coincida con quella condizione che consente di cogliere il limite di un asso-
luto ridotto a termine di una relazione e, quindi, negato nella sua assolutezza.
Non si può evitare di riconoscere, pertanto, che è la consapevolezza critica che 
decreta il valore delle parole, laddove il significato è sancito dall’universo lingui-
stico. E la consapevolezza può cogliere il limite del significato perché è illuminata 
(ispirata, condizionata) dalla condizione incondizionata, cioè da quell’assoluto 
verso il quale essa totalmente si protende e sul quale interamente si fonda.
D’altra parte, se il fondamento venisse determinato, cesserebbe di emergere ol-
tre l’universo dei determinati e in tale universo verrebbe incluso, riducendosi 
ad elemento del sistema (universo). 
Se non che, è l’universo stesso che richiede un fondamento che sia autenticamen-
te reale, cioè veramente assoluto, veramente oggettivo. Se non si riferisse, almeno 
intenzionalmente, a tale fondamento reale, l’universo linguistico sarebbe un in-
sieme di segni che si riferiscono gli uni agli altri, in una cattiva infinità di rinvii. 
Così come l’universo dei segni necessita di un autentico significato – il qua-
le, per essere tale, non può riferirsi: se si riferisse, infatti, sarebbe anch’esso un 
segno –, altrettanto l’universo del discorso necessita di riferirsi, almeno inten-
zionalmente, alla realtà – la quale, per essere tale, deve essere oggettiva, cioè au-
tonoma e autosufficiente, dunque assoluta –, per evitare di ridursi a sproloquio. 
In sintesi: il condizionare dell’assoluto non equivale all’esercizio di un’attivi-
tà, ma vale come ragione dell’emergere della coscienza come atto di coscienza, 
quell’atto che trascende il finito precisamente per la ragione che ne coglie il 
limite. 
È precisamente in virtù dell’assoluto, insomma, che la coscienza trascende il 
limite e, proprio perché lo trascende, lo coglie rilevandone entrambe le facce. 
È sempre in virtù dell’assoluto, inoltre, che la coscienza coglie anche il proprio 
limite, in quanto coscienza empirica, cioè vincolata al determinato. E questo 
coglimento si realizza mediante l’atto dell’andare oltre ciò che è finito, limitato, 
determinato.
Tale atto di coscienza, va aggiunto, coincide con l’intentio veritatis, ovverosia 
con quell’intenzione che, evocata dalla verità, verso la verità è orientata e nella 
verità intende compiersi, onde essere uno con essa e farsi finalmente vera.
Ebbene, questa intenzione si identifica con l’atto che caratterizza trascenden-
talmente la coscienza, poiché coincide con il suo protendersi oltre la finitezza 
e la relatività, onde essere uno con l’essere, cioè con il vero, cioè con l’assoluto, 
risolvendosi interamente in esso.



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 141

E qui si debbono aggiungere due precisazioni. L’atto, nella misura in cui man-
tiene una sua determinatezza, esprime l’intenzione di trascendere anche sé stes-
so, onde pervenire alla verità assoluta che costituisce la sua meta. Di tale aspet-
to ci siamo occupati negli ultimi due paragrafi della precedente Riflessione.
La seconda precisazione è la seguente: anche per l’“essere” si deve ripetere 
quanto detto per l’assoluto. Se ci si arresta al significato che il linguaggio at-
tribuisce a questa parola, non lo si può non contrapporre al “nulla”, finendo 
così non solo per entificare l’essere – ridotto a termine di una relazione –, ma 
altresì per subordinare l’essere al nulla, insensatamente e contraddittoriamente 
assunto come essente.
Non può di certo essere questo il valore dell’essere! Indubbiamente, se lo si co-
glie dal punto di vista della finitezza, allora, nel momento stesso in cui si nega 
la sua determinatezza, si dichiara eo ipso il suo valere come un non-determinato 
e, in questo senso, si può dire che l’essere trapassa nel “nulla delle determinazio-
ni”, nel “nulla del finito”, cioè nell’infinito.
“Infinito” e “indeterminato” sono i modi di dire l’essere e l’assoluto – che sono 
un medesimo, il medesimo espresso dalla parola “verità” – ponendosi dal punto 
di vista del finito e del determinato, cioè dell’inevitabile. 
Se, di contro, si intende dire l’essere (l’assoluto) ponendosi dal punto di vista 
dell’essere (dell’assoluto) stesso – e lo si può fare solo idealmente, cioè intenzio-
nalmente –, allora l’intenzione di trascendere l’universo empirico-formale, an-
corché venga tradotta in forma linguistica, induce bensì a scegliere la parola 
“essere” nonché la parola “assoluto” o la parola “verità”, ma affiancando all’uso 
la coscienza che il valore che si intende innegabilmente assegnare a queste parole 
trascende il loro stesso significato, dunque il loro essere mere parole.
Chi intende il “vero”, e dice (palesa) questa sua intenzione, si affida alla coscien-
za che di un dire comunque si tratta, così che il suo “dire” può sempre venire 
rettificato perché non è mai definitivo, cioè “vero”. 
Non è vero il dire, per concludere, ma l’intenzione che del dire costituisce l’es-
senza nonché il valore, stante che al valore della verità, unico autentico “valore”, 
lo stesso dire essenzialmente, cioè innegabilmente, tende proprio in quanto dire.

5. La verità determinata

Per riprendere e cercare, in qualche modo, di completare il discor-
so sulla verità determinata, diremo che essa viene dunque condizionata 
in un duplice senso. Viene condizionata trascendentalmente dalla verità 



142	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

assoluta, che è la condizione incondizionata, ed empiricamente o formal-
mente da ogni altra verità determinata.

La determinatezza della verità determinata, infatti, dipende dalla de-
terminatezza di ogni altra verità determinata; viceversa, dipende dalla 
verità assoluta il suo essere verità, nel senso che è in virtù della verità asso-
luta che si riconosce il suo limite, ancorché essa esprima una valenza che la 
distingue da una qualunque altra determinazione ordinaria. 

La determinatezza, si può anche dire, riduce la verità assoluta a verità 
determinata e formale, cioè a verità che è tale in quanto coerente con (sin-
tonica, uniforme, corrispondente a) condizioni date, che costituiscono 
il sistema di riferimento rispetto al quale essa vale come “verità”, appunto 
perché coerente con gli assunti di quel sistema e in sintonia con le altre 
verità determinate che quel determinato sistema è in grado di esprimere.

Gli assunti (premesse, presupposti) di un sistema costituiscono, dun-
que, le verità iniziali di quel sistema, così che ciò che è “iniziale” non può 
certamente valere come “originario”: la verità iniziale è determinata; la 
verità originaria è assoluta.

Non di meno, gli assunti si collocano ad un diverso livello rispetto alle 
verità che si pongono perché coerenti con essi, cioè perché da essi deriva-
no. Anche le verità della logica formale sono verità determinate, perché 
sono subordinate ad assunti e a regole. 

Le verità determinate, inoltre, si stratificano in una molteplicità di 
livelli, perché la derivazione dagli assunti può essere un processo formato 
da un numero variabile di tappe. In questo senso, in geometria si parla di 
assiomi, teoremi e corollari: si tratta di verità determinate che si dispon-
gono su tre diversi livelli.

Il primo assunto, non di meno, viene indicato proprio da una branca 
della logica contemporanea: il calcolo proposizionale. Ebbene, il primo as-
sunto è precisamente la regola dell’assunzione, la quale afferma che senza 
un assunto non si costituisce alcun procedimento logico.

Tale regola, in effetti, può venire generalizzata e si può affermare che, 
senza un punto di movenza, nessuna procedura può costituirsi e nemme-
no una serie. 

Si pensi, ad esempio, alle serie dei numeri naturali; essa postula, 
come suo elemento prioritario e iniziale, lo “zero”, cioè l’“insieme vuoto”, 



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 143

ancorché tale espressione indichi palesemente un ossimoro (si trattereb-
be di una collezione priva di elementi). A sua volta, anche un sistema 
postula un principio.

A questo proposito è necessario riproporre una distinzione teoretica 
di notevole rilevanza, e cioè si deve distinguere il principio, che coincide 
con il fondamento, dal principio, che indica il primo elemento di una serie 
o sistema.

Il primo elemento della serie è iniziale, perché apre la serie; se non 
che, per valere come “primo”, ossia per avere una valenza ordinale, non 
può non presupporre anche gli altri elementi della serie, rispetto ai quali, 
e solo rispetto ai quali, può venire connotato come “primo”.

Lo stesso discorso può venire effettuato se l’elemento iniziale viene 
connotato come “causa”. Non infrequentemente, se si ha a che fare con 
un sistema – si pensi al sistema dell’esperienza –, si va alla ricerca della 
“causa prima” e la scienza, per spiegare l’origine del cosmo, spesso fa rife-
rimento ad uno scoppio originario (il famoso big bang).

Ora, a parte il fatto che, se qualcosa scoppia, prima deve “essere”, così 
che semmai è l’essere che vale come principio (ma l’essere può venire 
determinato?), è da rilevare che, se si fa riferimento al concetto di causa, 
è perché la si vincola a qualcosa che viene dopo di essa, in modo tale che 
l’originario non potrà mai venire ridotto ad una causa, la quale si pone 
nella presupposizione dell’effetto.

L’iniziale, insomma, non può venire confuso con l’originario. 
L’iniziale, infatti, si configura sempre in forma determinata, è cioè una 
determinazione, la quale, proprio in quanto tale, si pone perché si con-
trappone ad altre determinazioni: essa viene determinata da altro da sé.

Di contro, l’originario non viene determinato da altro proprio perché 
non si dà altro da esso. L’originario aut è assoluto aut non è originario 
affatto e lo stesso vale per il principio, che pertanto non deve venire inteso 
nel significato che ordinariamente gli si attribuisce. 

Se viene inteso in questo modo, lo ripetiamo, esso risulta “principio” 
perché in relazione con il “principiato”, così che tra principio e principia-
to si pone il circolo del presupporre: l’uno c’è perché c’è l’altro e assumere 
come “principio” solo il principio equivale a compiere un’azione teoreti-
camente del tutto arbitraria.



144	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il principio, per contrario, è veramente principio se, e solo se, non vie-
ne inteso nel significato ordinario (che è poi quello ordinale), ma nel va-
lore autentico che si richiede esso abbia: il valore dell’essere, ossia di essere 
a prescindere da ogni altro. Precisamente per questa ragione, solo l’essere, 
cioè l’assoluto, è vero principio. 

In questo senso, principio e fondamento indicano un medesimo: la veri-
tà assoluta, laddove l’iniziale o la causa prima o il primo elemento di una 
serie indicano soltanto verità relative, determinate e quindi condizionate.

Quell’antecedente, che viene presupposto dal conseguente, o quella 
causa, che viene presupposta dall’effetto, o quell’iniziale, che viene pre-
supposto dalla serie, sono appunto meri presupposti e il presupposto è tale 
perché si pone prima di essere legittimato a porsi. 

Non essendo in sé legittimo non può valere quale fondamento. Né può 
venire legittimato da altro o pretendere di legittimare altro.

Si tratta, insomma, di verità relative, le quali dipendono dalla verità 
assoluta non soltanto perché è in virtù di quest’ultima che emerge la loro 
relatività, ma anche per la ragione che possono venire definite anche esse 
“verità”, ancorché relative, perché la loro intenzione è di coincidere con la 
verità assoluta stessa.

Se non che, tale intenzione si capovolge in pretesa nella misura in 
cui le verità relative pretendono di valere “assolutamente” all’interno 
dell’ambito in cui si collocano e in relazione a ciò rispetto a cui risultano 
(vengono assunte come) vere. 

 

6. Fondamento e dimostrazione (legittimazione)

Il fondamento, essendo assoluto, è di per sé legittimo e, quindi, 
legittimante. 

Tuttavia, il suo legittimare l’altro da sé non consiste nel giustificare il 
relativo così come questo si presenta, proprio in ragione del fatto che il 
relativo si presenta come non è: esso si presenta come se fosse autonomo e 
autosufficiente, cioè come se fosse assoluto, quando invece è condiziona-
to e dipendente.



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 145

La legittimazione fornita dal fondamento, pertanto, va intesa come il 
disvelamento del relativo nel suo vero essere, che, essendo relativo, non è 
un vero essere, ma un tendere al vero essere. Per questa ragione abbiamo 
affermato che il relativo esiste, ma non è. 

Il suo essere, abbiamo aggiunto, è un rinviare oltre sé stesso e ciò consen-
te di coglierlo nella sua natura di segno. E, si badi, sono segni anche quelle 
determinazioni che l’universo empirico-formale assume come significati. 
Sono ancora dei segni proprio perché sono determinati, dunque si riferi-
scono necessariamente a ciò che li determina.

Assumere il segno, che è tutto nel suo inviare ad altro, come qual-
cosa che è in sé stante e per sé consistente significa ipostatizzarlo: gli enti, 
che costituiscono l’ontologia empirico-formale, non sono altro che 
ipostatizzazioni. 

Si potrebbe anche dire così: è l’affermazione, con il suo ad-firmare, 
che tiene fermo ciò che, invece, fermo non sta, appunto quel segno che è 
tutto nel suo trascendersi.

Ogni esperienza, a rigore, è un discorso che tiene ferma una moltepli-
cità di segni assunti come cose, ossia come enti cui i segni linguistici si 
riferirebbero.

In effetti, gli enti (cose) che costituiscono l’esperienza, questo è ciò che 
intendiamo sostenere, non sono altro che segni essi stessi. 

Se colti nel loro essere autentico, infatti, sono il loro oltrepassarsi, così 
che assumerli come enti (cose) equivale, a rigore, ad entificare l’atto che 
li costituisce e che coincide con l’intenzione di infinito che vale come l’es-
senza del finito.

Si tratta, pertanto, di procedere in una duplice direzione: da un lato, 
approfondire il discorso sul principio e sulla distinzione tra principio for-
male e principio autentico, il quale coincide con il fondamento; dall’altro, 
chiarire che l’intenzione di verità, che costituisce l’autentica essenza onto-
logica del finito, non può venire ridotta alla relazione. 

Per introdurre i due discorsi – il primo dei quali verrà svolto nelle an-
notazioni al presente paragrafo, mentre l’altro verrà svolto nella Quarta 
e nella Quinta Riflessione –, diciamo che l’intenzione è un atto; la rela-
zione, invece, è uno status, il costrutto mono-diadico, che riduce l’atto del 
riferirsi al fatto di essersi riferiti. 



146	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’atto del riferirsi è l’atto dell’uscire da sé da parte del determinato e, 
dunque, è l’atto del suo andare oltre sé stesso, oltre la propria determi-
natezza; di contro, il fatto dell’essersi riferito sembra giustificare il finito 
nella sua finitudine, perché la finitezza parrebbe trovare nella relazione la 
forma della propria legittimazione.

Se ciascuna determinazione è in sé insufficiente – si pensi ancora alla 
posizione di Hegel e di Severino –, assunta in relazione con altra deter-
minazione parrebbe avere raggiunto la sufficienza e non – come noi so-
steniamo – avere sommato due insufficienze. 

In base alla concezione che fa valere il primato della relazione, infatti, 
i separati sembrano insufficienti, mentre i distinti, poiché unificati nella 
(dalla) relazione, sarebbero consistenti (abbiamo trattato il tema nel ter-
zo e nel quarto paragrafo della Seconda Riflessione).

Annotazione prima
Gioverà ricordare – per approfondire il tema del principio – che nella filosofia 
presocratica è possibile rintracciare due indirizzi fondamentali. 
Un indirizzo naturalistico, tipico dei primi filosofi greci, secondo il quale il 
“principio (ἀρχή)” di tutte le cose è da ricercare in un elemento della natura, e 
un indirizzo metafisico, che potremmo anche definire trascendentale, che invece 
pensa il principio nel senso del fondamento. 
Per tale secondo indirizzo, non si tratta di trovare l’inizio di tutte le cose, cioè la 
prima determinazione che apre la serie di tutte le altre determinazioni, le quali, 
nel loro insieme, costituiscono l’esperienza. Si tratta, piuttosto, di individuare 
la condizione della loro possibilità, che viene fatta coincidere con la condizione 
della loro intelligibilità.
Questa duplicità di indirizzi è di estrema importanza, perché caratterizza l’in-
tera storia del pensiero filosofico. Così riassume i due indirizzi Severino: 

Per coloro che per primi si occuparono di filosofia la ricerca del numero dei 
principi è la stessa ricerca del numero delle cose. Infatti essi non conoscevano 
altro genere di principi che quelli materiali (ciò di cui, ex quo, sono fatte le 
cose). Sì che ciò che per essi costituisce l’entità o la realtà delle cose è soltanto 
la materia, il principio materiale. Se dunque ponevano che il principio è unico 
(per es., l’aria o l’acqua) intendevano dire che vi è un’unica cosa, un unico ente, 
e che le cose molteplici della natura non sono che modificazioni accidentali di 



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 147

quest’unica realtà. […] Dove appare che principio significa per essi “elemento” 
(στοιχεῖον) o materia delle cose13.

Il naturalismo è sovrapponibile, in un certo senso, al materialismo: coloro che 
intendono il principio nella forma di un dato naturale si riferiscono a qualcosa 
di materiale. Per costoro, il principio è una cosa della natura, dunque una cosa 
fisica. Certo, l’individuazione di quale sia la cosa che sta a fondamento dell’u-
niverso costituisce un problema di non facile soluzione. 
Tuttavia, il punto più rilevante è un altro. Se il principio viene inteso come 
il primo elemento di una serie, allora non si può evitare di intenderlo in senso 
determinato. 
Se non che, determinandolo, comunque si finisce per ridurre il principio ad 
una res, dunque a qualcosa che appartiene all’universo dell’esperienza. 
Con questa conseguenza, estremamente rilevante: l’universo empirico viene 
fatto coincidere con la realtà stessa e il principio viene in esso inglobato. 
Se, però, il principio di tutte le cose viene collocato in quello stesso ambito che 
è proprio delle altre cose, allora esso non può costituirne il fondamento. 
Ci si trova, insomma, nella seguente alternativa: aut il principio esprime un valo-
re diverso da quello che è proprio del fondamento, ma allora cessa di valere quale 
autentica condizione di intelligibilità dell’esperienza e scade a mero presupposto; 
aut dire “principio” equivale a dire “fondamento”, ma allora esso non può venire 
inteso come una cosa al pari delle altre; dunque, non può essere neppure la “pri-
ma” delle cose. 
Se il principio ha valore di fondamento, questo è il nodo cruciale, allora esso 
– come abbiamo cercato di dire a più riprese – non può non emergere oltre il 
sistema delle cose, cioè oltre il sistema delle determinazioni, dunque oltre l’u-
niverso empirico-formale.
Qualora valesse come “la prima cosa”, infatti, esso comunque si porrebbe in 
relazione con la “seconda”, la “terza” e così via, in modo tale che si vincolerebbe 
all’intera serie e non potrebbe più costituirne il fondamento. 
La proprietà essenziale del fondamento, lo abbiamo già cercato di dire, non può 
non essere, invece, quella del fondare senza dipendere da ciò che viene fondato: 
la fondazione è il condizionamento unilaterale esercitato dal fondamento sul 
fondato. 
Di contro, il presupposto, sia nel caso in cui venga presupposto da un siste-
ma sia nel caso in cui venga presupposto da una serie o da una procedura, si 

13.   E. Severino, Traduzione, introduzione e commento ad Aristotele, I principi del divenire. 
Libro primo della Fisica, La Scuola, Brescia 1973, p. 9 (in nota Severino riassume il discorso 
di Aristotele).



148	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

vincola inscindibilmente al posto, senza del quale non si determinerebbe come 
“pre-supposto”. 
Severino esprime con chiarezza il valore che deve competere al principio: “ci 
si avvide ben presto dell’impossibilità di qualificare il principio come acqua o 
aria o qualsiasi altra determinazione particolare. Ciò infatti per cui le cose mol-
teplici sono uno, o la materia in cui tutte le cose convengono, non può essere 
qualificato come una tra le cose”14. 
Che è come dire: ridurre il principio ad elemento – sia esso il primo della serie 
oppure la parte minima indivisibile della quale il tutto si compone – equivale ad 
intendere il fondamento come un elemento della serie stessa, con la conseguen-
za che, a rigore, la serie deve venire prima del (deve venire presupposta dal) pro-
prio (presunto) fondamento, ossia deve condizionare ciò che, di contro, viene 
richiesto come originario, e per ciò stesso come fondante. 
Severino, per specificare ciò che unifica, dice “la materia in cui tutte le cose con-
vengono”. A noi sembra molto interessante quest’uso della parola “materia”, per-
ché con essa si deve intendere proprio la costituente ultima del reale. 
O meglio: se la realtà autentica è considerata l’esperienza, allora non si può 
non ritenere che la materia ne costituisca l’essenza ultima, per lo meno a parte 
obiecti, giacché l’esperienza sensibile rappresenta la forma iniziale e privilegiata 
dell’esperienza. 
La domanda filosofica, però, è proprio quella volta a questionare il primato 
dell’esperienza e, in particolare, dell’esperienza sensibile. 
Ciò che si presenta è vero per il solo fatto che si presenta? Se il “fatto”, cioè il 
dato empirico, fosse in grado di legittimarsi, come spiegare il sorgere della do-
manda sulla sua effettiva legittimità? Come spiegare la domanda di verità, cioè 
la domanda di fondazione, volta a questionare il dato? 
Già nella filosofia presocratica, la concezione naturalistica viene progressiva-
mente superata dalla concezione metafisica proprio per la ragione che i dati em-
pirici risultano insufficienti a sé stessi e questa insufficienza viene evidenziata 
per la prima volta ed in forma esemplare da Anassimandro, il quale indica il 
fondamento nell’ἄπειρον, ossia nell’illimitato, nell’assoluto. 
Solo l’assoluto, infatti, non subisce alcun limite (πέρᾰς) e proprio per questa 
ragione può valere quale condizione incondizionata. 
Per esplicitare l’argomento, che in Anassimandro permane in gran parte im-
plicito, si potrebbe fare riferimento a quanto da noi espresso in precedenza e 
dire che l’universo empirico si costituisce di molteplici determinazioni, le quali 
sono tali in quanto de-terminate, cioè de-limitate. 

14.   Ivi, p. XII.



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 149

Esse, cioè, si pongono in forza di un limite, il quale vincola ciascuna determina-
zione a tutte le altre, in modo tale che l’una rinvia all’altra, all’infinito.
Mediante la cattiva infinità dei rinvii, tuttavia, non si perviene ad un’effettiva 
fondazione, perché si permane all’interno di un universo fatto di “insufficienti”. 
Per ribadire quanto detto a proposito dell’identità determinata, ricordiamo 
che, poiché ogni identità determinata è fatta essere dalla differenza, non è un’i-
dentità autonoma e autosufficiente, quindi non è una vera identità.
L’universo dei determinati non può non richiedere, pertanto, un fonda-
mento che deve emergere oltre l’universo stesso, per poterlo autenticamente 
legittimare. 
Ne consegue che il fondamento legittima il mondo solo perché non è una de-
terminazione: il fondamento, secondo Anassimandro, fonda il mondo delle 
determinazioni perché emerge oltre il limite, dunque perché è illimitato, cioè 
assoluto.
Il passaggio è rilevantissimo: da una concezione naturalistico-materialistica, che 
assume come fondamento un qualche elemento materiale e dunque fa della ma-
teria il fondamento, si perviene ad una concezione metafisica, che intende il fon-
damento nell’unico modo in cui può venire intelligibilmente inteso e cioè come 
emergente sull’ordine dei fondati nonché come irriducibile ad essi. 
Il fondamento, inoltre, non può essere determinato, perché, se lo fosse, varreb-
be come un elemento della serie. Precisamente per queste ragioni esso non può 
non essere assoluto o, se si preferisce, infinito.
Chi esprime in forma potente e definitiva questo concetto è Parmenide, il quale 
porta alle estreme conseguenze il concetto di ἄπειρον indicato da Anassimandro 
e, non a caso, Platone lo definisce “venerando e insieme terribile”15 (il discorso 
verrà ripreso e approfondito nei paragrafi 3 e 4 dell’Ottava Riflessione).

Annotazione seconda
Aristotele riprende il tema del principio e tratta la questione inerente alla sua 
dimostrazione. Nel IV libro della Metafisica, come è noto, egli si occupa della 
scienza dell’essere ed afferma che alla scienza dell’essere compete anche lo stu-
dio degli assiomi e, in particolare, appunto del principio16.
La riflessione deve concentrarsi, afferma sempre Aristotele, sul principio primo 
che sta a fondamento di ogni dimostrazione e, a questo proposito, egli precisa 

15.   Platone, Theaetetus, 183 e; in Id., Opere complete, Vol. II, Teeteto, trad. it. cit., p. 145. 
16.   Ci siamo occupati di questo tema, e in particolare della dimostrazione del principio 
di non contraddizione, in vari scritti. Ricordiamo A. Stella, Contraddizione e contraddirsi 
in Severino, già citato.



150	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

un aspetto che è di estrema rilevanza: se la dimostrazione è formale, cioè è una 
deduzione, allora diventa decisamente problematico dimostrare il principio. 
Così, infatti, egli scrive: 

Ora, alcuni ritengono, per ignoranza, che anche questo principio debba essere 
dimostrato: infatti, è ignoranza il non sapere di quali cose si debba ricercare 
una dimostrazione e di quali, invece, non si debba ricercare. Infatti, in gene-
rale, è impossibile che ci sia dimostrazione di tutto: in tal caso si procede-
rebbe all’infinito, e in questo modo, per conseguenza, non ci sarebbe affatto 
dimostrazione17.

La questione è la seguente: se si procede per via deduttiva, allora non si può 
evitare di muovere da assunti (premesse, presupposti). Questi ultimi, tuttavia, 
non possono venire dimostrati da quella procedura che li assume, ma solo da 
un’altra procedura dimostrativa. 
Se non che, anche questa seconda procedura, nella misura in cui mantiene essa 
stessa carattere deduttivo, deve muovere da assunti, che non potranno venire 
dimostrati se non da un’ulteriore procedura dimostrativa. Di qui il “procedere 
all’infinito” di cui parla Aristotele. 
Quanto detto ha due fondamentali implicazioni. La prima dice che, poiché 
il principio si identifica qui con la verità, la procedura deduttiva non serve a 
dimostrare la verità, ma semplicemente a trasferire la verità delle premesse alla 
conclusione, ovviamente se la procedura è corretta (e qualora la verità possa 
venire ridotta ad una premessa, aggiungiamo noi). 
La seconda dice che la procedura deduttiva, se mai dimostrasse la verità, non 
potrebbe dimostrarla come essa è veramente, e cioè appunto come principio. 
Che è come dire: il principio, se è autentico, non può costituire il risultato di 
una dimostrazione. Esso non può non valere, piuttosto, come la condizione ori-
ginaria e fondante, così che la dimostrazione del principio non può non mettere 
capo al principio della dimostrazione. Siamo di fronte ad un tema cruciale, che 
richiede la massima attenzione. 
Per cercare di chiarire ulteriormente quanto detto, ripartiamo da questo 
punto: il principio non può valere quale esito (risultato, punto finale) di una 
dimostrazione.
Tuttavia, se come unica dimostrazione si intende quella formale, cioè la dimo-
strazione per deduzione, allora si è di fronte alla seguente alternativa: aut si 

17.   Aristotele, Metaphysica, IV, 4, 1006 a; trad. it. di G. Reale, Metafisica, Rusconi, Milano 
1978, p. 186.



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 151

riduce il principio a risultato, aut lo si assume dogmaticamente e lo si riduce a 
presupposto, così che non di vero principio si tratta.
Per uscire dall’aporia, lo Stagirita propone un nuovo tipo di dimostrazione, che 
superi il procedere deduttivo e che, inoltre, possa dimostrare la verità del princi-
pio, nel senso dell’intendere di dimostrare la verità fondamentale, quella su cui 
si fonda ogni altra verità, che, essendo derivata, non può non essere subalterna 
alla verità del principio.
Ma come dimostrare tale verità, evitando di ricorrere alla deduzione? Aristotele, 
e questo è il suo contributo decisivo, introduce il concetto di dimostrazione per 
confutazione, cioè mediante ἔλεγχος. La dimostrazione per confutazione per-
viene alla verità del principio mediante la negazione della sua pretesa negazione. 
Ciò impone, a nostro giudizio, la necessità di formulare questa ipotesi, e cioè 
che la negazione del principio svolga un duplice ruolo. Da un lato, consenta di 
porre il principio in forma determinata, proprio perché lo delimita; dall’altro, 
consenta di lasciare emergere la sua innegabilità (verità), perché la negazione 
che nega il principio finisce per negare sé stessa.
Più precisamente, a noi sembra che si debba parlare di due distinte negazioni. 
La negazione che consente di determinare il principio, e quindi è funzionale 
alla sua posizione, non può togliersi, pena il venir meno della determinatezza 
del principio stesso.
Di contro, la negazione che lascia emergere la (che è funzionale all’emergere 
della) sua innegabilità non può non togliersi, affinché l’innegabilità emerga 
effettivamente.
Per riflettere sulla distinzione proposta, prendiamo avvio da quella negazione 
che è funzionale all’emergere dell’“innegabilità” del principio stesso. A tale sco-
po, facciamo ricorso ad un altro passo di Aristotele:

Se, dunque, di alcune cose non si deve ricercare una dimostrazione, essi non 
potrebbero, certo, indicare altro principio che più di questo [il p.d.n.c.] non 
abbia bisogno di dimostrazione. Tuttavia, anche per questo principio, si può 
dimostrare l’impossibilità in parola, per via di confutazione: a patto, però, che 
l’avversario dica qualcosa18.

Il problema che vogliamo sollevare consiste nella necessità di postulare un ne-
gatore del principio. Ciò che lo Stagirita tiene fermo è che l’innegabilità del 
principio, dunque la sua verità, emerge solo in forza della sua tentata negazione 

18.   Aristotele, Metafisica, trad. it. di G. Reale, Rusconi, Milano 1978, p. 186.



152	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

e, a nostro giudizio, questo ha un’importantissima conseguenza: ciò significa, 
infatti, che la negazione del vero, cioè il falso, diventa essenziale al vero stesso.
In altre parole: se l’innegabilità emerge soltanto in forza del negatore del prin-
cipio, allora costui diventa essenziale alla dimostrazione della verità del prin-
cipio stesso, così che quel negare la verità, che è la funzione logica espressa dal 
“falso”, diventa costitutiva del “vero” o, in altre parole, il negativo diventa con-
dizione del porsi del positivo, ancorché il negativo finisca poi per negarsi. Senza 
il suo porsi, insomma, non si determinerebbe il suo togliersi, sì che il positivo 
non risulterebbe.
Di contro, a noi sembra non soltanto che la verità non possa non essere assolu-
ta, dunque non dipendente da altro da sé, ma altresì che non possa non venire 
intesa come in grado di smascherare ciò che è falso, il quale pretende di presen-
tarsi come se fosse vero; dunque, come se fosse veramente. 
Il falso è il passato di sé, in modo tale che è originariamente tolto e il vero non 
va inteso come esito di questo toglimento, ma come la ragione che lo produce. 
Ebbene, quello che vogliamo sottolineare è la necessità teoretica di riconoscere 
il primato assoluto del vero, il quale non può non escludere la sua condizione 
subalterna al falso, come invece il p.d.n.c. sembrerebbe attestare.
Torniamo ora alla negazione che è funzionale alla posizione del principio. 
Facciamo notare che, se si sceglie quella formulazione del principio che fa valere il 
“non” e che lo esprime come “principio di non contraddizione”, allora la negazio-
ne viene colta nella funzione fondamentale che essa svolge e che consiste, appunto, 
nella porre determinatamente il principio.
La negazione della contraddizione, per esprimere il medesimo concetto in ter-
mini più chiari, si rivela essere proprio quella negazione che fornisce la deter-
minatezza al principio o, ancora con altre parole, il principio si pone, e si pone 
determinatamente, solo perché nega la contraddizione (la quale, a sua volta, 
nega il principio in quanto configura l’altro da esso). 
Che è come dire: è in forza della negazione, del “non” che è presente nella for-
mulazione del principio, che quest’ultimo emerge come principio.
Ciò non può destare meraviglia, perché abbiamo a più riprese evidenziato 
che il determinato (A) si pone solo in quanto nega la sua differenza (non-A). 
Poiché il p.d.n.c. è determinato, non può non (necessariamente) valere anche 
per esso la stessa regola: solo negando la contraddizione, che costituisce l’altro 
da esso, il principio si pone determinatamente.
Il principio, insomma, emerge come tale solo in quanto si vincola alla negazione 
della contraddizione, finendo in tal modo per subordinarsi alla contraddizione 
stessa. 



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 153

Senza la contraddizione, infatti, non potrebbe porsi la sua negazione e, senza 
tale negazione, non potrebbe emergere il principio, cioè non potrebbe configu-
rarsi la sua determinatezza. 
Giunti a questo punto, non si può fare a meno di rilevare che sul p.d.n.c. si 
gioca una partita fondamentale: la necessità di intendere adeguatamente tanto 
la negazione quanto il principio. 
Se, infatti, la negazione viene intesa come un’attività che si esercita su qualcosa, 
disponendosi estrinsecamente sul negato, e in questo senso la considerazione for-
male la fa valere, allora essa risulta autentica negazione soltanto nella misura in 
cui si pone in forma determinata: la negazione di nulla non può non risolversi 
in negazione-nulla (questo punto lo abbiamo già trattato). 
Con questa conseguenza, estremamente grave da un punto di vista teoreti-
co-speculativo: senza il negato, essa non si pone come negazione. In tal modo, 
però, la negazione si risolve in una contraddizione, perché pretende di sottrarre 
l’essere a ciò che essa stessa postula, cioè il “negato”, senza del quale non si por-
rebbe come “negazione determinata”.
Questo modo di intendere la negazione ha ricadute importantissime sulla for-
mulazione del principio di non contraddizione. La contraddizione, infatti, di-
venta essenziale al porsi determinato della negazione, la quale risulta essenziale 
al porsi determinato del principio. 
Si perviene, così, a questo approdo: apparentemente il p.d.n.c. esclude la con-
traddizione; in effetti, esso la fa essere. Solo se la contraddizione viene postulata, 
il principio può valere quale sua negazione. 
Si potrebbe aggiungere che, nel caso del p.d.n.c., si viene addirittura a configu-
rare una doppia contraddizione. La contraddizione propria di ogni negazione 
formale, che postula ciò che nega, e la contraddizione legata al fatto che qui il 
postulato è la contraddizione stessa.
Quanto detto conferma che il destino di ogni de-terminato, nonostante la con-
siderazione formale lo assuma come autonomo e autosufficiente, è segnato pro-
prio da quel limite che lo pone come de-terminato.
Il limite, infatti, non lo pone isolandolo dalla differenza e quasi “proteggendolo” 
da essa, ma anzi lo consegna alla differenza, nel senso che l’identità determinata 
poggia sulla differenza da essa, quella differenza che pure l’identità pretendereb-
be di negare.
Nel caso del p.d.n.c., l’identità determinata che lo contraddistingue, e che de-
creta il suo carattere formale, lo consegna alla contraddizione, che vale come ciò 
che il principio intenderebbe negare, ma che il principio non può non richiedere 
costituendo quella differenza da esso che è essenziale al suo costituirsi in forma 
determinata. 



154	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Per evitare le antilogie che sono state evidenziate, a noi sembra che la negazione 
non debba venire intesa in senso formale, cioè estrinseco, ma come l’atto dell’in-
trinseco negarsi di ciò che non è vero, sì che anche la contraddizione deve venire 
colta come l’atto del suo contraddirsi.
Autentico principio, pertanto, risulta essere quel fondamento che non solo non 
necessita della contraddizione, non essendo un principio formale, ma che co-
stituisce, più radicalmente, la ragione del contraddirsi della contraddizione, 
non il suo esito (il suo risultato), così da risultarne dipendente. 
Indubbiamente, prescindere da tutto ciò e far valere la determinatezza del 
principio (fondamento), senza porsi troppe domande teoretiche, offre grandi 
vantaggi, perché consente di attribuire al principio una funzione prioritaria: la 
funzione dell’ordinare l’universo formale, nel quale ogni determinato risulte-
rebbe identico con sé stesso perché diverso da ogni altro determinato. 	
Se non che, la considerazione teoretico-speculativa incalza la considerazione 
formale e la pone di fronte a questa alternativa: aut si pretende di determinare 
il principio, ma allora i vantaggi dell’averlo determinato vengono annullati dal-
la contraddittorietà che lo caratterizza intrinsecamente; aut si deve riconoscere 
la necessità del suo trascendere la determinatezza formale.
Per concludere su questo punto, rileviamo che un altro errore compiuto dal 
sistema formale consiste nell’assumere anche la contraddizione come un’ipostasi, 
ossia come qualcosa-di-contraddittorio. 
In effetti, la considerazione formale (inclusa la logica formale) così la pone, 
cioè come sintesi della determinazione e della sua negazione (A et non-A). Di 
contro, se pensata come autentica contraddizione, essa è e, insieme, non è; è e, 
insieme, nega il suo essere. La contraddizione, insomma, è il suo stesso contrad-
dirsi o l’atto del suo negarsi.
Ciò consente di fare un passo avanti decisivo nella comprensione del concetto 
di negazione e, in particolare, della negazione che investe il principio, perché 
intendendo adeguatamente il concetto di negazione si intende adeguatamente 
anche il concetto di contraddizione. 
Non si può affermare che il principio risulta tale, dunque innegabile, perché 
si pone (anche se poi si toglie) la sua tentata negazione. In questo caso, lo ab-
biamo visto, la negazione diventerebbe essenziale al principio e, inoltre, essa 
continuerebbe a venire intesa come una negazione estrinseca o formale. 
Si deve capovolgere il discorso e affermare che la tentata negazione del princi-
pio non si pone mai veramente. Essa, dunque, non va pensata come una nega-
zione che prima si pone e poi si toglie, giacché a rigore è il suo stesso venir meno 
a sé stessa.



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 155

La negazione del principio, che in effetti è proprio la contraddizione, si risolve 
nell’atto del suo stesso contraddirsi, sì che anche il principio, perdendo la condi-
zione che lo determina, trascende la propria determinatezza: esso cessa di valere 
come principio formale e si eleva a condizione incondizionata, che coincide 
con l’incontraddittorio stesso.
Il principio, che più correttamente deve venire inteso come il fondamento, ap-
punto come l’incontraddittorio19, non costituisce – e questo è il nodo crucia-
le dell’intera argomentazione – l’esito della dimostrazione, ma la condizione 
incondizionata che impone alla negazione formale, cioè alla contraddizione, 
di essere ciò che essa effettivamente è: l’atto suo stesso negarsi, che è il suo stesso 
contraddirsi. 
In tal modo, si palesa l’essenza dell’autentica dimostrazione teoretica, che im-
plica la necessità di capovolgere il capovolgimento prodotto dalla dimostrazione 
formale. 
La consapevolezza teoretica, in sintesi, non fa valere il principio come emergente 
in forza della negazione, secondo l’interpretazione che ne fornisce la conside-
razione formale, ma riconosce che il principio, se è vero principio, non può non 
essere originario, dunque immediato, dunque assoluto e per questo innegabile, 
nel senso di valere come emergente oltre la stessa negazione, della quale esso 
rileva il limite di intelligibilità. 
Ne consegue che, al contrario di quanto previsto dalla considerazione formale, 
è precisamente in virtù del principio, e della sua innegabile originarietà, che la 
negazione del principio, cioè la contraddizione, risulta il suo necessario contrad-
dirsi o, più radicalmente, il suo essersi da sempre contraddetta, ossia il suo essere 
da sempre tolta al pari di ogni determinato, il quale altro non è che la contrad-
dizione medesima. 
In tal modo, solo il vero (principio, fondamento, assoluto, innegabile) si rivela 
come veramente ed unicamente essente. 

Annotazione terza
A noi sembra, tuttavia, che sempre in Aristotele compaia una dimostrazione 
che può venire indicata come un esempio paradigmatico di quella che deve 
venire considerata l’autentica dimostrazione metafisica. 
Tale dimostrazione non soltanto mette in luce che essa non dimostra il princi-
pio, così che non lo determina né lo riduce a risultato della dimostrazione, ma 

19.   Abbiamo trattato la differenza tra incontraddittorio e p.d.n.c in vari scritti. Qui ne 
ricordiamo uno: A. Stella, Incontraddittorio e principio di non contraddizione. Una distin-
zione teoreticamente necessaria, già citato.



156	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

inoltre mette in luce che dimostra in virtù del principio, ossia del fondamento, 
così che quest’ultimo, da un lato – come detto –, non può venire considerato 
esito del processo dimostrativo; dall’altro, non può non costituirne la ragione (il 
fondamento).
Ebbene, tale dimostrazione compare in un’opera giovanile, nella quale si evi-
denzia con forza l’influenza che il maestro, e cioè Platone, esercita ancora 
sull’allievo, e cioè su Aristotele. Tale opera è il Protreptico20. 
In essa, infatti, viene a configurarsi un tipo di ἔλεγχος che va ben oltre quello 
formale disegnato nel IV libro della Metafisica. 
Un tale ἔλεγχος, che definiamo trascendentale o metafisico, consente di porre il 
principio quale autentico fondamento, perché qui non è la negazione che con-
sente l’emergere del principio, ma viceversa è il principio che vale come ragione 
del negarsi della sua pretesa negazione.	
Detto più chiaramente: nel Protreptico il principio non viene posto mediante 
la posizione dell’opposto, ma, viceversa, è in ragione dell’essere del principio che 
l’opposto si oppone a sé stesso e per questo si toglie. 
Od anche: poiché l’incontraddittorio, cioè l’essere, cioè il fondamento, è 
ed è innegabilmente, la contraddizione, cioè il non-essere, si risolve nel suo 
contraddirsi.
Quanto rapidamente indicato necessita di venire adeguatamente chiarito non-
ché suffragato dal testo medesimo. Andiamo, dunque, a leggere i passi più im-
portanti del Protreptico, in ordine al tema della dimostrazione. 
Aristotele così scrive: 

Ci sono casi in cui, qualunque sia, tra quelle indicate, la premessa che si assume, 
è sempre possibile confutare la tesi dell’avversario. Supponiamo, ad esempio, 
che uno dica che non si deve filosofare: ora, poiché filosofare significa tanto il 
cercare se si debba filosofare o no, quanto l’esercitare la ricerca filosofica, qua-
lunque sia, tra le due posizioni, quella che noi mostriamo essere propria del no-
stro avversario, da ogni punto di vista avremo distrutto la tesi da lui proposta. 
In questo caso dunque è possibile dimostrare ciò che ci proponiamo a partire 
da entrambe le premesse, ma negli altri esempi non è possibile farlo a partire 
da tutte o da una qualunque tra le due, ma soltanto da una o da alcune ben 
determinate21. 

20.   Si veda A. Stella, Analitica e dialettica del Protreptico, in «Rivista di Teoretica», I, 1, 1985, 
pp. 43-80.
21.   Aristotele, Protrepticus, fr. 2 Ross, 6 Düring – Alessandro di Afrodisia, Commento 
ai Topici di Aristotele, 149, 9-17; trad. it. di E. Berti (a cura di), Esortazione alla filoso-
fia (Protreptico), R.A.D.A.R. Edizioni, Padova 1967, p. 45. L’argomento della necessità 
del filosofare è attestato da vari Autori. Infatti, con alcune varianti è riferito ad Aristotele 



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 157

Il passo è di estrema importanza. E la conclusione, si potrebbe dire, lo rende 
di inestimabile valore teoretico. Tale conclusione suona così: “Insomma, se si 
deve filosofare, si deve filosofare, e se non si deve filosofare, si deve ugualmente 
filosofare: in ogni caso dunque si deve filosofare”22.	
Il primo aspetto che domanda di essere messo bene in vista è questo: se si guar-
da la sua forma, la dimostrazione presenta anch’essa un assunto e l’assunto è co-
stituito proprio dall’alternativa: aut si deve filosofare aut non si deve filosofare. 
Se non che – ecco l’aspetto fondamentale –, il processo dimostrativo non è 
ipotecato dall’assunto, come invece avviene nella dimostrazione formale, e non 
è ipotecato per la ragione che la dimostrazione coincide e interamente si risolve 
proprio nella dissoluzione dell’assunto stesso.
Ciò viene anticipato in queste parole: “Supponiamo, ad esempio, che uno dica 
che non si deve filosofare: ora, poiché filosofare significa tanto il cercare se si 
debba filosofare o no, quanto l’esercitare la ricerca filosofica, qualunque sia, tra 
le due posizioni, quella che noi mostriamo essere propria del nostro avversario, 
da ogni punto di vista avremo distrutto la tesi da lui proposta”.
La conferma l’abbiamo nelle parole della conclusione: “Insomma, se si deve 
filosofare, si deve filosofare, e se non si deve filosofare, si deve ugualmente filo-
sofare: in ogni caso dunque si deve filosofare”.
L’assunto, rappresentato appunto dall’alternativa, si dissolve per la ragione che 
l’alternativa si rivela fittizia: essa non si costituisce di due opzioni tali che, se si 
sceglie una di esse, si perviene ad una conclusione diversa da quella cui si per-
verrebbe se si scegliesse l’altra opzione. 
La conclusione è la medesima qualunque sia l’opzione scelta. Su questo punto 
merita di riflettere con attenzione.
Cominciamo con il ricordare che, ordinariamente, l’essenza della dimostra-
zione che compare nel Protreptico viene identificata con una nuova forma di 
ἔλεγχος: uno dei suoi due corni, la negazione della necessità di filosofare, viene 
considerato, infatti, il suo stesso negarsi, il suo contraddirsi, giacché esso nega 
in actu signato ciò che afferma in actu exercito. 
Negare la necessità di filosofare, dunque, è necessariamente filosofare. Se, per-
tanto, l’assunto si costituisce dei due corni dell’alternativa, l’esito – sempre per 

da Alessandro di Afrodisia, Olimpiodoro, Elias, Davide l’Invincibile, Lattanzio (che lo 
riprende dall’Ortensio di Cicerone) e Clemente Alessandrino. Per l’omogeneità che le va-
rianti presentano, l’argomento è stato incluso, appunto, nel frammento 2 di Ross, mentre 
Düring (1961) lo riporta tra i Testimonia A2-A6
22.   Aristotele, Protrepticus, fr. 2 Ross – Elias, Commento all’Isagoge di Porfirio, 3, 17-23; 
trad. it. cit., p. 46.



158	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

il modo ordinario di interpretare il Protreptico – è costituito dal permanere di 
uno solo di essi. 
La conclusione, infatti, è che la necessità di filosofare non è più un’opzione, 
ma costituisce l’unica possibilità, perché non si dà effettivamente la possibilità 
di non-filosofare.
Ciò che vogliamo sottolineare con forza è quanto segue: se ci si fermasse a que-
sta interpretazione, si sarebbe compiuto indubbiamente un passo avanti rispet-
to alla dimostrazione del IV libro della Metafisica, dal momento che l’assunto 
non sarebbe più la negazione del principio – come nell’ἔλεγχος comparente 
nella Metafisica –, ma quell’alternativa, che poi si scioglierà in uno solo dei suoi 
due corni.
Tuttavia, si tratterebbe di un passo avanti che, a nostro giudizio, non sarebbe 
veramente decisivo. Affinché il passo in avanti sia effettivamente decisivo, lo 
si deve cogliere alla luce di un’altra interpretazione, che ci proponiamo ora di 
chiarire e per farlo prendiamo in esame l’interpretazione che giudichiamo an-
cora insufficiente.
Il limite di tale interpretazione consiste in questo: il polo positivo, cioè la ne-
cessità di filosofare, emerge ancora per la ragione che la sua negazione, cioè la 
negazione della filosofia, nega sé stessa, cioè per la ragione che la possibilità di 
non-filosofare non è una vera possibilità. 
In tal modo, però, anche in questa lettura, come nella lettura della dimostrazio-
ne elenctica comparente nella Metafisica, il negativo risulta essenziale all’emerge-
re del positivo. Senza la negazione della filosofia, cui fa seguito la negazione di 
tale negazione, la necessità della filosofia, cioè del positivo, cioè del vero, non 
si impone.
Se, poi, non si intende valorizzare il ruolo dell’opzione del non filosofare, in 
ordine all’affermazione della necessità di filosofare, allora la dimostrazione si 
risolve in una banale tautologia: se si deve filosofare, allora si deve filosofare. 
A noi sembra che, nell’interpretazione che è stata comunemente data, la di-
mostrazione della necessità del filosofare passi attraverso la mediazione della 
possibilità di non filosofare, possibilità che però è solo apparente. 
Nonostante la sua apparenza, tuttavia, essa svolge una funzione decisamente im-
portante: è perché l’ipotesi del non filosofare risulta insussistente che emerge la 
necessità di filosofare: “se non si deve filosofare, si deve ugualmente filosofare”. La 
conclusione, che afferma la necessità di filosofare, consegue dal venir meno (ne-
garsi) dell’ipotesi contraria, stante che il non filosofare è comunque un filosofare. 
In tal modo, afferma Aristotele, “qualunque sia, tra le due posizioni, quella che 
noi mostriamo essere propria del nostro avversario, da ogni punto di vista avre-
mo distrutto la tesi da lui proposta”.



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 159

Se, nel caso della dimostrazione del IV della Metafisica, si ricorre al negatore 
del principio, qui si ricorre all’avversario, che viene comunque confutato, qua-
lunque posizione prenda. Dell’avversario (negatore), non di meno, si abbiso-
gna, affinché emerga la necessità della filosofia. 
Che è come dire: il falso risulta ancora essenziale al vero ed è precisamente per 
questa ragione che riteniamo insufficiente questa lettura. 
Di contro, va evidenziato con forza che nel passo del Protreptico che abbiamo 
citato si compie un autentico balzo in avanti teoretico, proprio perché il posi-
tivo si svincola dal negativo e questo gli consente di valere come autenticamente 
assoluto.
La necessità di filosofare, ossia la necessità del pensare (sapere), infatti, non 
emerge perché si oppone alla possibilità di non pensare. Se si opponesse, ancora 
si determinerebbe, così che non di effettiva emergenza della necessità di filosofa-
re si potrebbe parlare. 
La lettura che giudichiamo insufficiente, insomma, fa valere ancora il fatto che, 
per quanto l’altro polo – quello negativo, che afferma la necessità di non filo-
sofare – finisca poi per negarsi, non di meno il polo positivo si pone precisamente 
perché si vincola ad esso, e ciò in ragione di un altro fatto, cioè del fatto che il 
positivo viene assunto ancora in forma determinata. 
Questo ha una necessaria implicazione: se viene meno il polo negativo, allora 
anche il polo positivo, all’altro correlato, non può non togliersi, stante appunto 
la loro reciprocità legata alla loro determinatezza. 
Il secondo “fatto” che abbiamo cercato di mostrare, insomma, è che, a rigore, il 
venire meno dell’ipotesi opposta (il non filosofare) non può non comportare 
il venire meno dell’ipotesi che si vorrebbe porre (il filosofare), stante che ogni 
posizione determinata si pone se, e solo se, si oppone.
La vera novità, che attesta il balzo in avanti teoretico da noi ravvisato e che 
rende inattaccabile la dimostrazione del Protreptico, consiste, invece, nel modo 
di intendere il pensare (filosofare, sapere). Ciò che si evince dal passo citato è che 
la necessità di pensare è originaria, dunque inderivabile, nonché vera, dunque 
innegabile. 
Il pensare (filosofare) è originario per una ragione forte: è in virtù del pensare 
che si coglie il limite di ogni altro da esso, così che non soltanto il non-pensa-
re, cioè il non-filosofare, si rivela insussistente, ma anche quell’alternativa, che 
veniva assunta come il punto di partenza della dimostrazione, si rivela insussi-
stente essa stessa, per la ragione che il livello in cui si pongono le due opzioni, 
inclusa quella che propone la necessità del filosofare, non è il livello del filoso-
fare autentico: quest’ultimo emerge oltre il livello precedente, proprio per la 
ragione che il filosofare, ossia il pensare, è originario e fondante. 



160	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Venendo meno l’alternativa, viene meno il punto di partenza della dimostra-
zione. Quest’ultima, quindi, non vale come dimostrazione perché procede dal 
punto di partenza e perviene al punto di arrivo, ma precisamente perché tra-
scende la procedura, che costituisce l’aspetto formale della dimostrazione.
Altrimenti detto: l’aspetto procedurale della dimostrazione intende il pensa-
re come un’attività, cioè come una mediazione intesa in senso formale, ossia 
in senso relazionale-procedurale. Al contrario, ciò che emerge dal Protreptico 
è che il pensare va inteso come fondamento, dunque come originario, dunque 
come immediato. 
Il pensare è l’immediata unità con l’essere, dunque è l’unità dell’assoluto stesso, il 
quale vale come quella condizione incondizionata che è la ragione del togliersi 
della dimostrazione formale, ossia del suo mediarsi in atto.
Il trascendimento della procedura consiste, si potrebbe anche dire, nell’emer-
gere della consapevolezza che solo in virtù del filosofare, che non costituisce il 
punto di partenza né il punto di arrivo, ma il fondamento della dimostrazione, 
è possibile sapere il valore assoluto del filosofare stesso, cioè del fondamento, cioè 
del sapere. 
Solo pensando, in sintesi, il non-pensare si rivela una mera contraddizione, così 
che l’altro dal pensare non è più funzionale alla posizione del pensare, come 
nella dimostrazione formale. 
L’altro dal pensare (il non-filosofare), infatti, non è mai stato veramente, stante 
il suo essersi da sempre tolto in ragione dell’identità di essere e pensare, che esclude 
l’essere dell’inintelligibile.
In questo senso, il pensare, o la sua necessità, non si pone perché si oppone al 
non-pensare, ma il non-pensare si oppone a sé stesso in virtù del pensare, che 
è originario e fondante e per questo non va inteso in senso formale, cioè come 
un’attività, cioè come relazione di pensare e pensato, ma come quell’atto che, 
almeno idealmente, è tutt’uno con l’assoluto stesso. 
Precisamente in ragione del togliersi della dimostrazione formale, vengono 
meno anche le sue tappe e ciò che rimane altro non è che la ragione che ha im-
posto questo trascendimento dell’aspetto formale. 
Ebbene, tale ragione è il sapere inteso nella sua assolutezza, perché inteso nell’o-
riginarietà che lo connota in quanto fondamento.
Non è, dunque, la dimostrazione che pone il principio, ma è il principio, inteso 
come fondamento, che invera la dimostrazione inducendola a trascendersi.
Inoltre, poiché il filosofare/pensare/sapere coincide con il fondamento, non 
configura una posizione determinata, che necessiterebbe di opporsi alla posizio-
ne contraria, ma coincide con l’assoluto essere che è l’assoluto sapere. 



terza riflessione | La verità relativa o determinata o sistemica	 161

Siamo così al capovolgimento della dimostrazione formale nella dimostrazione 
metafisica o trascendentale. Soltanto in virtù del sapere, che è presente a sé stesso, 
ossia che immediatamente sa di essere sapere, è possibile cogliere (avere coscienza 
del) l’essere parvente del non-sapere, il quale, in quanto saputo (riconosciuto) 
come non-sapere, non può non togliersi nel sapere.
Quanto detto, tuttavia, necessita di un’integrazione ulteriore, che consenta di 
intendere il trascendimento dell’aspetto formale non soltanto a muovere dalla 
prospettiva della sua presunta posizione, ma altresì dalla prospettiva ideale del 
fondamento assoluto. 
Affinché il punto cruciale venga pienamente chiarito, si deve precisare il senso 
del concetto di “toglimento”. Non si deve pensare, infatti, che si dia prima la 
posizione del non-sapere e poi il suo toglimento: poiché il sapere è originario e 
dunque assoluto, il non-sapere è da sempre tolto.
Intendere bene il senso che si attribuisce all’espressione “toglimento”, pertan-
to, è molto importante, perché consente di cogliere il senso autentico della 
finitudine. 
Il finito è la contraffazione del vero, cioè dell’assoluto, perché si presenta come 
se fosse autonomo e autosufficiente, laddove è segnato da un limite, che lo vin-
cola inesorabilmente all’altro da sé, ossia alla negazione di sé medesimo intesa 
come l’atto del suo negarsi.
In base a ciò, si potrebbe anche dire che il finito coincide con il falso, inteso 
come participio passato del verbo fallere: il finito, dunque, è il passato di sé o, 
che è lo stesso, non è mai veramente presente. 
La sua falsa presenza è smascherata dal vero, che è l’unica vera presenza, perché 
solo il vero (assoluto) è presente a sé stesso e non ha bisogno d’altro per essere né 
è presente ad altro.
Acclarato che ogni finito non può non togliersi in ragione dell’essere dell’as-
soluto (infinito) e che, tradotto nei termini del Protreptico, ciò significa che il 
non-filosofare è da sempre tolto in virtù del filosofare (sapere), c’è da chiedersi, 
allora, se anche la coscienza del limite della dimostrazione formale, che emerge 
in virtù della dimostrazione metafisica, necessiti essa stessa di togliersi e, in caso 
di risposta affermativa, in quale senso essa si tolga. 
Il punto da tenere presente è questo: quando si indica il toglimento di qualcosa 
di determinato, tale toglimento non può non essere determinato esso stesso, così 
che anche il toglimento deve togliersi, ma non formalmente, cioè determinatamen-
te: per questa via si configurerebbe solo un regressus in indefinitum. 
Il toglimento trascendentale del dato (della posizione determinata) è il suo 
inveramento, che coincide con la realizzazione dell’intentio veritatis, cioè di 



162	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

quell’intenzione che si volge alla verità e alla verità consegna ogni finito, inclusa 
sé stessa in quanto intenzione ancora determinata.
Anche la coscienza del limite della dimostrazione formale, poiché ancora deter-
minata, domanda dunque, essa stessa, di superarsi. 
La posizione della coscienza è, quindi, sempre empirica o formale, in quanto 
posizione di un contenuto determinato di sapere, mentre è trascendentale la 
sua intenzione. Per questa ragione, nessuno stato di coscienza, ossia nessuna 
consapevolezza determinata, può avere valore conclusivo.
Il toglimento trascendentale, insomma, è il perdersi di ogni finito nell’infinito, 
cioè nell’assoluto, in modo tale che solo l’assoluto sia veramente. 
Capovolgendo il discorso e pensando il finito dalla prospettiva dell’infinito 
(assoluto), che è la prospettiva dalla quale si intende cogliere anche il toglimento 
della non-filosofia, si dirà che, proprio per la ragione che solo l’infinito è vera-
mente, il finito non è mai veramente stato. 
Se si fosse dato un momento, nel passato, in cui il finito fosse stato veramente 
presente, allora non diremmo che esso è il passato di sé, ossia un “sé” perenne-
mente passato, da sempre finito. Altrettanto vale per la non-filosofia: essa è il 
passato di sé, ossia il proprio non-essere mai stata veramente.
Orbene, questo è precisamente ciò che ci consegna la dimostrazione del 
Protreptico. Essa ci invita a pensare la dimostrazione a muovere dal punto di vista 
del fondamento, perché soltanto da questa prospettiva si può cogliere il senso 
trascendentale o metafisico del venir meno di ciò che non è la verità, ossia del 
non-sapere.
La non-filosofia, per concludere, non è la negazione della filosofia, come l’e-
spressione sembrerebbe testimoniare; di contro, è il non-essere mai stata della 
non-filosofia, stante che solo la filosofia (il sapere) è originariamente, cioè vera-
mente, cioè assolutamente. 
E l’essere della filosofia non ha mai concesso alla non-filosofia di essere.



cum scientia | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1

Quarta Riflessione
Realtà e relazione

1. Atto e costrutto

Da quanto si evince dalla Terza Riflessione, il fondamento del sistema 
empirico-formale emerge infinitamente oltre tale sistema. 

Se si intende cogliere la traduzione di tale emergenza all’interno del 
sistema stesso, la si può individuare solo nell’atto del riferirsi di ciascuna 
determinazione a tutte le altre, atto che indica il trascendersi di ognuna 
di esse nonché del sistema che tutte le contiene. 

Se si parla di “trascendenza” del fondamento, si usa un’espressione che 
intende indicare la sua assolutezza, sì che essa va intesa come l’indipen-
denza del fondamento anche da ciò che esso trascende. 

Il “trascendersi” della determinazione, invece, è espressione che inten-
de indicare l’inconsistenza ontologica della finitezza e la sua incoercibile 
ricerca di sufficienza, a muovere dall’assunto costituito dalla sua presenza. 

Ciascuna determinazione, infatti, si presenta come se fosse autonoma 
e autosufficiente ma, in effetti, si pone solo in forza del limite, che, aven-
do due facce, vincola inesorabilmente ciò che è determinato da esso alla 
condizione determinante, che formalmente è costituita da tutto ciò che 
è altro da quel determinato, e cioè da ogni altra determinazione.

Per questa ragione, abbiamo detto che l’identità empirico-forma-
le, che costituisce la cosiddetta realtà, appare immediata, ma in effetti 
non lo è: immediato è solo l’assoluto, perché non si dà altro da esso, che 
possa mediarlo estrinsecamente, né si dà altro in esso, che possa mediarlo 
intrinsecamente. 



164	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Di contro, ciascuna determinazione è un’identità mediata dalla dif-
ferenza. La questione consiste precisamente sul modo di intendere tale 
“mediazione”.

A nostro giudizio, poiché identità e differenza sono coessenziali, l’una 
è l’atto del riferirsi all’altra. Parliamo di atto, perché intendiamo sottoli-
neare il suo carattere unitario che impedisce di pensarlo come un’attività, 
la quale poggia sulla dualità; dunque, sulla differenza di agente e agito.

Poiché l’atto è il medesimo per ogni determinazione, in quest’unico e 
medesimo atto le determinazioni si tolgono, nel senso che esso neutraliz-
za la loro diversità, così che ad emergere è proprio l’unità. 

Questa unità, lo abbiamo scritto negli ultimi due paragrafi della 
Seconda Riflessione, deve venire bene intesa.

Da un certo punto di vista, e cioè dal punto di vista dell’inevitabile, l’u-
nità dell’atto risulta un’unità autentica, perché in esso la molteplicità delle 
determinazioni mostra di venire meno e solo l’atto, nella sua unità-unicità, 
emerge.

Che è come dire: poiché l’identità determinata è assunta come punto 
di partenza, stante la sua imprescindibilità, la consapevolezza dell’incon-
sistenza di tale identità non può non mettere capo alla consapevolezza 
della necessità dell’atto del suo togliersi.

Ciò equivale a dire che il finito si toglie bensì, ma solo perché si è posto. 
Una volta presupposto l’essere del finito, solo l’atto del suo togliersi testi-
monia la sua inconsistenza ontologica. 

In altre parole: dalla prospettiva dell’inevitabile, solo l’atto esprime 
adeguatamente la necessità che il finito si superi. 

Se non che, soltanto se colto dal punto di vista dell’innegabile l’atto 
del toglimento del finito viene inteso nel suo autentico significato.

L’atto viene colto, infatti, nella sua determinatezza, proprio perché 
non può non vincolarsi a ciò su cui emerge, così che anche esso non può 
non intendere di trascendersi. 

Precisamente per questa ragione, la sua intenzione si realizza effettiva-
mente solo mediante il trascendimento del trascendimento, ossia median-
te il trascendimento dell’atto stesso, che coincide con il suo oltrepassarsi 
nell’unità dell’assoluto. 



quarta riflessione | Realtà e relazione	 165

Che è come dire, per ribadire il discorso: dalla prospettiva dell’asso-
luta unità, l’identità finita non può venire pensata come ciò che prima si 
pone e poi si riferisce alla differenza o, detto altrimenti, poi si toglie. 

Alla luce dell’assoluto, il finito si rivela l’essersi da sempre tolto nell’in-
finito, proprio per la ragione che non v’è un tempo in cui esso sia. Il fini-
to è il passato di sé, un passato che non ha mai avuto un presente. 

L’altro dall’infinito, o dal vero o dall’essere o dall’assoluto, quindi, 
sembra essere, ma non è veramente. La prospettiva dell’inevitabile lo as-
sume come essente precisamente per la ragione che l’universo empiri-
co-formale non è cancellabile né è sostituibile.

Ciò, tuttavia, non dimostra la sua innegabilità, ma solo la sua impre-
scindibilità. Alla luce dell’innegabile, infatti, il finito viene colto come il 
non-essere che sembra essere. 

Poiché anche l’atto, essendo vincolato al finito, rivela la sua finitezza, 
anche esso domanda di andare oltre sé medesimo, verso la sua “destina-
zione”, e cioè verso quell’unità autentica che è l’unità dell’assoluto. 

L’atto è interamente rivolto all’unità del vero, cioè dell’assoluto, e in 
quell’unità, che costituisce appunto la sua destinazione (meta), esso in-
tende togliersi e interamente risolversi, onde essere uno con l’uno.

In forza del discorso svolto sull’atto e delle precisazioni apportate, è 
possibile chiarire la differenza che sussiste tra il livello in cui si impone l’u-
nità e il livello in cui l’unità viene ridotta ad unificazione, cioè a relazione, 
la quale mantiene la dualità perché poggia sulla dualità dei relati. 

Diremo, allora, che il sistema empirico-formale (cioè la realtà ordi-
naria e la sua espressione formale) si costituisce in forza dell’ipostatiz-
zazione di ciò che, invece, è il suo stesso venir meno a sé stesso o, più 
precisamente ancora, del suo essere da sempre venuto meno a sé stesso. 

Inizialmente, e cioè a livello percettivo-sensibile – che è il primo livello 
in cui si stratifica l’esperienza (tratteremo più approfonditamente il tema 
della stratificazione dell’esperienza nel quarto paragrafo della presente 
Riflessione) –, le identità empirico-formali vengono assunte come se fos-
sero autonome e autosufficienti, perché così esse si presentano (appaiono).

Con il sopraggiungere della considerazione concettuale, invece, emerge 
il secondo livello in cui è possibile descrivere l’esperienza. 



166	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Se nel primo livello le determinazioni (cose) apparivano indipendenti 
l’una dall’altra e l’eventuale relazione tra di esse valeva come un inter-
vento successivo al loro essersi costituite, di contro, nel secondo livello, si 
coglie la dipendenza che sussiste tra le cose.

Tale dipendenza, tuttavia, viene pensata in forza di un concetto ancora 
formale, cioè di un concetto che intende l’unità ancora come “unità di una 
molteplicità”, giacché esso consiste nel cogliere l’elemento accomunante più 
entità.

Proprio in ragione del fatto che si tratta di un concetto formale, con 
esso non si perviene alla vera unità, ma all’unificazione, che, come detto, 
altro non è che una relazione: in essa la dualità è conservata. 

Non di meno, il concetto individua un primo senso di unità. Grazie 
ad esso, si comincia ad evidenziare che l’autonomia e l’autosufficienza, 
esibite dalle determinazioni al livello percettivo-sensibile, risultano del 
tutto parventi, così che comincia ad emergere l’insufficienza di ciascuna 
determinazione a sé stessa, ossia viene messo in discussione l’assunto che 
l’identità determinata sia effettivamente immediata. 

Si scopre, cioè, la necessità per ognuna di riferirsi alla differenza, 
perché solo in forza di quest’ultima ogni identità può effettivamente 
determinarsi. 

Il livello concettuale-formale, quindi, coglie la trama di nessi che co-
stituisce l’esperienza, nessi che vincolano le determinazioni tra di loro e 
che attestano il fatto che la loro indipendenza, che pure sembrava auten-
tica, era del tutto fittizia. 

Se non che, il riferimento reciproco che sussiste tra le cose non viene 
colto ancora come attività, né tanto meno come atto, ma viene interpre-
tato come uno status: non viene colto come l’attività del riferirsi, perché 
il riferimento reciproco viene interpretato come il fatto dell’essersi riferiti. 

In tal modo, non soltanto si mantiene l’ipostatizzazione della determi-
nazione, ma viene ipostatizzato anche il riferimento, che non viene inteso 
nel suo autentico valore, cioè come “il riferirsi” di ciascun finito ad altro 
finito, ma viene assunto come una relazione e la relazione vale, nel secon-
do livello dell’esperienza, come un costrutto. 



quarta riflessione | Realtà e relazione	 167

2. La relazione come costrutto

Come emergerà nel prosieguo del lavoro, il concetto di relazione è cen-
trale nella prospettiva che intendiamo proporre. Su di esso, pertanto, si 
tornerà frequentemente e nella Quinta Riflessione lo si tematizzerà di-
rettamente, cercando di coglierlo nei suoi molteplici aspetti. 

Per iniziare a riflettere su tale concetto, esaminiamo la parola “relazio-
ne” che lo indica e notiamo che, da un punto di vista meramente lingui-
stico, tale parola attesta un fatto piuttosto che un atto.

L’espressione “relazione”, infatti, deriva bensì da refero, ma si modula 
sul participio passato di questo verbo, che è relatus. 

Il modo ordinario di intendere la relazione la riduce a medio tra estre-
mi, precisamente secondo quanto attestato dal suo etimo: “relazione”, 
come detto, viene da relatus, il quale, essendo un participio passato, non 
solo indica la passività, ma anche il fatto che tale passività appartiene al 
passato. 

Nell’affermare che ogni determinazione è in relazione con altra deter-
minazione, dunque, non si coglie il “riferirsi” di ciascuna a tutte le altre, 
ma il fatto che le determinazioni si riferiscono, o meglio si sono riferite, 
fatto che viene essenzializzato da un costrutto formato da due termini 
estremi e da un medio che li congiunge. 

Il costrutto, si potrebbe anche dire, rappresenta nel presente l’esito di 
un passato essere della determinazione, la quale inizialmente – secondo la 
descrizione che ne dà il sistema empirico-formale – si presentava come 
se fosse autonoma e irrelata, ma che successivamente è entrata in rela-
zione con altra determinazione, insieme alla quale ha dato luogo ad un 
costrutto mono-diadico, formato da due termini estremi e da un nesso che 
li congiunge.

I termini estremi sono i relati; il medio è detto anche quid medium. 
Ciò non fa che testimoniare che il costrutto pone bensì un nesso tra i ter-
mini (i dati, le determinazioni), ma l’entrare in relazione di questi ulti-
mi non trasforma intrinsecamente le loro identità: queste ultime, infatti, 
permangono le stesse sia fuori sia dentro la relazione.

In altre parole: il dato, allorché entra in relazione, diventa bensì un 
“termine”, ma ciò non significa che abbia subito una trasformazione del 



168	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

suo essere. Si tratta, quindi, soltanto di un cambiamento semantico (for-
male), non di una trasformazione intrinseca.

Secondo questa prospettiva, insomma, i termini non sono altro che la 
traduzione intra-relazionale di quei dati che vengono presupposti come pre-
esistenti alla relazione stessa, proprio perché la relazione subentra al dato già 
costituito.

A muovere dal suo essersi costituito come dato, cioè a muovere dalla 
sua identità presunta come immediata, pertanto, si pone il rapporto con 
altro dato, esso stesso già costituito come un’identità (presunta come 
immediata).

Il concetto di “costrutto”, quindi, poggia sull’interpretazione statica 
tanto dell’identità quanto del nesso, che viene pensato come intercor-
rente tra i termini. L’identità di questi ultimi, pertanto, permane la me-
desima, perché la loro mediazione viene interpretata come una relazione 
estrinseca sussistente tra le due identità.

Se non che, qualora il nesso venga inteso come medio, allora non si 
comprende quale funzione possa avere. L’unica funzione che gli si può 
attribuire è quella di “collegamento”: il medio collega i dati (le identità), 
ma non li trasforma, così che si tratta di una mera giustapposizione. 

Ciò comporta che il nesso che giustappone i termini non soltanto 
deve venire interpretato come un nesso estrinseco, ma inoltre si deve ri-
conoscere che nasce da esigenze esse stesse estrinseche alle determinazio-
ni: per esempio, dall’esigenza di considerare insieme le determinazioni 
medesime.

Viceversa, se si intende riferire la genesi del nesso ad un’esigenza intrin-
seca alle determinazioni, allora si deve riconoscere che è l’insufficienza 
di ciascuna determinazione a sé stessa che impone il suo riferimento ad 
altra determinazione. 

In questo caso il nesso si precisa come un vincolo: il vincolo indica, 
infatti, che l’una determinazione necessita dell’altra. 

Se ciascuna determinazione si fosse già costituita come un’identità e 
l’identità fosse effettivamente autosufficiente, allora non si parlerebbe di 
“vincolo”, ma di semplice “collegamento”. 

Di contro, se ciascuna identità necessita di altra identità per essere, 
poiché in sé non è sufficiente a sé medesima, allora non si può più parlare 



quarta riflessione | Realtà e relazione	 169

di collegamento, ma si deve parlare, appunto, di vincolo: ciascuna identità 
si vincola ad altra perché dall’altra dipende e il vincolo indica che la rela-
zione non sussiste tra le identità, ma nella struttura intrinseca di ciascuna 
di esse.

In tal modo, l’entrare in relazione da parte di un dato non può non 
trasformare intrinsecamente l’identità del dato stesso (mediare la sua par-
vente immediatezza) e, pertanto, si configura una prospettiva completa-
mente diversa da quella che pone la relazione come costrutto. 

Tale nuova prospettiva, lungi dal valere come complementare all’al-
tra, vale come la stessa negazione della prospettiva precedente.

Essa, infatti, coglie i termini non come la traduzione intra-relazio-
nale di dati preesistenti alla relazione, ma come momenti della relazione 
stessa, cioè come esclusivamente interni ad essa, così che la relazione non 
è soltanto quella che include i termini, ma più radicalmente quella che 
struttura l’identità di ciascuno di essi.

In base a questa prospettiva, le identità determinate non possono più 
venire pensate come sussistenti indipendentemente l’una dall’altra, ma, 
al contrario, esse si pongono nel loro reciproco dipendere. 

Le due prospettive indicate sono, dunque, inconciliabili. Se non che, 
ciò che domanda di venire messo bene in luce è che il livello empiri-
co-formale si trova nella necessità (stato di necessità) di trovare un punto 
di conciliazione tra le due prospettive.

Esso, infatti, non si costituisce soltanto del livello percettivo-sensibi-
le, in cui i dati risultano indipendenti, ma anche del livello concettua-
le-formale, nel quale i dati risultano in riferimento reciproco.

Ebbene, per trovare il punto di conciliazione suddetto si interpreta il 
riferirsi reciproco dei dati non come “atto”, ma come “attività” e ciò ha 
un’importantissima conseguenza: mediante l’attività si opina di avere 
superato la relazione come costrutto, ma in effetti la si mantiene ancora 
in questa forma. Vediamo la ragione. 

L’attività sembra superare il costrutto mono-diadico, perché esibisce 
una dinamicità che è estranea al costrutto, senza tuttavia pervenire al to-
gliersi dell’identità determinata, sancito dall’atto.

Ciò che intendiamo dimostrare è quanto segue: proprio per la ragio-
ne che non vale come il togliersi dell’identità formalmente immediata, 



170	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

l’attività in effetti conserva il costrutto mono-diadico e lo conserva preci-
samente perché mantiene quella dualità che costituisce l’essenza del costrut-
to medesimo. 

Nel livello concettuale-formale dell’esperienza, ecco il punto che vor-
remmo emergesse con chiarezza, viene mantenuta l’immediatezza dell’i-
dentità accanto alla sua mediazione, ma ciò accade soltanto per la ragione 
che non si tratta di una mediazione autentica, trattandosi di una mera 
attività. 

Che è come dire: la mediazione non viene assunta, a questo livello, 
come l’atto del mediarsi dell’identità determinata, ma come una relazio-
ne o, in altri termini, come l’attività del mediare, la quale mantiene ca-
rattere estrinseco, perché poggia sulla dualità dei relati (mediati), i quali 
permangono nella loro identità formalmente immediata. 

Cogliere il riferimento come attività, quindi, sembra configurare il 
superamento del semplice costrutto, ma si tratta di una mera apparenza. 

Poiché si valorizza la determinazione non per l’aspetto del suo “stare”, 
ma per la dinamicità o per la vitalità del suo riferirsi ad altra determi-
nazione, il riferimento pare dismettere il carattere di un semplice nesso 
tra dati e sembra assumere l’aspetto di un vincolo che fa dipendere l’uno 
dall’altro.

Se non che, si avrebbe effettiva dipendenza – cioè autentico vincolo 
– se, e solo se, i termini cessassero di essere due: in quanto intrinsecamente 
vincolati, essi dovrebbero risolversi in una realtà unica, quell’unica realtà 
che viene attestata solamente dall’atto.

Di contro, assumere il riferimento come attività non comporta affat-
to superare la dualità dei relati, precisamente per la ragione che l’attività 
appartiene ad un agente che la esercita su di un agito.

Ciascun termine, nel suo riferirsi all’altro, viene dunque conservato 
nella sua identità formale, cioè nella sua parvente immediatezza, la quale 
viene mantenuta – si potrebbe aggiungere – nonostante il vincolo reci-
proco che sussisterebbe tra i termini. 

Con questo esito: il vincolo non viene inteso come veramente intrin-
seco e costitutivo dell’identità, ma come sussistente ancora tra le identità, 
che risultano sì insufficienti, ma non fino al punto di venir meno a sé 
stesse. 



quarta riflessione | Realtà e relazione	 171

Esse, anzi, in forza del vincolo sembrerebbero acquisire quella suffi-
cienza che prima mancava loro, così che la relazione/attività, da un lato, 
varrebbe come espressione di una mancanza; dall’altro, varrebbe come sa-
turazione della mancanza medesima, una saturazione che si realizzerebbe 
mediante la sintesi dei “mancanti”.

Intendere il riferimento come un’attività configura, pertanto, una 
“mediazione”, ma una mediazione che è ancora formale e che, pertanto, 
andrebbe definita una “medialità”. 

Che è come dire: l’attività non soltanto mantiene le identità formali 
che costituiscono i momenti di cui essa si costituisce, ma altresì esprime 
un intervento mediatore esercitato da un termine sull’altro e tale inter-
vento viene assunto – nel livello concettuale-formale – come se fosse in 
grado di garantire la sufficienza di ciò che prima dell’intervento risultava 
insufficiente. 

L’attività, insomma, viene interpretata come un’integrazione recipro-
ca tra le determinazioni, che consentirebbe il passaggio dall’insufficienza 
alla sufficienza di ciascuna. 

Ciò che deve venire ribadito, non di meno, è che, per questa via, l’im-
mediatezza formale non viene superata. Fino a che la mediazione viene 
intesa come un nesso che congiunge le identità, esse permangono due e, se 
permangono due, allora non si è prodotta alcuna trasformazione intrin-
seca di ciascuna di esse.

Il costrutto mono-diadico, quindi, viene conservato dall’attività, an-
che se di esso si valorizza l’aspetto dinamico del reciproco connettersi dei 
termini, piuttosto che l’aspetto statico della giustapposizione dei dati.

Il nodo cruciale consiste, infatti, nell’interpretazione della dinami-
cità: essa viene intesa come il “passaggio” da un termine all’altro, così 
che è il passaggio stesso che postula la persistenza dell’identità di ciascun 
termine.

Se, dunque, il livello percettivo-sensibile si costituisce di identità au-
tonome e irrelate, il livello concettuale-formale unifica concettualmente 
i dati, perché coglie ciò che li accomuna (il concetto è descritto come 
“unità di una molteplicità”), e postula che questa unificazione sia suffi-
ciente a legittimare i dati medesimi, senza intervenire sulla loro identità 
intrinseca.



172	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Unificare i dati non configura, però, una mediazione autentica, ma solo 
una medialità estrinseca, sussistente non più tra “dati”, ma tra “termini”.

La conclusione del discorso, a nostro giudizio, non può che essere la 
seguente: affinché possa emergere l’autentica mediazione, il riferimento 
non può più venire inteso come attività, cioè come passaggio, ma deve 
venire inteso come atto.

L’atto, e solo l’atto, coglie la determinazione nel suo autentico essere. 
Esso, infatti, non configura un intervento estrinseco sul dato, ma esprime 
il suo intrinseco “essere riferendosi”.

Lo stesso concetto può venire espresso anche in altri termini: il nesso 
che vincola i dati cessa di valere come a posteriori, come se si ponesse tra 
identità già costituite e tale che in nessun modo le trasforma (la loro di-
namizzazione, come abbiamo visto, è solo una trasformazione apparen-
te), ma vale, di contro, come nesso a priori, che ha un ruolo fondamentale 
nella costituzione delle identità, precisamente perché vincola l’identità 
alla differenza, stante l’insufficienza tanto dell’una quanto dell’altra.

Precisamente questa insufficienza si traduce nell’atto del riferirsi dell’i-
dentità alla differenza (e viceversa), ossia nel togliersi dell’una e dell’altra.

Poiché ogni determinazione, dunque, è sé nel riferirsi ad altro da sé, 
essa è l’atto del suo oltrepassarsi, cioè del suo trascendersi, e questa è la me-
diazione autentica: in tal modo si configura il concetto non formale del de-
terminato, quell’idea di unità che non si riduce a sintesi o ad unificazione 
e che vincola così intrinsecamente le identità determinate da decretare il 
loro venire meno come distinte.

Il nodo teoretico che abbiamo preso in esame è tanto importante 
quanto complesso. Per riassumerlo e cercare di chiarirlo ulteriormente, 
diremo che, se il riferimento viene inteso come l’attività di un termine 
che agisce (agente) su di un altro termine (agito), allora le identità de-
terminate vengono conservate e l’attività mantiene valenza relazionale.

Solo se “il riferirsi” viene inteso come “atto”, l’identità determinata 
si risolve nel suo riferirsi, il quale non vale più come nesso estrinseco, ma 
come l’essere stesso dell’identità.

In questo caso, infatti, il riferirsi non sopraggiunge all’identità deter-
minata, come se questa si fosse già costituita, ma vale come la costituzione 
intrinseca del determinato, di ogni determinato.



quarta riflessione | Realtà e relazione	 173

Quest’ultimo, ecco il punto, si risolve interamente nell’atto del suo rife-
rirsi, che è anche l’atto del suo oltrepassarsi, in modo tale che è il sistema 
empirico-formale nel suo complesso (comprendente, cioè, tanto il livello 
percettivo-sensibile quanto il livello concettuale-formale) che esprime la 
necessità teoretica di trascendersi.

3. La presunta originarietà della relazione

Dicevamo che, se il vincolo viene colto come intrinseco, allora decreta 
l’influenza reciproca dei termini della relazione, cioè la loro dipendenza, 
che impone la necessità del loro togliersi.

Se il vincolo, invece, viene ridotto a medio, allora vale come la negazio-
ne stessa di tale influenza, perché il medio si interpone tra dati già costitu-
iti e decreta, a rigore, l’indipendenza delle identità che pure si dichiarano 
vincolate.

Per questa ragione, la relazione – e lo vedremo nella Quinta Riflessione 
– si rivela un costrutto contraddittorio, proprio perché concilia l’indipen-
denza dei termini, che consente di mantenere le due identità come di-
stinte (e distanti), con la loro dipendenza (il loro vincolo reciproco), che 
non può non indicare la loro coessenzialità. 

Nel livello concettuale-formale non si perviene alla consapevolez-
za della contraddittorietà indicata e, se si perviene alla consapevolezza 
dell’insufficienza del dato, si presume di poter usare la relazione per su-
perare tale insufficienza. 

Si presume, insomma, che quella stessa relazione che, da un certo 
punto di vista, dichiara (rende esplicita) l’insufficienza della determina-
zione, da un altro punto di vista possa costituire il mezzo per superare tale 
insufficienza medesima.

Per il livello concettuale-formale, infatti, l’insufficienza del determi-
nato viene risolta mediante l’unificazione, cioè mediante la sintesi, che 
unifica bensì le identità, ma mantenendole come distinte, ossia mante-
nendo la loro dualità. 

L’intrinseca struttura di ciascuna identità, vogliamo ribadirlo per la 
sua rilevanza, in tal modo non viene affatto trasformata, stante che il 



174	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

vincolo viene fatto sussistere ancora tra di esse, nonostante che ciascuna 
esibisca, appunto, la propria insufficienza. Ciò non può non comportare 
che nell’unificazione le identità permangano così come erano fuori (pri-
ma) di essa. 

A questa concezione, che viene fatta propria da molti filosofi, noi op-
poniamo che la somma di due insufficienze non può produrre una suffi-
cienza, semmai un’insufficienza doppia.

Ciò premesso, non si può non riconoscere, tuttavia, che il costrutto 
mono-diadico svolge una funzione formalmente prioritaria, perché co-
stituisce la trama – l’ossatura logica – di quel sistema che è l’esperienza 
nonché di quel sistema, e cioè il discorso, che traduce l’esperienza in un 
insieme di enunciati. Il discorso, infatti, costituisce il sistema formale 
fondamentale.

Il problema si viene a configurare, secondo noi, allorché il costrutto 
viene considerato non la struttura dell’ordine empirico-formale, ma dell’o-
riginario stesso. 

Ebbene, coloro che non interpretano la relazione come la struttura 
formale dell’esperienza e del discorso ma, al contrario, la considerano 
come la struttura dell’originario commettono, a nostro modesto avviso, 
almeno cinque errori.

Il primo errore consiste in questo: assumere l’originario come una 
struttura significa assumere come originaria la differenza (molteplicità), 
la quale non si comprende da cosa si differenzierebbe, essendo originaria. 

Si potrebbe obiettare che la differenza è il proprio originario differen-
ziarsi, ma in questo caso si dovrebbe ammettere che la differenza è il dif-
ferenziarsi da sé stessa o in sé stessa, così che si attribuirebbe un’identità 
alla differenza proprio nel parlare di ciò (il “sé stessa”) da cui (o in cui) 
essa si differenzierebbe, così che l’esito sarebbe il seguente: originaria ri-
sulterebbe ancora l’identità. 

Nel parlare dell’identità del differenziarsi, inoltre, non si può intende-
re un atto, il quale vale come unitario1 e non può, pertanto, differenziarsi 
da sé stesso. 

1.   L’atto, come abbiamo visto a più riprese e in particolare nel paragrafo 11 della Seconda 
Riflessione, se viene colto dalla prospettiva dell’inevitabile, allora vale come il venir meno 
della molteplicità delle determinazioni e, pertanto, non può non valere come unitario. Se, 



quarta riflessione | Realtà e relazione	 175

Semmai, il differenziarsi dovrebbe venire inteso come un’attività, ma 
allora si proporrebbe di nuovo la dualità come originaria, stante che l’at-
tività implica necessariamente la dualità di agente e agito.

Allo stesso modo, se l’identità della differenza (o del differenziarsi) 
venisse intesa come una relazione, e cioè come l’identità dell’insieme, si 
riproporrebbe ancora l’originarietà della dualità, ossia della molteplicità, 
senza avvedersi che la molteplicità non può non presupporre l’unità, del-
la quale costituisce una semplice reiterazione. 

La correzione del primo errore consiste nella consapevolezza che la 
presunta originarietà della molteplicità non può non cedere il passo alla 
vera originarietà che appartiene alla vera unità. 

Il secondo errore viene commesso da chi parla di “atto del differen-
ziarsi” dell’originario. In questo caso, anche non considerando quanto 
detto poco sopra a proposito dell’atto, non si tiene in conto la condizio-
ne che consente di porre una simile espressione.

La condizione che consente di determinare l’atto, e connotarlo ap-
punto come atto “del differenziarsi”, consiste nella presenza dei differen-
ziati. Come si accerterebbe, infatti, che di differenziazione effettivamen-
te si tratta, se non mediante la rilevazione previa dei differenziati? Se la 
dualità non si fosse già costituita, insomma, come si potrebbe parlare di 
differenziazione od anche del differenziarsi?

Tanto la prima (la differenziazione) quanto il secondo (il differen-
ziarsi), pertanto, risultano tali soltanto in forza della dualità, così che 
quest’ultima torna a proporsi come l’originario stesso, proprio in quanto 
condizione di determinazione dell’atto. 

Passiamo, quindi, al terzo errore. Se l’originario si risolve nell’atto del 
differenziarsi, allora si richiede a parte ante il suo essere, perché, se l’origi-
nario non fosse, non potrebbe nemmeno differenziarsi. 

di contro, viene colto dalla prospettiva dell’innegabile, allora rivela che la determinatezza 
continua ancora a connotarlo, così che anche la sua identità di “atto” si costituisce in forza 
del riferimento all’altro da sé, in modo tale che l’unità da esso configurata non può valere 
come la vera unità. Poiché chi afferma l’originario come costituito da una struttura intrin-
seca colloca l’originario nel sistema empirico-formale, ne consegue che si pone proprio 
dalla prospettiva dell’inevitabile, così che risulta sensato rispondergli a muovere dal suo 
stesso punto di vista. Facendo valere, invece, il punto di vista dell’innegabile, allora solo 
l’originario risulta la vera unità, cioè l’unità dell’assoluto, così che l’unitarietà dell’atto non 
può non intendere di compiersi in quest’ultima. 



176	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Se non che, sappiamo ormai che, differenziandosi, l’originario finisce 
per risolversi nella dualità dei differenziati e, dal momento che l’origina-
rio coincide con l’essere, ciò comporterebbe che l’essere si farebbe altro 
a sé stesso: sarebbe in sé l’altro da sé, dunque sarebbe in sé non-essere oltre 
che essere. E ciò è contraddittorio.

Il quarto errore che viene commesso consiste nel non avvedersi che, se 
la relazione è originaria, allora i termini sono originariamente vincolati, 
così che l’uno c’è perché c’è l’altro. 

Essi, quindi, valgono come termini coessenziali e cioè, essendo l’uno 
l’essenza dell’altro, costituiscono un’unica realtà, che solo astrattamente 
può venire differenziata. 

I termini si conservano come distinti, infatti, se, e solo se, la loro coes-
senzialità viene ridotta a complementarità. Ma, se i termini sono comple-
mentari, allora l’uno non si pone in forza dell’altro, come invece accade 
allorché il vincolo è costitutivo.

Il quinto errore è quello che abbiamo indicato fin all’inizio: coloro 
che assumono la relazione come la struttura dell’originario non si avve-
dono di confondere il livello dell’originario con il livello in cui si dispone il 
sistema empirico-formale, cioè la realtà ordinaria. 

La relazione, ossia il costrutto mono-diadico, costituisce certamente 
la struttura portante del sistema empirico-formale, ma quest’ultimo non 
può venire assunto come se fosse l’originario. 

L’originario, questo è il nodo sul quale abbiamo a lungo insistito, non 
può non emergere oltre il sistema empirico-formale perché non può non 
costituirne il fondamento. 

Se non emergesse oltre il sistema, verrebbe ridotto ad un suo elemento, 
così che il sistema finirebbe per valere come il presupposto dell’originario 
e, in questo caso, la contraddizione sarebbe palese.

4. La relazione e la realtà

Quanto detto può venire riassunto in questi termini: la relazio-
ne, intesa come costrutto, è la struttura logica che produce quella 



quarta riflessione | Realtà e relazione	 177

ipostatizzazione dei termini e del loro nesso che consente la posizione arti-
colata e organizzata della cosiddetta realtà.

Si tratta di un’affermazione impegnativa, che necessita di un’adegua-
ta giustificazione. 

Per cercare di fornirla, ci proponiamo di leggere la realtà in virtù del 
punto di vista dell’innegabile, che trova espressione nell’atto di coscienza. 

L’atto di coscienza, infatti, esprime l’emergere della coscienza trascen-
dentale, cioè di quella coscienza che, trascendendo il limite, incluso il 
limite che la connota come coscienza empirica, trascende la propria fini-
tezza e, idealmente, ogni finitezza.

In effetti, anche l’atto – lo abbiamo visto – mantiene una propria 
determinatezza, così che la finitezza non viene effettivamente superata 
dall’atto, ma solo dal toglimento dell’atto medesimo.

Non di meno, il trascendimento del trascendimento costituisce il pun-
to finale del processo che inizia con il coglimento del limite della realtà 
ordinaria.

Se ci si pone dal punto di vista dell’innegabile, cioè dell’assoluto, il 
finito è da sempre tolto e, quindi, anche l’atto del suo togliersi viene visto 
come poggiante sulla presupposizione del finito stesso.

Tuttavia, poiché la presupposizione del finito è inevitabile, si impone la 
necessità (innegabile) di cogliere bensì l’inevitabile alla luce dell’innega-
bile, ma non si può evitare di (risulta inevitabile) dare una forma a tale 
innegabile coglimento, che equivale a disporre l’innegabile nella forma 
dell’inevitabile. 

Si tratta, insomma, di cogliere la realtà non dalla prospettiva di ciò 
che ordinariamente viene considerato reale, cioè dalla prospettiva del fi-
nito (relativo), ma dalla prospettiva di ciò che emerge oltre il finito stesso, 
tenendo conto tuttavia del fatto che tale coglimento muove dal postulato 
che il finito in qualche modo sia e che la coscienza, che fa del coglimento 
un proprio contenuto, onde poterlo riferire, sia la coscienza empirica, la 
quale si colloca proprio nell’universo dell’inevitabile.

L’essere del finito, questo è il punto, è inevitabile, così che cogliere 
il finito dal punto di vista dell’innegabile significa intendere che questo 
coglimento implica una dialettica estremamente significativa. 



178	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Implica, cioè, il sapere che l’emergere oltre il limite avviene in virtù 
dell’innegabile, ma anche che, in quanto l’emergere permane vincolato 
al limite stesso, ricade nella dimensione inevitabile, la quale, in quanto 
colta nel suo limite, è colta – da capo – in virtù dell’innegabile. 

Non si può evitare, dunque, una traduzione inevitabile dell’innegabile, 
traduzione che viene riferita mediante il discorso.

Questo significa individuare un progressivo superamento del finito, che 
è l’inevitabile, nonostante l’innegabile coscienza del suo non essere mai sta-
to veramente.

Significa, inoltre, che l’atto di coscienza, che esprime l’emergere della 
coscienza trascendentale, consente di cogliere ciò che, poiché colto, viene 
superato, fermo restando che idealmente, cioè dal punto di vista dell’as-
soluto, anche il coglimento domanda di venire, esso stesso, superato.

Quando parliamo di coscienza, dunque, se ci riferiamo alla coscienza 
che assume come proprio contenuto anche il coglimento nonché l’emer-
genza che lo consente, allora intendiamo la coscienza empirica che confi-
gura l’inevitabile e che costituisce la condizione di possibilità del discorso 
che quel contenuto espone.

Di contro, quando intendiamo la condizione di intelligibilità del finito, 
non intendiamo quella coscienza che si configura come uno stato o come 
un insieme di stati oppure, ancora, come un’attività, che sono le forme del-
la coscienza empirica, ma intendiamo la coscienza che si essenzializza in 
quell’atto che le consente di cogliere il limite di ogni determinazione emer-
gendo oltre di esso, così che anche l’atto, in quanto determinato, domanda 
di venire superato.

L’atto domanda di venire superato, ma senza che questo superamento 
annulli (cancelli) il superamento garantito dall’atto. 

L’innegabile, infatti, non cancella l’inevitabile, ma lo spinge a trascen-
dersi nell’innegabile stesso. La fenomenologia è inevitabile ancorché sia 
ispirata dall’innegabile e sia da sempre conclusa (tolta) nell’assoluto, ossia 
nell’innegabile medesimo. 

Tolta, insomma, ma non cancellata, così che si richiede che venga de-
scritto il toglimento di ciascuna figura determinata, a muovere da quelle 
figure in cui paradigmaticamente prende forma l’esperienza. 



quarta riflessione | Realtà e relazione	 179

Solo così l’innegabile sarà effettiva ragione del trascendersi dell’inevi-
tabile, in ciascuna delle forme del suo configurarsi come inevitabile. 

E, inoltre, soltanto in questo modo si eviterà la risoluzione dell’ine-
vitabile nell’innegabile in quel piano in cui si palesa l’inevitabile, sì che 
non si può evitare di fare i conti con esso, cioè di partire dal suo immediato 
presentarsi che si converte, infine, nel suo innegabile togliersi. 

Per precisare la collocazione del presente discorso all’interno dell’in-
tera trattazione, si potrebbe qui ricordare quanto abbiamo già det-
to a proposito della verità assoluta e delle verità relative (determinate, 
sistemiche). 

L’atto esprime la facoltà di cogliere le verità relative alla luce della ve-
rità assoluta, oppure, usando altre parole e facendo ricorso alla suggestio-
ne di un’immagine, l’atto vale come traduzione della luce dell’assoluto, 
in virtù della quale è possibile vedere il relativo, ossia cogliere il limite che 
lo determina e, pertanto, andare oltre di esso. 

L’atto di coscienza, per concludere, indica la presenza dell’assoluto 
nel relativo, una presenza non fattuale, ma trascendentale: la presenza del-
la verità assente.

Parliamo di presenza della verità nell’universo della finitudine perché 
è in virtù della verità, e della verità soltanto, che è possibile rilevare che 
nessuna determinazione, empirica o concettuale, può valere come verità 
assoluta. 

Si tratta, quindi, di una verità che è fattualmente assente dall’universo 
in cui si dispiega il suo potere condizionante, stante che non può venire 
inglobata in esso e, dunque, vale come emergente oltre l’universo stesso. 
In questo senso, parliamo di “presenza dell’assenza della verità”. 

La presenza dell’assenza della verità è riconosciuta in virtù della verità 
medesima e si esprime precisamente in quel sapere che consente a Socrate 
di affermare di non sapere o in quell’intenzione di verità che si volge alla 
verità proprio perché la verità l’ha evocata e l’ha orientata, spingendola a 
cercare di togliersi in essa per compiersi veramente.

Orbene, alla luce dell’atto di coscienza, la cosiddetta “realtà” non si 
presenta secondo una forma unica, come è per il senso comune e come 
sostenuto dal monismo ontologico, che sostanzialmente riconosce un 



180	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

sistema unico, quello dell’esperienza ordinaria, ma possono invece venire 
individuati diversi piani del suo strutturarsi. 

Ciò comporta che risulta più opportuno parlare di pluralismo onto-
logico, stante la consapevolezza che ogni presenza è tale perché vincolata 
al sistema che la rileva e al campo in cui il sistema la colloca nel rilevarla. 

Si configurano così due fondamentali concetti di realtà, che non deb-
bono venire confusi. La realtà oggettiva e la realtà percepita, che può ve-
nire definita anche “oggettuale”. 

L’errore commesso dal “realismo ingenuo” consiste proprio nel con-
fondere questi due tipi di realtà e assumere la realtà percepita (oggettua-
le) come se coincidesse sic et simpliciter con la realtà oggettiva. 

Non si dovrà mai dimenticare, pertanto, che quando si parla di “realtà 
oggettiva” non si intende l’esperienza che si presenta alla coscienza del 
soggetto percipiente. 

La realtà empirica, insomma, viene assunta come se fosse la realtà og-
gettiva, dando per scontato che essa costituisca la realtà in sé (κατά φύσιν, 
in se) e non cogliendo che, invece, essa si pone in forza della relazione al 
soggetto e, quindi, vale come una realtà per noi (πρός ἡμᾶς, quoad nos).

Quando si parla correttamente di “realtà oggettiva”, dunque, allora 
la si deve intendere come una “realtà assoluta”, stante il fatto che essa si 
pone a prescindere da ogni relazione, inclusa la relazione al soggetto, sì 
che non potrà mai venire colta proprio in quanto tale. 

Se, infatti, venisse colta, eo ipso cesserebbe di valere come oggettiva, 
cioè come assoluta, e diventerebbe la realtà “relativa” al soggetto, tradu-
cendosi così nell’universo empirico.

Una delle forme più significative di riduzionismo teoretico trova 
espressione precisamente in questa traduzione, che riduce la vera realtà 
o la realtà dell’assoluto (fondamento) al sistema dei fatti (dati) o sistema 
dell’esperienza. 

A questa riduzione se ne aggiunge un’altra, altrettanto importante: la 
riduzione della relazione come atto alla relazione come costrutto.

Quando la relazione è ridotta a costrutto, può venire assunta come la 
struttura della realtà empirica e tale struttura consente un’articolazione 
che si dispone non solo orizzontalmente, ma anche verticalmente, nel 
senso che viene così a configurarsi una molteplicità di sistemi che si dispo-
ne su una molteplicità di livelli. 



quarta riflessione | Realtà e relazione	 181

Di questa stratificazione dell’esperienza, della quale abbiamo inco-
minciato a parlare nei paragrafi precedenti, intendiamo ora occuparci 
con maggiore attenzione2, facendo una premessa.

Al riduzionismo teoretico3, che abbiamo poco sopra rapidamente de-
scritto, fa poi seguito il riduzionismo teorico, il quale si incarica di ana-
lizzare progressivamente l’esperienza, onde mostrare come i molteplici 
livelli in cui essa si stratifica possono venire ridotti a livelli sempre più ele-
mentari, fino ad un presunto ultimo livello, che coinciderebbe con quel-
lo descritto dalla fisica delle particelle, le quali, per lo meno idealmente, 
dovrebbero essere semplici, cioè non strutturate in forza della relazione.

Se la relazione è la figura logica responsabile della strutturazione, ossia 
dell’articolazione e della stratificazione dell’esperienza, l’atto di coscienza 
è l’unica forma che non si riduce al suo aspetto formale, perché è attraver-
sata dalla spinta alla verità indotta dalla verità medesima, cioè da quel-
la intentio veritatis che consegna anche la forma dell’atto alla verità che 
dell’atto costituisce la destinazione.

L’atto di coscienza, infatti, si lascia ispirare da quella condizione incon-
dizionata che consente di rilevare la strutturazione dell’esperienza, per la 
ragione che di quest’ultima – e della relazione che la costituisce – con-
sente di cogliere il limite e di coglierlo emergendo oltre di esso, dunque 
emergendo oltre la stessa figura logica rappresentata dalla relazione.

Il nostro progetto è pertanto quello di riflettere prima sulla stratifica-
zione dell’esperienza e, successivamente, sul concetto di relazione, per-
ché i concetti di realtà e di relazione rivestono valore prioritario.

5. La stratificazione dell’esperienza e il primo livello

Il primo livello del configurarsi dell’esperienza – che viene riconosciu-
to come “primo” proprio in virtù dell’atto di coscienza che emerge non 
solo oltre di esso, ma anche oltre gli altri – è quello “percettivo-sensibile”. 

2.   Il tema è stato affrontato anche in A. Stella, L’unità che immane all’esperienza. I tre 
livelli che strutturano l’esperienza e l’unità che la fonda, in «Cum-Scientia. Unità nel dialo-
go», IV, 8, 2022, pp. 53-67; DOI: 10.57610/cs.v4i8.173. 
3.   Si rinvia ad A. Stella, Sul riduzionismo. Dal riduzionismo teoretico al riduzionismo teorico, 
già citato.



182	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’esperienza fatta con i sensi costituisce la forma più immediata – for-
malmente immediata – di esperienza e tale forma induce la convinzione 
che ciò che viene esperito immediatamente valga come la realtà stessa: la 
vera realtà. 

Considerare reale ciò che viene percepito con i sensi risulta, infatti, 
naturale, stante che la nostra prima natura è la natura sensibile.

Questo primo livello si caratterizza per il fatto che ciò che percepia-
mo occupa interamente il campo della nostra coscienza empirica. Noi, 
quindi, dimentichiamo un punto fondamentale e cioè che la percezione 
è frutto della relazione che si instaura tra il soggetto e l’oggetto. 

La caratteristica fondamentale dell’esperienza sensibile, dunque, con-
siste in questo: le cose che vengono percepite esibiscono un’autonomia 
e un’autosufficienza che inducono a considerarle non soltanto indipen-
denti dal soggetto, ma altresì indipendenti le une dalle altre.  

In effetti, così non è, perché la condizione che consente ad ogni iden-
tità di porsi in modo determinato è la relazione alla differenza. Tuttavia, 
la struttura relazionale dell’oggetto (percetto) non appare, se ci si ferma 
a ciò che viene attestato dai sensi.  

Si potrebbe dire che l’esperienza del sentire, poiché non coglie la rela-
zione che vincola l’oggetto al soggetto nonché agli altri oggetti, si carat-
terizza per la valorizzazione del momento dell’indipendenza dell’oggetto, 
fino al punto che tale indipendenza viene assolutizzata: l’oggetto sembra 
totalmente indipendente dal soggetto e ciascun oggetto sembra indipen-
dente da ogni altro. 

Quando si percepiscono una penna, un quadro, un uomo e così via, 
tali oggetti esibiscono una propria autonomia e una propria autosuffi-
cienza, così che, se seguiamo la nostra prima natura, siamo indotti a con-
siderarli come identità autenticamente indipendenti.

La forma immediata dell’esperire si presenta, quindi, come “esperien-
za dell’altro” o, che è lo stesso, come percezione di qualcosa che viene 
connotato come “diverso” dal soggetto percipiente. 

Nel percepire, inoltre, il percetto (i percetti) occupa (occupano) l’in-
tero campo della coscienza, la quale gravita sull’oggetto fino al punto che 
ne risulta occultato il fondamento, quel soggetto che invece è il correlato 
essenziale dell’oggetto.



quarta riflessione | Realtà e relazione	 183

Nel sentire, dunque, non soltanto senziente e sentito si pongono 
l’uno come esterno all’altro, l’uno come estraneo all’altro, ma inoltre il 
senziente è interamente proiettato sul sentito, fino all’oblio di sé come 
soggetto. 

È ben vero, insomma, che il sentire (percepire) è di un senziente (per-
cipiente), ma il senziente, se rimane tale, si risolve nel suo sentire, ossia in 
ciò che sente (in ciò che percepisce: nel percetto), dunque nell’oggetto 
del suo sentire, dissolvendo in esso la propria soggettività. 

6. Il secondo livello

Quando emerge la consapevolezza che la relazione vincola l’oggetto 
percepito al soggetto percipiente, il livello percettivo-sensibile è stato 
superato. 

Si perviene, così, al secondo livello del configurarsi dell’esperienza, a 
quello che abbiamo definito il “livello concettuale-formale”. In esso, in-
fatti, si supera l’immediatezza del dato e se ne coglie la struttura che lo 
vincola non solo al soggetto a cui è dato, ma ad ogni altro dato. 

Se l’esperienza percettivo-sensibile si caratterizza per l’indipendenza 
dell’oggetto sia dal soggetto sia da ogni altro oggetto, di contro il co-
noscere per concetti si fonda sulla coscienza della struttura relazionale 
dell’oggetto. La consapevolezza del valore della relazione sta, dunque, 
a fondamento del passaggio dal livello sensibile al livello concettuale 
dell’esperienza. 

Tuttavia, poiché la relazione viene ancora intesa come costrutto – e 
sappiamo che si riduce a costrutto anche se viene intesa come attività (si 
veda il paragrafo 2 della presente Riflessione) –, si tratta di un livello in 
cui il concetto permane formale, perché l’unità, che costituisce il fonda-
mento originario dell’esperienza nonché il suo senso ultimo, viene ridotta 
ad unificazione, cioè ad una relazione ordinaria, appunto ad un costrutto 
mono-diadico. 

Il conoscere, che caratterizza essenzialmente questo livello, si specifi-
ca come un cogliere nessi nonché come un esplicitare i nessi colti mediante 
discorsi o altre forme (incluse le “formule”) espressive. 



184	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

In questo senso, è lecito affermare che ratio e relatio tendono a coin-
cidere. A rigore, ratio è da reor, là dove relatio è da refero. Tuttavia, reri 
indica il “pensare connettendo”, così che l’idea di relatio è presente inne-
gabilmente in esso. 

Ne consegue che la ragione viene a configurarsi come il processo in for-
za del quale si colgono i rapporti che sussistono tra le cose e nelle cose stesse 
(nel senso che le cose risultano esse stesse dei sistemi che si costituiscono 
di elementi vincolati da nessi). 

La ragione non introduce, dunque, nessi nell’esperienza, ma l’espe-
rienza è in sé, strutturalmente, razionale proprio perché posta in essere 
dalla relazione, così che è sensato affermare che il conoscere scientifico 
coglie la struttura razionale dell’esperienza proprio perché ne coglie la 
struttura relazionale. 

Ed è precisamente questa struttura relazionale che viene descritta an-
che dal processo della spiegazione scientifica. 

Gioverà ricordare che il concetto di “spiegazione scientifica” non è 
riducibile ad un’unica formula. Tra le definizioni più significative che 
sono state date di tale concetto, merita una menzione quella di Carl 
Hempel4, il quale si colloca in un contesto neopositivista ed afferma che 
una spiegazione scientifica deve esibire rilevanza esplicativa e deve essere 
controllabile. 

Karl Popper5 propone una spiegazione scientifica che si configuri 
come una teoria falsificabile e Willard Quine6, che attribuisce partico-
lare rilevanza alla componente linguistica della conoscenza, sostiene la 
necessità di specificare i termini in cui la spiegazione si articola. 

Bastiaan van Fraassen7 intende la spiegazione come una particolare 
forma di relazione e cioè una relazione che si instaura tra una teoria e un 

4.   C.G. Hempel, Philosophy of Natural Science, Prentice-Hall, Englewood Cliffs, N.J. 
1966; trad. it. di A. Berra, Filosofia delle scienze naturali, il Mulino, Bologna 1968.
5.   K.R. Popper, Conjectures and Refutations. The growth of scientific knowledge, Routledge 
and Kegan Paul, London 1962 e Basic Books, New York 1962; trad. it. di G. Pancaldi, 
Congetture e confutazioni. Lo sviluppo della conoscenza scientifica, il Mulino, Bologna 1972.
6.   W.V.O. Quine, From a Logical Point of View, Harvard University Press, Cambridge 
(Mass.) 1953; trad. it. di E. Mistretta, Il problema del significato, Ubaldini, Roma 1966.
7.   B.C. van Fraassen, The Scientific Image, Oxford University Press, Oxford 1980; trad. it. 
di R. Festa, L’immagine scientifica, Clueb, Bologna 1985.



quarta riflessione | Realtà e relazione	 185

fatto e Wesley Salmon8 ritiene che non sia sufficiente derivare un fatto 
da una legge, giacché si richiede una connessione causale tra explanans ed 
explanandum. 

Siamo così al punto già evidenziato: il concetto di legge – e il caratte-
re nomotetico della scienza – è intrinsecamente vincolato al concetto di 
causa (o di fattore o di variabile indipendente) e, dunque, alla relazione 
causale, comunque questa relazione venga intesa. 

La causalità, infatti, può venire pensata in un duplice senso: o come 
una connessione razionale o come una connessione empirica. 

Se la causalità viene intesa come connessione razionale, cioè come un 
a priori dell’intelletto, allora la causa viene pensata, in qualche modo, 
come la ragione del suo effetto, così che il secondo può venire dedotto 
dalla prima. 

Se, di contro, la causalità viene pensata come connessione empirica, ed 
è così che la si intende nell’epistemologia contemporanea, allora l’effetto, 
ancorché non sia deducibile dalla causa, è non di meno prevedibile a par-
tire da essa per la costanza e uniformità che caratterizza la loro relazione. 

Un punto importante è che non solo nel caso della connessione razio-
nale, ma anche nel caso della connessione empirica, la relazione tra causa 
ed effetto è stata a volte intesa come una connessione necessaria. 

Ovviamente, la necessità che attiene alla relazione deduttiva è una ne-
cessità a priori; la necessità che attiene alla relazione empirica è bensì a 
posteriori, ma non per questo la previsione dell’effetto a muovere dalla 
causa risulta meno certa, nel contesto di una legge determinata. 

Auguste Comte9, ad esempio, parla di relazione invariabile di succes-
sione tra i fatti, la quale, quando viene riconosciuta, viene formulata in 
una legge, che rende possibile prevedere un secondo fenomeno a muove-
re da un primo, allorché è stato stabilito il loro collegamento. 

Lo stesso Ernst Mach10, pur sostituendo il concetto di causa con 
quello di funzione, volto ad indicare la dipendenza tra i fenomeni e la 

8.   W.C. Salmon, Four Decades of Scientific Explanation, University of Minnesota, 
Minneapolis 1989-1990; trad. it. di M.C. Di Maio, Quarant’anni di spiegazione scientifica. 
Scienza e filosofia 1948-1987, Franco Muzzio, Padova 1992.
9.   A. Comte, Cours de philosophie positive, Rouen first, then Bachelier (6 vols.), Paris 
1830-1842; trad. it. di F. Ferrarotti, Corso di filosofia positiva, Utet, Torino 1967.
10.   E. Mach, Erkenntnis und Irrtum. Skizzen zur Psychologie der Forschung, J.A. Barth, 



186	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

possibilità di calcolarla come una legge di corrispondenza tra variabili, 
mantiene il carattere necessitante del nesso, nel senso che il vincolo tra 
eventi rimane un punto fermo ed è proprio a partire da esso che si pone 
la prevedibilità dei fatti naturali. 

In effetti, la formulazione matematica della teoria cinetica dei gas, 
fornita da James Maxwell e da Ludwig Boltzmann, proponendo un’in-
terpretazione statistica del secondo principio della termodinamica, ha 
comportato il superamento dell’interpretazione rigidamente determini-
stica del nesso tra eventi, il quale è stato inteso, invece, in un senso sempre 
più probabilistico. 

Più precisamente, si potrebbe affermare che, con il principio di inde-
terminazione di Werner Heisenberg11 e l’imporsi della fisica dei quanti, 
almeno il microcosmo è stato pensato come regolato da relazioni che 
non sono pensabili in senso forte, nel senso cioè di valere come relazioni 
necessarie, ma solo in senso debole, cioè in senso probabilistico. 

Ed è stato proprio un autorevole esponente della scuola neopositivi-
sta, Hans Reichenbach12, che ha affermato il valore del concetto di proba-
bilità e il ruolo fondamentale che esso riveste in tutte le asserzioni con-
cernenti la realtà empirica. 

Il concetto di “relazione causale”, anche questo deve venire messo 
bene in evidenza, può venire inteso sia in senso ontologico, come se il sog-
getto facesse esperienza diretta di tale nesso cogliendolo nella realtà stes-
sa – e dando per scontato che la realtà oggettiva possa venire colta –, sia 
in senso epistemico, come se cioè esso avesse attinenza solo con il modo 
soggettivo di configurare il processo della conoscenza. 

Se lo si intende in questo secondo senso, allora si fa valere quella che 
viene definita la causalità humeana e cioè si abbandona il concetto in-
tuitivo di causalità per approdare ad un nesso meno “impegnativo” tra 

Leipzig 1905; trad. it. di P. Parrini, Conoscenza ed errore. Abbozzi per una psicologia della 
ricerca, Einaudi, Torino 1982.
11.   W.K. Heisenberg, Die physikalischen Prinzipien der Quantentheorie (Vorlesungen in 
Chicago, 1929), Hirzel, Stuttgart 1958; trad. it. di M. Ageno, I principi fisici della teoria dei 
quanti, Boringhieri, Torino 1963. 
12.   H. Reichenbach, Kausalität und Wahrscheinlichkeit, in «Erkenntnis», 1 (2-4), 1930, 
pp. 158-188; trad. it. Causalità e probabilità, in A. Pasquinelli (a cura di), Il neoempirismo, 
Utet, Torino 1969.



quarta riflessione | Realtà e relazione	 187

due eventi: non si tratta di affermare che il primo produce il (è causa del) 
secondo, ma solo che il secondo segue il primo con una certa costanza. 

Questa costanza, in genere, viene espressa mediante una legge, dalla 
quale poi si deducono asserti osservativi, e per questa ragione si parla 
oggi di spiegazione nomologico-deduttiva. 

Poiché, però, la scienza non si accontenta di un nesso così “soggettivo” 
tra due eventi, basato su un rapporto di successione e contiguità, il pensiero 
contemporaneo ha cercato di rinforzare il concetto humeano di causa 
mediante l’uso dei controfattuali, che sono proposizioni condizionali 
(“Se…, allora…”) nelle quali l’antecedente prospetta uno stato di cose di-
verso da quello che di fatto è o è stato. 

Non soltanto si afferma la successione tra due eventi e la loro conti-
guità, ma si aggiunge che, se il primo non fosse (stato), neppure il secon-
do sarebbe (stato). In questo modo, sembra che si possa catturare l’in-
tuizione, che sta alla base della causalità, prescindendo dalla sua diretta 
esperienza. 

Il punto che noi vogliamo sottolineare con forza, e che emerge in 
modo evidente dal discorso svolto sulla spiegazione dei fenomeni, con-
cerne il valore che il concetto di relazione riveste nella configurazione del-
la trama logica del mondo, anche quando questa trama non attiene al 
mondo dei concetti, ma al mondo dei fatti. 

Nel caso in cui si deduce un fatto particolare da una legge generale 
siamo di fronte a un processo deduttivo, che fa discendere un conseguente 
da un antecedente. 

Nel caso, invece, in cui si inferisce una causa da un effetto, sia in senso 
deterministico sia in senso probabilistico, si ha a che fare con un processo 
di tipo induttivo, che muove dall’osservazione e, rilevando una certa re-
golarità nel succedersi dei fenomeni, ipotizza una legge che stia a fonda-
mento del loro svolgersi regolato.

Nell’un caso come nell’altro, si è di fronte ad una relazione che sus-
siste tra lo explicans e lo explicandum, ossia tra ciò che spiega e ciò che 
domanda di venire spiegato. 

Tale nesso è precisamente un’inferenza: un’inferenza di tipo de-
duttivo, se dalla legge si inferisce l’asserto osservativo, che verrà poi 
messo a confronto con l’esperienza; un’inferenza di tipo induttivo, se 



188	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

dall’osservazione empirica si inferisce la legge che regolerebbe lo svolger-
si degli eventi. 

In effetti, si potrebbe parlare di una fase induttiva e di una fase dedut-
tiva del processo della spiegazione. 

La fase induttiva, che costituisce il momento fondamentale di quello 
che Reichenbach (ma anche Popper) definisce il contesto della scoperta 
scientifica, muove da fatti, per loro natura particolari, e perviene a ipo-
tesi di leggi generali; la fase deduttiva, che costituisce il momento fon-
damentale del contesto della giustificazione, muove dalla legge e perviene 
deduttivamente ad asserti osservativi, che verranno confrontati con l’e-
sperienza per corroborare o falsificare l’ipotesi di legge. 

La struttura del processo esplicativo, pertanto, è la relazione tra expli-
cans ed explicandum, la quale può venire percorsa nei due sensi di marcia 
indicati. 

Ciò che deve venire spiegato, infatti, è il fenomeno, che costituisce il 
punto di partenza della ricerca per la ragione che è ciò che inizialmente 
compare nel campo percettivo. 

Proprio per questa ragione, “spiegare” indica, anche etimologicamen-
te, il “togliere le pieghe”, ossia il far uscire dalle pieghe del fenomeno ciò 
che consente di spiegarlo, così che spiegare significa “rendere piano”, cioè 
“rendere evidente”. Precisamente per questo l’explicandum viene assimi-
lato all’explanandum e l’explicans all’explanans. 

Se ne ricava che il processo della spiegazione coincide con il rendere 
esplicito il nesso che vincola l’explicandum all’explicans, nesso che non è 
immediatamente evidente (ad essere evidente è solo il fenomeno osserva-
to) e, pertanto, permane inizialmente implicito. Non per niente, impli-
cito significa sia “nascosto”, “non esplicito”, sia “relativo all’implicazione”, 
“implicato”. 

Che cosa attesta questa riflessione condotta sul concetto di “spiega-
zione”? Che la spiegazione si fonda su un’implicazione, la quale vincola 
ciò che deve venire spiegato a ciò che lo spiega, e che tale implicazione 
sussiste anche se inizialmente permane tacita o implicita. 

Il processo della spiegazione si compie precisamente nel renderla evi-
dente, cioè consiste nel rendere esplicito l’implicito. 



quarta riflessione | Realtà e relazione	 189

La struttura logica del processo esplicativo, insomma, è una relazio-
ne di implicazione, la quale può venire percorsa o in senso deduttivo, 
dall’explicans all’explicandum o, viceversa, in senso induttivo. 

Da ciò consegue che la struttura relazionale dell’esperienza ne rappre-
senta la stessa struttura razionale. 

Spiegare un fenomeno, pertanto, significa cogliere il nesso che lo vin-
cola ad altri fenomeni e tale relazione, essendo un’implicazione, può ve-
nire espressa mediante una proposizione condizionale: “Se A, allora B”. 

La prima forma in cui l’implicazione è stata configurata è la relazione 
di causalità; successivamente si è parlato di funzione, per indicare la cor-
rispondenza che sussiste tra le variazioni del valore di alcune variabili, 
dette variabili indipendenti o argomenti della funzione (assimilabili alle 
cause), e la variazione del valore della variabile dipendente, detta valore 
della funzione (assimilabile all’effetto). 

Ciò consente di comprendere la ragione per la quale la legge può veni-
re formulata mediante equazioni che prevedono simboli: la legge esprime 
la costanza di rapporti e il rapporto trova nel linguaggio della matematica 
la sua espressione più naturale e compiuta, secondo quanto intuito dallo 
stesso Galilei. 

Se è con Mach che il concetto di causa viene sostituito dal concetto di 
funzione, è con Ernst Cassirer13 che la funzione simbolica viene ad avere 
un valore fondamentale nel processo conoscitivo: essa costituisce l’atti-
vità stessa del conoscere, giacché la relazione è il modo d’essere delle cose 
intese come simboli o rappresentazioni. 

Il punto è di estrema rilevanza, perché concerne la realtà delle relazio-
ni. La domanda è: le relazioni hanno la stessa realtà degli oggetti dell’e-
sperienza sensibile oppure si collocano ad un diverso livello? 

Come si vede, il discorso che era stato fatto per la relazione causale 
può venire fatto per la relazione in quanto tale: le relazioni hanno valore 
ontologico – e ordinariamente l’ontologia viene intesa nel senso che è 
proprio del realismo ingenuo – o valore epistemico? 

13.   E. Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen über die Grundfragen 
der Erkenntniskritik, B. Cassirer Verlag, Berlin 1910; trad. it. di E. Arnaud, Sostanza e fun-
zione. Ricerche sui problemi fondamentali della critica della conoscenza, La Nuova Italia, 
Firenze 1999.



190	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il discorso da noi svolto sul concetto di relazione va oltre il tema del 
loro statuto ontologico, perché a nostro giudizio il modo ordinario di 
intendere l’ontologia si fonda sul concetto di realtà che è proprio del sen-
so comune. 

Basterà qui ricordare che per Bertrand Russell14, almeno all’inizio 
della sua ricerca, la trama delle connessioni logiche costituisce il rispec-
chiamento fedele o la copia della struttura formale della realtà, così che 
non esisterebbero solo cose e qualità, ma anche relazioni.

Sullo stesso problema riflette Ludwig Wittgenstein15, il quale nega 
che la logica aggiunga qualcosa alla struttura della realtà, così che egli 
la considera solo analitica e la conoscenza si rivela soprattutto empirica. 

Strumento essenziale diventa il linguaggio, che vale come l’espressio-
ne stessa della realtà, in modo tale che le relazioni linguistiche vengono 
fatte coincidere con le relazioni che sussistono tra gli elementi della real-
tà e l’analisi del linguaggio viene progressivamente fatta coincidere con 
l’analisi della realtà stessa. 

Particolarmente significativa risulta la posizione di Rudolf Carnap, 
il quale ne La costruzione logica del mondo16 mette in evidenza in forma 
paradigmatica il ruolo costitutivo che ha la relazione nella configurazio-
ne di quel sistema dei concetti della conoscenza (Konstitutionssystem), 
che deve valere come una ricostruzione razionale dell’intera impalcatura 
della realtà. 

Il “dato vissuto” e non ancora elaborato si regge su una struttura fatta 
di relazioni fondamentali (Grundrelationen), le quali fungono da postu-
lazioni d’ordinamento del sistema. 

L’impostazione di Carnap può venire considerata classica, per la ra-
gione che le relazioni fondamentali assumono il carattere di categorie 
generali del processo conoscitivo, senza tuttavia che ad esse venga attri-
buito quel valore ontologico che caratterizza l’impostazione russelliana. 

14.   B.A.W. Russell, Logic and Knowledge. Essays 1901-1950, The Macmillan Company, 
New York 1956; trad. it. di L. Pavolini, Logica e conoscenza, Longanesi, Milano 1961.
15.   L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, Paul Kegan, Trench, Trubner and Co., 
London 1922; ed. it. a cura di A.G. Conte, Tractatus logico-philosophicus e Quaderni 1914 
-1916, Einaudi, Torino 1968.
16.   P.R. Carnap, Der Logische Aufbau der Welt, Weltkreis, Berlin 1928; ed. it. a cura di E. 
Severino, La costruzione logica del mondo, Fabbri, Milano 1966.



quarta riflessione | Realtà e relazione	 191

Per Carnap la relazione costituisce la struttura logica del linguaggio, 
svincolata da ogni riferimento ontologico e considerata non di meno 
nella sua strumentalità costruttiva. 

Da un lato, quindi, Carnap tende a risolvere l’oggetto nel cam-
po che lo determina, in modo tale che la “descrizione qualitativa 
(Eigenschaftsbeschreibung)” viene sostituita dalla “descrizione relazio-
nale (Beziehungsbeschreibung)”; dall’altro, egli non può eliminare il ri-
ferimento al dato inteso nella sua immediatezza, cioè a quei “dati vissuti 
(Erlebnismäßigen Gegebenen)” che fungerebbero da fondamenti oggetti-
vi del sistema. 

Il punto decisivo, al di là delle differenti impostazioni, è il seguente: 
il concetto di relazione risulta il fondamento della concezione scientifica 
del mondo. 

E tuttavia, di questo concetto noi abbiamo cercato di mettere in 
evidenza il limite di intelligibilità – tematizzeremo direttamente il con-
cetto di relazione nella prossima Riflessione –, affinché potesse emer-
gere con forza la necessità di un ulteriore livello che trascenda quello 
“concettuale-formale”. 

7. Il terzo livello

La struttura razionale del mondo, questo è ciò che intendiamo af-
fermare, mette capo all’esigenza innegabile di una ragione non più solo 
formale. 

Quest’ultima configura connessioni tra eventi (fatti, fenomeni, og-
getti) o tra elementi che costituiscono gli eventi (fatti, fenomeni, og-
getti), ma non coglie l’intrinseca struttura relazionale dell’evento stesso, 
cioè il suo essere riferendosi. 

Solo una ragione trascendentale risulta in grado di cogliere il valore 
costitutivo della relazione, il suo valere quindi come mediazione in atto 
dell’immediatezza del dato. 

E solo una tale ragione può esprimere fino in fondo l’esigenza meta-
fisica di un fondamento autentico, cioè dell’intero inteso come assoluto, 



192	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

quell’intero del quale lo spirito, cioè l’intenzione di verità, incessante-
mente e innegabilmente spinge alla ricerca. 

Orbene, la necessità di un livello che sia ulteriore rispetto a quello nel 
quale opera il concetto, inteso ancora in senso formale e cioè come sintesi, 
deve risultare in tutta la sua evidenza. 

Affinché il salto dal formale al trascendentale venga inteso nel suo va-
lore e nel suo significato, ricordiamo che, se l’aspetto congiuntivo della 
relazione è fondamentale per comprendere il passaggio dall’esperienza 
sensibile a quella concettuale, descritta mirabilmente dalla scienza e dal-
le sue formule, il salto al livello ulteriore è la necessità, rilevata dall’atto 
di coscienza che dell’esperienza coglie il limite, di un fondamento che 
emerga oltre l’esperienza strutturata dalla relazione intesa come costrutto. 

Tale fondamento costituisce la ragione autentica, una ragione che im-
pone alla relazione di andare oltre la descrizione che ne dà la forma e 
che prefigura quell’unità autentica, cioè metafisica, alla luce della quale è 
possibile intendere l’esperienza nel suo terzo livello. 

Che è come dire: la coscienza è la figura che, meglio di ogni altra, indi-
ca l’esigenza ideale di trascendere la dimensione solo orizzontale, ossia il 
fattuale. Tale esigenza è, dunque, quella di oltrepassare l’ordine all’inter-
no del quale, tuttavia, si continua a permanere. 

Ci si colloca, inevitabilmente, nell’ordine dell’esperienza, ossia nell’or-
dine delle determinazioni, dei fatti, delle conoscenze legate ai fatti ed 
espresse in forma determinata (fattuale), dei discorsi che tali conoscenze 
mettono in forma di enunciati, ma si intende, innegabilmente, emergere 
oltre tale ordine, onde pervenire alla sua verità, al suo fondamento, al 
principio, alla condizione incondizionata della serie dei condizionati, 
all’incontraddittorio che emerga sulla contraddizione. 

La coscienza che si orienta alla verità non si acquieta di fronte a ciò 
che si presenta e che, presentandosi, assume l’aspetto della verità. 

Essa interroga le presenze empiriche, vuole saggiarne la consistenza e, 
quando scopre che la singola presenza rinvia ad altra presenza per legitti-
mare sé stessa, riconosce il limite immanente a ciascuna nonché all’ordine 
che tutte le contiene. 

La coscienza, e solo la coscienza, riconosce così la contraddittorietà 
che sussiste tra l’intenzione e la pretesa. L’intenzione di tutto ciò che si 



quarta riflessione | Realtà e relazione	 193

presenta è di essere e di essere veramente; la pretesa è di ridurre ciò a cui 
si tende, il vero essere, a presenza fattuale.

La pretesa coincide, insomma, con l’assunzione del fatto come verità, 
eliminando quella domanda, volta a questionarlo, che invece lo costitui-
sce come fatto e che lo costituisce proprio perché lo oltrepassa, rilevandone 
in tal modo il limite. 

Se l’intenzione è rivolta, dunque, alla ricerca del fondamento, la prete-
sa è di averlo già ottenuto. 

L’intenzione impedisce che ci si plachi, perché riconosce che il vero, 
se è autenticamente assoluto, non può venire determinato; quindi, non 
può venire di fatto raggiunto, ma può solo venire intenzionato, sì che 
permane l’ideale della ricerca, cioè la condizione che la evoca, la orienta 
e la compie bensì, ma appunto solo idealmente. La pretesa, invece, conosce 
un unico compimento: quello fattuale. 

Che è come dire: l’esigenza di verità permane fattualmente insoddi-
sfatta. Ma è proprio questa esigenza mai soddisfatta che tiene perenne-
mente in vita la ricerca, che spinge sempre oltre ciò che si trova, oltre il 
già noto, l’acquisito. 

Non di meno, la coscienza fenomenologica, guidata nel suo itinerario 
dalla coscienza trascendentale che è condizionata dalla verità stessa, pervie-
ne a sapere il limite della relazione ridotta a costrutto e la coglie finalmente 
come atto. 

La relazione che vincola le determinazioni emerge in tal modo 
come l’atto del loro riferirsi e ciò consente il realizzarsi di quella media-
zione della datità empirico-formale che coincide con la sua intrinseca 
trasformazione. 

L’universo delle determinazioni cessa così di esibire una consistenza 
che non gli può appartenere e si rivela l’inevitabile traduzione finita della 
realtà autentica, che è infinita nonché innegabile proprio perché assoluta. 

Con l’emergere della realtà autentica, cioè della realtà oggettiva, si 
configura il terzo livello. Certo, la realtà autentica non emerge in senso 
fattuale, ma come innegabile necessità di un fondamento assoluto, che è il 
vero essere, ossia la vera realtà. 

Volendo ricapitolare, allora, il discorso svolto, si possono indicare i 
due punti essenziali che lo costituiscono. 



194	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il primo punto concerne la relazione. Questa non può venire intesa 
come un nesso estrinseco sussistente tra dati, che li mantenga nella loro 
parvente immediatezza. 

Di contro, essa non può non venire intesa come l’atto del riferirsi di 
ciascuno, in modo tale che il terzo livello è quello nel quale il dato si trasfor-
ma in segno e si risolve nel suo essere riferendosi, che lo spinge a gravitare 
interamente sull’unico significato che è l’assoluto stesso. 

Il secondo punto concerne l’intenzione. L’intenzione costituisce l’a-
nima della coscienza, giacché la proietta verso la verità (l’assoluto) fino a 
perdersi nella verità medesima. 

Ciò significa che l’intenzione non può venire intesa come una rela-
zione. L’intenzione è stata definita “spirito” per sottolineare che essa vale 
come il trascendimento stesso della relazione. 

Precisamente in virtù di questo trascendimento si perviene a quel ter-
zo livello in cui si supera l’esperienza intesa come sistema, ridotta cioè ad 
insieme di determinazioni, e si affaccia il valore dell’unità, che dell’espe-
rienza costituisce l’autentico fondamento.

Non si discute, tuttavia, che la relazione giochi una funzione priorita-
ria per il suo costituire la trama stessa dell’esperienza. 

Si intende affermare, non di meno, che si tratta di una trama formale 
ed è precisamente per questa ragione che, per cogliere l’autentico fon-
damento, non si può non (necessariamente, innegabilmente) andare oltre 
questa stessa trama, ossia trascendere la relazione medesima in virtù di 
quell’intenzione che proietta oltre la dimensione empirico-formale e la 
trama che la sostiene. 

Se, infatti, la relazione mantiene la differenza tra i termini, dunque 
anche la distanza tra la coscienza e la verità, di contro con l’espressione 
“intenzione” si cerca di evidenziare che la tensione verso la verità non va 
intesa nel modo dell’avvicinamento.

Nell’avvicinamento il fine funge da “punto” non ancora raggiunto, 
ma oggettivato; nell’intenzione, invece, il fine è presente senza però ve-
nire reificato, ossia senza venire incluso secondo la modalità che è pro-
pria della relazione ordinaria. 

Il fine vale come ideale immanente, come ciò a cui l’intenzione si vol-
ge e che costituisce l’autentica destinazione: è il fondamento della ten-
sione o, detto in altri termini, il valore di quella funzione che è il tendere. 



quarta riflessione | Realtà e relazione	 195

E qui si deve fare attenzione. Con l’espressione “valore della funzio-
ne”, non intendiamo una variabile dipendente, come avviene nel caso del-
la funzione matematica che perviene a calcolare tale valore. 

Non si dovrà mai dimenticare, infatti, che la funzione filosofica del ten-
dere non è un’operazione di calcolo volta a determinare il valore: per il 
tendere teoretico il valore è il fine inoggettivabile verso cui ci si orienta, 
quell’unità che costituisce il fine della tensione nonché l’autentico suo 
compimento. 

In questo senso, e solo in questo senso, funzione e intenzione sono un 
medesimo, giacché ciò che si intende è di essere uno con la verità onde essere 
inverati da essa.

L’intentio veritatis (unitatis), dunque, struttura i vari momenti del 
processo conoscitivo (della fenomenologia della coscienza) e costituisce 
la ragione del passaggio dall’uno all’altro, passaggio che si esprime anche 
come superamento delle forme ordinarie di esperienza. 

Si cerca, infatti, la ragione che fonda il dato, così che la spinta alla 
verità coincide con la spinta all’unità. Non per niente, “concetto” è da 
cum-capere e significa “prendere insieme”, dunque ricercare un’unità nel-
la molteplicità. 

Precisamente nella ricerca di verità e di unità si impone l’atto di co-
scienza, il quale coincide con quello slancio verso l’uno (assoluto) che 
costituisce l’autentica esigenza metafisica, espressa dalla seconda natura 
dell’uomo: la natura spirituale. 

L’uno (assoluto), però, non è raggiungibile e non può assumere la for-
ma di una qualche conoscenza; dunque, non può assumere una forma 
determinata, dal momento che costituisce solo il fine ideale della ricerca, 
il suo compimento trascendentale. 

In questa ricerca di unità, il passaggio fondamentale è indubbiamen-
te quello che porta dalla coscienza astratta dell’astratto, che assume il fatto 
(oggetto, fenomeno) come l’autentica concretezza, alla coscienza concreta 
dell’astratto, la quale riconosce che, poiché il concreto coincide con l’origina-
rio – e in questo consiste la concretezza del sapere –, allora esso non può ve-
nire ridotto all’esperienza ordinaria e non può non emergere al di là di essa.

Concreto, etimologicamente, è da cum-cresco e, quindi, indica “ciò 
che è cresciuto insieme”. Ad essere concreto, se ci si ferma al secondo 



196	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

livello, risulta il plesso che vincola i dati tra di loro e tutti al soggetto cui 
sono dati. 

A rigore, però, l’autentica concretezza è solo dell’uno che è assoluto e, per 
questo, è originario. E il terzo livello è precisamente quello in cui solo l’uno si 
impone. 

Si dovrà sempre ricordare, pertanto, che la distinzione in tre livelli 
è posta a muovere dall’universo empirico-formale, che sappiamo essere 
inevitabile, ma non innegabile. Tant’è che per essa si assimila il fonda-
mento ai fondati, disponendo su di un livello anche il fondamento, che 
invece non si dispone affatto.

Innegabile, a rigore, è solo l’assoluto (l’uno, l’essere, la verità) e il terzo 
livello coincide con la consapevolezza, ispirata dalla verità, che coglie la 
necessità dell’uno oltre i molti che caratterizzano l’esperienza. 

Come si può notare, si usano molteplici parole per indicare l’assoluto 
e ciò proprio per la ragione che “viene detto” il fondamento del dire, che 
invece è indicibile perché costituisce la condizione inoggettivabile di ogni 
oggettivazione e, dunque, di ogni dire. 

Con questo approdo, che è decisivo: se ci si pone idealmente dal pun-
to di vista dell’assoluto uno, anche la molteplicità dei livelli non può non 
venire meno proprio perché è l’universo empirico-formale (l’esperienza 
nelle sue stratificazioni) che viene trasceso. 

Annotazione
La considerazione concettuale-trascendentale coincide, pertanto, con la con-
sapevolezza filosofica, espressa già da Anassimandro e Parmenide, che la vera 
realtà va intesa come oltrepassante l’esperienza ordinaria e cioè come quell’as-
soluto essere nel quale la molteplicità delle determinazioni si toglie e, toglien-
dosi, realizza pienamente sé stessa. Il molteplice, insomma, si invera nell’unità 
dell’assoluto.
Una tale concezione può risultare incomprensibile a chi, muovendo dal parri-
cidio che si ritiene sia stato compiuto da Platone17, e che noi affermiamo essere 
stato solo tentato, tende ad assolutizzare l’esperienza e a considerarla l’unica 
vera realtà, la realtà oggettiva.

17.   Si veda il paragrafo 2 della Terza Riflessione e l’annotazione seconda al paragrafo 6 
sempre della Terza Riflessione.



quarta riflessione | Realtà e relazione	 197

In virtù del pensiero espresso dai due giganti che abbiamo citato, invece, la vera 
realtà si rivela quella dell’assoluto essere e lo stesso Kant, indubbiamente un 
altro gigante, nel parlare dell’esperienza dimostra che si tratta di una realtà solo 
fenomenica. Non una realtà oggettiva, dunque, ma una realtà intrinsecamente 
vincolata al soggetto che la coglie18.
Questa concezione, che la filosofia contemporanea tende a rifiutare con sem-
pre maggiore forza, trova proprio nella scienza empirica più raffinata di cui 
oggi disponiamo, e cioè nella fisica dei quanti, una conferma estremamente 
significativa.
La fisica dei quanti studia la realtà nella sua dimensione ultramicroscopica e, 
a muovere dal fotone, coglie la realtà più elementare in una duplice forma: sia 
come corpuscolo sia come onda. 
Ciò significa che non si arriva alla realtà oggettiva, alla realtà in sé, totalmente 
indipendente dal soggetto, giacché quando si cerca di afferrare tale realtà si sco-
pre che essa assume la forma che il sistema di rilevamento, che viene usato dal 
soggetto, le assegna. 
Se si usa un sistema di rilevamento, la realtà elementare si presenta come corpu-
scolo; se si usa un altro sistema di rilevamento, si presenta come onda.
Poiché onda e corpuscolo sono l’una l’esclusione dell’altro, e infatti si dovrebbe 
dire aut onda aut corpuscolo, la fisica dei quanti afferma che la realtà elemen-
tare si presenta come una sovrapposizione di stati, cioè come la conciliazione di 
due stati che in effetti dovrebbero essere inconciliabili. 
Non per niente, così scrive Anton Zeilinger (premio Nobel per la fisica nel 
2022): “Per descrivere questa situazione dal punto di vista quantistico si dice che 
il fotone è in uno stato che rappresenta una sovrapposizione di due possibilità”19 
e, aggiungeremmo noi, di due possibilità che, a rigore, si escludono l’un l’altra.
Ebbene, a noi sembra che il punto di arrivo della fisica quantistica, e cioè la 
sovrapposizione di stati, non faccia che ribadire quanto il discorso teoretico 
da noi svolto intende affermare, ossia la coesistenza di identità et differenza, 
nel senso che ogni identità determinata prevede la differenza come intrinseca e 
costitutiva del proprio configurarsi come identità determinata.
Ogni determinazione – questo è il punto di arrivo del discorso sull’esperienza 
– si rivela non come uno stato, ma come un atto, quell’atto che la spinge verso 

18.   Cfr. I. Kant, Kritik der reinen Vernunft (1781-1787), in Gesammelte Schriften, hrsg. 
V. der Königlich Preuβische Akademie der Wissenschaften, Reimer-de Gruyter, Berlin 
1910-1917; trad it. di G. Gentile e G. Lombardo-Radice, Critica della ragion pura, Laterza, 
Roma-Bari 19777. 
19.   A. Zeilinger, Einsteins Schleier. Die neue Welt der Quantenphysik, Verlag C.H. Beck 
oHG, München 2003; trad. it. di L. Lilli, Il velo di Einstein. Il nuovo mondo della fisica 
quantistica, Einaudi, Torino 2005 e 2006, p. 90.



198	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

il proprio fondamento, stante che così come essa si presenta risulta infondata, 
insufficiente a sé stessa.
L’atto che spinge ogni dato al di là di sé stesso, va aggiunto, è il medesimo atto 
che spinge ad oltrepassare il livello ordinario dell’esperienza, fatto appunto di 
determinazioni, e che, in quanto atto, configura la forma estrema in cui il fini-
to (l’inevitabile) si esprime: la forma che intende innegabilmente superare ogni 
forma perché tale superamento è evocato dalla verità stessa. 
Da questo oltrepassamento emerge l’essenza autentica dell’esperienza, cioè la 
realtà viene finalmente intesa nella sua verità: la vera realtà è quell’unità che 
emerge oltre la molteplicità e nella quale la molteplicità delle determinazioni si 
toglie inverandosi.
Che è come dire: la coscienza trascendentale, che caratterizza l’atto di coscienza 
o la coscienza come atto, coglie nella relazione, intesa come costrutto, la struttu-
ra dell’esperienza e dell’ordine formale o discorsivo. 
L’atto di coscienza, non di meno, coglie anche la contraddittorietà della rela-
zione intesa come costrutto e, quindi, della stessa struttura dell’esperienza, così 
che in virtù di tale atto emerge l’essenza autentica dell’esperienza e dell’ordine 
formale: l’unità. 
Quell’unità che non è altra dall’atto di coscienza, ma è tutt’uno con esso per-
ché dell’atto l’unità costituisce il fine e l’ideale compimento, in modo tale che 
nell’unità soggetto e oggetto (coscienza ed esperienza, essere e pensare) cessano 
di distinguersi e di contrapporsi, come avviene a livello dell’inevitabile, e si rive-
lano quell’unico e medesimo uno, che è poi l’assoluto stesso.
L’unità, insomma, è l’assoluto essere indicato da Parmenide. Tale assoluto es-
sere, non opponendosi ad altro da sé, stante che il non-essere non è e non può 
mai essere (né è mai stato), non vale come un’identità determinata, cioè come 
un’identità che sia circoscritta da un limite, ma come l’identità dell’assoluto, 
l’unica ad essere veramente autonoma ed autosufficiente, l’unica ad essere una 
con sé stessa ossia identità autentica e per questo l’unica che possa valere quale 
fondamento.
Nel fondamento dell’unità, l’esperienza non soltanto si pone, ma altresì si to-
glie per inverarsi. 
O, detto con altre parole, in virtù del fondamento, rappresentato dall’unità, 
l’esperienza diventa veramente intelligibile perché non è più una molteplicità, 
ma del molteplice viene messo in luce l’aspetto unitario, che consiste nell’atto 
del trascendersi di ciascun determinato, atto che è unico e identico per ogni de-
terminato e che nell’unità dell’assoluto trova compimento.
Il valore dell’unità è stato sempre tenuto presente in ambito filosofico, anche se 
lo si è voluto coniugare con il momento della molteplicità. A nostro giudizio, 



quarta riflessione | Realtà e relazione	 199

non si tratta di due momenti che possano venire coniugati, perché si collocano 
su due diversi livelli. 
Il livello in cui vige la molteplicità è il livello dell’esperienza ordinaria, che potreb-
be venire definito “inevitabile” perché non si dà un’alternativa empirica ad esso.
Il livello in cui vige l’unità, invece, coincide con l’imporsi del fondamento, il 
quale può venire definito “innegabile” perché, essendo assoluto, è fuori dalla 
portata della negazione, la quale vale come negazione formale solo se si confi-
gura in forma determinata e, dunque, se si esercita su qualcosa di determinato.
Questa conclusione, che è indubbiamente radicale, può risultare più accettabi-
le se dalla considerazione filosofica si ritorna alla considerazione scientifica e, in 
particolare, ancora alla fisica dei quanti. 
In questo ambito, infatti, viene descritto un fenomeno che, a nostro giudi-
zio, conferma mirabilmente quanto abbiamo affermato. Il fenomeno è quello 
dell’Entanglement. 
Ci siamo espressamente occupati di questo fenomeno in un precedente lavoro 
scientifico al quale rimandiamo20. 
Qui è sufficiente ricordare che in virtù di tale fenomeno si mostra come due 
particelle “gemelle” sono così intrinsecamente connesse che un cambiamento 
che si produce in una di esse determina immediatamente un cambiamento nel-
la particella gemella, anche se le particelle sono poste a distanza siderale, così 
che non si può chiamare in causa né la materia né l’informazione per spiegare 
il cambiamento.
Ancora Zeilinger così sintetizza: “In primo luogo, queste due particelle costi-
tuiscono un’entità inseparabile”21. 
Come si evince dal breve passo, lo stesso Zeilinger riconosce che si tratta di 
un’unica e medesima “entità”, quindi di un’unità e non di una dualità.
Come spiegare, allora, il fatto che si continua a parlare di “due particelle”? 
Individuando, appunto, due livelli. 
Il livello dell’apparire (inevitabile), cioè dell’esperienza che si struttura della 
molteplicità: in tale livello le particelle sono due, ancorché intrinsecamente 
connesse. 
Il livello dell’essere (innegabile), cioè dell’unità che è il fondamento dell’espe-
rienza, nel quale, se due entità sono intrinsecamente connesse, allora a rigore non 
sono due, ma un’unica realtà. 

20.   A. Stella, T. Cantalupi, G. Ianulardo, The Concept of Relation and the Explanation of 
the Phenomenon of Entanglement, in «Philosophical Investigations», 45, 4, 2022, pp. 430-
452; DOI: 10.1111/phin.12344.
21.   A. Zeilinger, Il velo di Einstein, trad. it. cit., p. 56.

https://doi.org/10.1111/phin.12344


200	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Solo così il nesso è veramente intrinseco e costitutivo. Talmente intrinseco, che 
decreta il venir meno della dualità, cioè del livello ordinario dell’esperienza, e 
impone il livello dell’unità, così che risolve l’esperienza nel suo fondamento. 
In tale fondamento il molteplice si toglie nell’uno e le due particelle gemelle si 
rivelano a tal punto gemelle da costituire, in effetti, una realtà unica, della quale 
esse costituiscono soltanto due sezioni astratte, ossia la traduzione dell’unità 
nell’unificazione, che è una relazione e che si colloca non sul livello dell’innega-
bile, ma sul livello dell’inevitabile. 



cum scientia | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1

Quinta Riflessione
Il concetto di relazione

1. Considerazioni preliminari

Se decidessimo di attuare un processo di riduzione concettuale, volto a 
risalire da concetti più articolati e complessi a concetti più semplici 

e fondamentali, certamente scopriremmo che il concetto di relazione sta 
alla base di una molteplicità di altri concetti. 

La causalità, intesa sia come fattore “oggettivo” (cioè in senso onto-
logico, e ammesso che si possa parlare di “oggettività” per qualcosa di 
determinato) sia come una modalità di spiegazione (cioè in senso epi-
stemico), si struttura – come abbiamo visto nella precedente Riflessione 
– in forza di una relazione, quella che sussiste tra causa ed effetto. 

Anche il concetto di spiegazione, meccanicistica o funzionalistica, si 
struttura sempre di una relazione, quella tra lo explicans (explanans) e lo 
explicandum (explanandum). 

Perfino il concetto di “atomo” implica il concetto di relazione, giacché 
l’atomo indica qualcosa che è in sé semplice perché non si struttura, ap-
punto, in forza di un rapporto. 

Tuttavia, sappiamo che l’atomo di cui parlano i fisici è stato diviso 
esso stesso, sì che la ricerca dell’elementare risulta di fatto inesauribile: il 
semplice, come la verità, costituisce l’ideale della ricerca. 

Di contro, tutto ciò che prevede un rapporto nella sua costituzione 
intrinseca è scomponibile e può venire scomposto, se si intende ricercare 
l’elementare. 

Lo stesso “concetto del concetto”, espressione volta ad individuare 
l’essenza intelligibile del concetto, inteso ovviamente in senso formale, 
indica l’unità di una molteplicità, cioè il fatto che concettualizzare signi-
fica cogliere l’unità in una molteplicità di fenomeni o dati. 



202	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Se ne ricava, anche per questa via, che il concetto di relazione è formal-
mente prioritario, per il suo conciliare la molteplicità, ancorché espressa 
nella sua forma minima, che è la dualità, con l’unità, rappresentata dal 
nesso che è unico ed è il comune tra i termini. 

Proprio per questa ragione, quando Edgar Morin1 parla di pensiero 
complesso, lo intende nel senso del cum-plexus, cioè di qualcosa che è “tes-
suto insieme” e, pertanto, lo fa poggiare sul concetto di unitas multiplex. 

Più radicalmente, allorché Emanuele Severino2 parla di “struttura ori-
ginaria”, intende lo strutturarsi e l’articolarsi dell’immediatezza, la quale 
non può venire intesa, pertanto, come immediatezza effettiva3. Tanto 
con Morin quanto con Severino, dunque, si continua a parlare di relazio-
ne, cioè dell’unità di una molteplicità, vista come il fondamento del reale.

Abbiamo affermato, parlando del concetto di realtà, che quella realtà 
che si struttura in forza della relazione, almeno a nostro giudizio, è la 
realtà dell’esperienza, ossia la realtà che è intrinsecamente vincolata alla 
percezione del soggetto nonché alle sue categorie concettuali ed empiri-
che che consentono di configurare, appunto, il campo percettivo. 

Ciò che era emerso dal discorso svolto intorno al concetto di realtà 
può così venire riassunto: la realtà oggettiva coincide con l’assoluto, pro-
prio per il suo essere autenticamente autonoma e autosufficiente4. 

In quanto tale, essa costituisce la ragione del negarsi tanto della rela-
zione estrinseca, che la vincolerebbe ad altro da sé, quanto della relazione 
intrinseca, che porrebbe la distinzione, dunque la dualità, nell’assoluto 
stesso. È l’essere stesso dell’assoluto, si potrebbe dire, che impone il non-esse-
re della relazione: e questo è innegabile.

1.   E. Morin, Introduction à la pensée complexe. Ed. Du Seuil, Paris 1990; trad. it. di M. 
Corbani, Introduzione al pensiero complesso, Sperling & Kupfer, Milano 1993.
2.   E. Severino, La struttura originaria, già citato.
3.   Per approfondire il tema dell’immediatezza della struttura originaria, affermata da 
Severino, si veda, in particolare, A. Stella, Il concetto di “relazione” nell’opera di Severino. 
A partire da “La struttura originaria”, già citato, e Id., “Metafisica originaria” in Severino. 
Precisazioni preliminari e approfondimenti tematici, già citato. Un confronto con il pensiero 
di Morin e con quello di Severino viene svolto in questo scritto nella presente Riflessione. 
In particolare, nell’annotazione seconda al quarto paragrafo quello con Morin; nell’an-
notazione terza al quarto paragrafo, nel sesto paragrafo nonché nell’annotazione al sesto 
paragrafo, quello con Severino. 
4.   Abbiamo approfondito il tema della realtà oggettiva in A. Stella, G. Ianulardo, 
Metaphysical Realism and Objectivity: Some Theoretical Reflections, in «Philosophia», 
XLVI, 4, 2018, pp. 1001-1021; DOI: 10.1007/s11406-018-9951-3.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 203

Di contro, dal punto di vista dell’inevitabile la relazione costituisce la 
struttura del sistema empirico-formale, ossia dell’esperienza e del discorso 
che la riferisce: l’esperienza configura, non per niente, la realtà oggettuale. 

Dicevamo, infatti, che l’esperienza è un insieme di fenomeni che sono 
organizzati in forza di un tessuto di relazioni (textus), così che conoscere, 
anche scientificamente, la realtà significa individuare e calcolare i nessi 
che sussistono tra gli eventi (fatti, fenomeni, oggetti, cose), ossia significa 
disfare la tessitura a muovere da un filo conduttore. 

Il discorso che riferisce tale realtà è anch’esso strutturato in forza della 
relazione. In primo luogo, per la ragione che “riferire” l’esperienza impli-
ca la relazione ad essa, cioè il “riferirsi” ad essa. 

In secondo luogo, per la ragione che il discorso è un insieme di rela-
zioni che sussistono tra enunciati e nella struttura di ciascuno di essi. 

In terzo luogo, per la ragione che, parlando di relazioni interne all’e-
nunciato, intendiamo sia le relazioni che sussistono tra i segni (relazioni 
sintattiche) sia le relazioni che sussistono tra i segni e i rispettivi signifi-
cati (relazioni semantiche). 

Infine, per la ragione che riferirsi alla realtà (all’esperienza) significa 
riferire (ecco un’altra relazione) la realtà al proprio sistema di riferimento 
(che è un insieme organizzato di nessi o relazioni tra concetti) nonché, 
in sintesi, significa riferire (riportare) la realtà dell’esperienza mediante il 
discorso. Di quest’ultimo aspetto tratteremo, più dettagliatamente, nella 
Settima Riflessione.

E si potrebbe continuare. Ogni giudizio, infatti, è una relazione che 
vincola il soggetto ad un predicato (non a caso, si parla di verbi copula-
tivi) e ogni sistema è un insieme di elementi, come lo sono il numero, la 
classe e la categoria.

Non avrebbe senso, tuttavia, insistere ulteriormente con le esemplifi-
cazioni: il valore formalmente prioritario del concetto di relazione non 
può non emergere anche dai rapidi accenni fatti.

2. Il concetto di relazione

Il discorso fin qui svolto ha inteso mostrare come il concetto di 
“relazione” sia un concetto che, in ambito formale, risulta (appare) 



204	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

fondamentale. Per alcuni, esso svolge una funzione prioritaria sia dal 
punto di vista logico che ontologico. 

Per cercare di comprendere bene la posizione di coloro che valoriz-
zano così tanto la relazione, ci proponiamo ora di descrivere la modalità 
con la quale essa viene ordinariamente intesa. 

Solo dopo avere specificato tale modalità, potremo rivolgere le nostre 
critiche sia al concetto ordinario di relazione sia alla valorizzazione che 
di tale concetto è stata compiuta da numerosissimi pensatori, dei quali 
prenderemo in considerazione soltanto alcuni, e cioè coloro che ci sembra 
riassumano in forma esemplare la posizione che è propria anche di altri.

Come definire, allora, il concetto di relazione? Secondo quanto abbia-
mo già fatto notare, quando si parla di “relazione” ordinariamente si in-
tende un costrutto. 

Si tratta di un costrutto, perché è formato da due termini estremi (A 
e B) e un nesso (r) che li vincola. Per questa ragione, si parla di costrutto 
mono-diadico e lo si esprime nella seguente formula: r (A, B).

Il costrutto relazionale svolge una funzione insostituibile perché, se-
condo quanto ripetutamente da noi affermato, esso esprime la struttura 
dell’esperienza e del discorso che la riferisce. 

Tuttavia, e questo costituisce il nodo cruciale che abbiamo cercato di 
porre in evidenza in una molteplicità di scritti5, nonostante la relazione 
svolga indubitabilmente una funzione prioritaria, se pensata nella forma 
del costrutto essa costituisce una struttura logica decisamente problematica. 

La sua problematicità emerge a vari livelli e può venire definita usan-
do almeno due espressioni: aporia e antilogia. 

La problematicità, che potremmo definire di “primo grado” e che con-
siste nel carattere aporetico della relazione, viene colta già da Platone nel 
Parmenide. 

5.   Indichiamo alcuni di questi scritti: A. Stella, Il concetto di “relazione” nella “Scienza 
della logica” di Hegel, già citato; Id., La relazione e il valore, Guerini Scientifica, Milano 
1995; Id., Il concetto di “relazione” nell’opera di Severino. A partire da “La struttura origi-
naria”, già citato; Id., Struttura originaria in Severino e mediazione in Hegel: una riflessione 
sul concetto di relazione, già citato; Id., Il concetto di relazione: costrutto o atto?, in «Giornale 
di Metafisica», NS, XXXVI, 1, 2014, pp. 259-273; Id., Modello riduzionistico o modello 
sistemico? Spunti per una riflessione, in «Epistemologia», XXXVIII, 1, 2015, pp. 81-98; A. 
Stella, G. Ianulardo, La relazione come fondamento nella lettura di Anassimandro offerta da 
Heidegger e da Severino, in «La Filosofia Futura», 8, 2017, pp. 85-97.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 205

Il tema è quello della relazione tra i modelli ideali e le cose6 e l’Eleate 
avanza un’obiezione fulminante: se la relazione è pensata come inter-
corrente tra due termini, che possono venire codificati con le lettere A 
e B, allora essa si propone come un nuovo termine, un quid medium, che 
tanto unisce A e B, quanto divide A da B. 

Ebbene, se questo medio lo indichiamo con la lettera C, allora si ven-
gono a configurare due nuove relazioni: quella intercorrente tra A e C e 
quella intercorrente tra C e B. Dalle due nuove relazioni originano due 
nuovi medi, e così via all’infinito.

L’inconcludenza di tale regressus in indefinitum viene rilevata anche 
da Aristotele, il quale nella Metafisica accenna più volte all’argomento 
del terzo uomo, intendendo il carattere aporetico del concetto platonico 
di “partecipazione”7, nella misura in cui – questo è il punto – esso viene 
ridotto al concetto ordinario di relazione. 

Se, quindi, la relazione vale come costrutto, allora essa – come rileva-
no Platone e Aristotele – configura un’aporia, cioè costituisce uno status 
problematico che non offre vie di uscita (la parola si costituisce di un alfa 
privativo e della parola πόρος, che indica “apertura”, “passaggio”, “varco”), 
ossia non si può non riconoscere l’impossibilità di trovare una soluzione 
al problema di natura logica che essa rappresenta. 

La domanda che noi ci poniamo è, però, la seguente: nel caso della 
relazione, intesa appunto come costrutto mono-diadico, si ha a che fare 
con un’aporia o, piuttosto, con un’antilogia, cioè con una contraddizione 
vera e propria?

Prima di procedere con l’argomentazione, ricordiamo che la contrad-
dizione deve venire intesa nel senso del dicere et non dicere, non nel senso 
del dicere contra, che configura una contrapposizione, piuttosto che una 
contraddizione. 

Un costrutto, pertanto, risulta contraddittorio quando toglie ciò che 
pone: più precisamente, quando toglie nel porre. 

6.   Platone, Parmenides, 130 e - 132 b; in Opere complete, vol. III, trad. it. di A. Zadro, 
Parmenide, Laterza, Roma-Bari 19765, pp. 21-23. 
7.   Aristotele, Metaphysica, I, 9, 990 b 1-18; trad. it. di G. Reale, Metafisica, Rusconi, 
Milano 1978, p. 105.



206	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Ricordiamo, inoltre, che la contraddizione deve venire distinta, se-
condo quanto indicato dallo stesso Aristotele, dalla contrarietà. 

Parlando dell’opposizione, lo Stagirita afferma che “contrari” sono 
quei termini che ammettono termini intermedi (ad esempio, il bianco e 
il nero, che ammettono una gradazione di grigi); “contraddittori” quelli 
che non li ammettono (ad esempio, bianco/non bianco). 

I contraddittori, dunque, danno luogo ad un’alternativa che, per così 
dire, divide in due sezioni il campo del reale: il “qualcosa” cade necessa-
riamente nell’uno o nell’altro dei due campi8. 

L’alternativa, come sappiamo, è una relazione disgiuntiva esclusiva 
(aut, aut) e la conciliazione dei termini è impossibile. Tale conciliazione 
costituisce, appunto, una contraddizione, la quale altro non è che la con-
ciliazione di inconciliabili. 

Ebbene, per rispondere alla domanda dianzi formulata, muoviamo 
dalla seguente considerazione: la relazione postula l’identità dei relati (A 
e B) e la postula secondo la forma in cui l’identità viene ordinariamente 
concepita e cioè tale che tanto A quanto B risultano ciascuno identico con 
sé stesso; dunque, ciascuno vale come un immediato (formalmente imme-
diato) e per questo risulta differente da ogni altro. 

Per l’ordine empirico-formale, A e B sono due identità, cioè due realtà 
che esibiscono una propria autonomia e autosufficienza, tant’è che pos-
sono venire assunte l’una a prescindere dall’altra. 

Se così non fosse, se ciascuna identità non potesse venire considerata 
per la sua autonomia, non potrebbe nemmeno venire codificata e non si 
potrebbe dire “A” né si potrebbe dire “B”. Se dico “A”, allora con tale let-
tera indico un’identità che si pone indipendentemente da altro e lo stesso 
vale per “B”: nel dire “A”, insomma, mi riferisco solo ad “A” e a null’altro.

Se non che, è proprio a muovere da questo punto che si configura il 
problema. 

La relazione, infatti, viene a conciliare due esigenze che non possono 
non escludersi reciprocamente: da un lato, essa postula l’identità dei re-
lati e la postula come formalmente immediata; dall’altro, richiede che 
l’identità dell’uno non sia chiusa, cioè autonoma e autosufficiente, cioè 

8.   Cfr. ivi, X, 7, 1057 a 18-32; trad. it. cit., pp. 428-430.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 207

(formalmente) immediata, ma sia aperta all’identità dell’altro, onde giu-
stificare il loro vincolo. 

Ma è bene il vincolo che non si concilia con l’autonomia delle identi-
tà, nel senso che, se A è A perché è autonomo, nel momento in cui entra 
in relazione con B perde la sua autonomia e, dunque, cessa di essere A. Se 
non venisse meno come A, nessuna relazione si sarebbe instaurata. 

Su questo aspetto insiste lo stesso Duns Scoto, il quale afferma che, se 
l’unione di A e B esprimesse non altro che gli stessi A e B “assoluti”, cioè 
autonomi e autosufficienti, allora il composto di A e B non differirebbe 
in nulla da A e B separati, così che non sarebbe un composto affatto: la 
relazione, insomma, non si sarebbe effettivamente instaurata9.

3. Il costrutto relazionale e la necessità di rendere dinamico tale status

Per trovare una soluzione al problema indicato, e cioè per evitare che 
il costrutto risulti contraddittorio, si potrebbe ipotizzare che A è A pri-
ma di entrare in relazione con B e diventa A1 dopo essere entrato in tale 
relazione (e lo stesso vale per B, che diventa B1). 

In questo caso, tuttavia, si riproporrebbero due nuove relazioni: quel-
la tra A e A1 e quella tra B e B1. 

Così, la difficoltà precedentemente rilevata tornerebbe a riproporsi, 
perché tanto A quanto B dovrebbero valere come due identità che, pur 
essendo richieste come autonome, non potrebbero evitare di porsi in for-
za del rapporto ad altro.

La relazione, pertanto, richiede i termini come se fossero due identità 
distinte e autonome (A non è B, e viceversa), ma, insieme e contraddit-
toriamente, come se l’un termine si fondasse sull’altro (A c’è perché c’è 
B, e viceversa; A non può stare senza B, e viceversa). 

Che è come dire: il costrutto mono-diadico concilia l’indipendenza 
dei termini con la loro reciproca dipendenza e, cioè, concilia ciò che è in 
sé inconciliabile.

9.   Duns Scoto, Opus Oxoniense, II, d. 1, q. 4, n. 5, in Opera omnia, ed. Commissione sco-
tistica diretta da C. Baliç, Typis Vaticanis, Città del Vaticano 1950.



208	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Come uscire dalla difficoltà? L’unica possibilità sembrerebbe questa: 
intendere tanto l’indipendenza quanto la dipendenza dei termini in sen-
so relativo.

Assumere l’autonomia e l’autosufficienza dei termini in senso assoluto, 
infatti, è precluso non solo dal fatto che essi sono in relazione, ma anche 
dal fatto che A e B sono determinati e ogni identità si determina solo 
perché si differenzia (su questo punto abbiamo più volte insistito, ma ci 
torneremo quando riprenderemo il tema dell’identità e cioè nel paragra-
fo 5 della presente Riflessione). 

Non di meno, una qualche forma di indipendenza dei termini deve 
venire mantenuta, se si intende distinguere A da B. La soluzione, come 
detto, parrebbe quella di considerare l’indipendenza solo relativa. 

Reciprocamente e scambievolmente, anche la dipendenza dei termini 
non può valere come assoluta. 

Se fosse assoluta, allora l’un termine si capovolgerebbe immediata-
mente nell’altro, si con-fonderebbe con l’altro, così che entrambi ver-
rebbero meno, venendo meno la determinatezza di ognuno (che poggia 
sulla loro identità e che consente di distinguerli), e verrebbe meno, a for-
tiori, anche la relazione. Se ne conclude che anche la dipendenza andreb-
be intesa in senso relativo.

A questo livello di indagine, dunque, il costrutto relazionale viene 
mantenuto postulando che la relativa indipendenza dei termini possa 
venire conciliata con la loro relativa dipendenza. Su questa conciliazione 
ci proponiamo, pertanto, di riflettere.

Essa può venire espressa anche così: i termini devono differenziarsi, 
ma la condizione del loro differenziarsi è precisamente il nesso che li vin-
cola, stante che la differenza è essa stessa una relazione. 

I termini, inoltre, devono relazionarsi, ma la condizione del loro con-
nettersi è precisamente il loro mantenersi distinti, il loro essere irriduci-
bili l’uno all’altro, stante che, solo se permangono due, la relazione può 
configurarsi come medio.	

In sintesi, e per quanto possa apparire paradossale: la relazione vinco-
la perché distingue e distingue perché vincola. 

Questa è la problematicità del suo status, che configura la problemati-
cità che potremmo definire di “secondo grado”. Tale problematicità, che 



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 209

consiste nel carattere antilogico (contraddittorio) della relazione, viene 
adeguatamente mascherata.

La conciliazione della relativa indipendenza e dipendenza dei termini 
viene così assunta come la dinamicità intrinseca del costrutto relaziona-
le e la stessa esperienza (conoscenza) viene considerata come il risultato 
della dialettica che sussiste tra soggetto e oggetto.

La relativa indipendenza dei termini, che può venire anche definita il 
momento disgiuntivo della relazione, viene fatta coincidere con l’aspetto 
sensibile dell’esperienza. 

La relativa dipendenza dei termini, che può venire definita il momen-
to congiuntivo della relazione, viene fatta coincidere, invece, con l’aspet-
to concettuale dell’esperienza stessa. 

Ciò è in linea con quanto abbiamo precedentemente affermato in or-
dine alla stratificazione dell’esperienza. 

I due livelli che caratterizzano il sistema empirico-formale presentano 
come loro struttura la relazione e il primo livello, quello percettivo-sensi-
bile, valorizza il momento disgiuntivo della relazione fino al punto che 
tende ad assolutizzarlo.

Il secondo livello, quello concettuale-formale, invece, valorizza il mo-
mento congiuntivo della relazione, ma non fino al punto che della rela-
zione realizza l’autentica intenzione, che è intenzione di unità.

È l’unità, infatti, che costituisce il senso e la destinazione dell’unificare. 
Su questo punto torneremo, perché è cruciale nell’economia del presen-
te discorso.

4. Ripresa tematica: aspetto sensibile e aspetto concettuale dell’esperienza

Dell’esperienza, intesa come relazione di soggetto e oggetto, abbiamo 
parlato e abbiamo indicato la possibilità di individuare in essa due livelli: 
il primo livello lo abbiamo definito “percettivo-sensibile” e il secondo 
“logico-concettuale”.

Ora vogliamo riprendere il discorso per apportare alcune precisazio-
ni, che mettano ulteriormente in luce il ruolo e la funzione della relazione.



210	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il livello percettivo-sensibile si costituisce valorizzando la relativa in-
dipendenza di soggetto e oggetto nonché dei dati che si presentano nel 
campo percettivo. 

Tale livello, come dicevamo, si costituisce valorizzando l’aspetto 
sensibile della relazione. Il sentire, infatti, si caratterizza per l’alterità di 
senziente e sentito, tant’è vero che il soggetto senziente assume l’ogget-
to sentito come se questo fosse una realtà autonoma e autosufficiente e 
come se venisse sentito proprio in forza del suo preesistere all’esperienza 
del sentire. 

In effetti, l’oggetto non è estraneo alla relazione al soggetto né è estra-
neo al sentire, se viene sentito. 

Esso, anzi, è solo perché viene sentito: se si postula il suo essere pre-
cedente al sentire, ciò accade solo dopo che lo si è sentito, quale risposta 
all’esigenza di mantenere un’oggettività che possa fondare il sentire stes-
so, ma che è del tutto presunta, se assunta in forma determinata.

Se non che, ammettendo la possibilità che l’oggetto entri ed esca dalla 
relazione al soggetto (dunque negando che la relazione costituisca la sua 
stessa identità di oggetto), ci si viene a trovare nella seguente aporia. 

Aut l’oggetto permane il medesimo, ma allora esso mantiene la stessa 
identità sia nel suo essere autonomo e irrelato sia nel suo riferirsi ad altro 
da sé, e ciò configura contraddizione. 

Aut esso si trasforma entrando in relazione, ma allora gli oggetti di-
ventano due o, comunque, si è costretti ad ammettere che lo stesso ogget-
to si presenta in due forme diverse. 

In questo caso, però, la conseguenza è che l’oggetto, indicato come in 
sé, deve venire solo postulato (presupposto) e mai colto (posto). Allorché 
viene posto, infatti, esso viene comunque posto in forza della relazione al 
soggetto.

E se, per evitare questa difficoltà, si dichiara che l’oggetto in sé si tra-
sforma nell’oggetto per altro, allora si è costretti ad ammettere una nuova 
relazione che vincoli i due oggetti o, per dirla in altri termini, le due for-
me del medesimo oggetto. 

Tuttavia, in tal modo si contraddice ciò che si postula: si postula l’og-
getto in sé, perché solo esso può valere come fondamento, cioè come re-
altà oggettiva (la quale non può venire determinata senza venire negata 



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 211

come “oggettiva”); lo si contraddice, perché si pretende di vincolarlo ad 
altro e, in tal modo, si finisce per ridurlo alla forma che lo descrive come 
relato.

La conclusione non può che essere questa: l’oggetto è sentito come se 
fosse altro dal soggetto, ma la sua alterità è modo della relazione che lo 
vincola inscindibilmente al soggetto. 

Si tratta, appunto, del modo sensibile dell’esperienza, ossia dell’aspet-
to della relativa indipendenza dei termini. 

Ebbene, tale indipendenza, che può venire pensata solo come rela-
tiva, viene assunta invece come assoluta in quella particolare forma di 
esperienza che è il sentire: essa è sentita come assoluta. 

Il sentito, proprio perché sentito come altro, induce però nel senzien-
te un sentire ulteriore: il bisogno di ricongiunzione con l’oggetto, sentito 
come estraneo al soggetto. 

Ciò non di meno, questa ricongiunzione, ecco il punto, non può otte-
nersi al livello dell’esperienza sensibile, giacché anche la cosiddetta “espe-
rienza dell’interiorizzazione dell’oggetto” riproduce quest’ultimo nella 
sua alterità, anche se nella forma del cosiddetto “oggetto interno”. 

Per ricostituire l’unità con l’oggetto, si deve quindi andare oltre l’a-
spetto sensibile della relazione, che valorizza la reciproca indipendenza 
dei termini fino ad assolutizzarla. Si impone, cioè, la necessità di far vale-
re la relativa dipendenza di soggetto e oggetto. 

Tale dipendenza può venire considerata “relativa” per la ragione che 
la forma del riferimento cambia, così che i termini mantengono una loro 
differenza reciproca: il modo in cui il soggetto si relaziona all’oggetto è 
diverso dal modo in cui l’oggetto si relaziona al soggetto. 

Il soggetto si riferisce, e dunque costituisce il momento attivo del ri-
ferimento (il referente); l’oggetto viene riferito, e dunque costituisce il 
momento passivo del riferimento (il riferito). 

In questo contesto, il soggetto non produce l’oggetto, ma decreta 
modi e forme del suo presentarsi, giacché dire “soggetto” equivale a dire 
“sistema di riferimento” mediante il quale l’oggetto “viene riferito”. 

Questa posizione può venire identificata con l’idealismo trascenden-
tale di Kant, che si oppone all’idealismo “dommatico” di Berkeley, volto 
a dissolvere l’oggetto nel soggetto. 



212	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Per evitare la dissoluzione dei termini, e quindi della stessa relazione, 
si valorizza bensì la reciproca dipendenza di soggetto e oggetto, ma non 
fino al punto di assolutizzarla.

Possiamo parlare, pertanto, di aspetto concettuale della relazione, il 
quale, pur mettendo in primo piano il reciproco riferirsi dei termini, 
sottolinea la diversa modalità del riferimento, che sembra giustificare il 
mantenimento della dualità dei relati. 

Parliamo di “aspetto concettuale”, inoltre, in ragione dell’etimo della 
parola “concetto”, che indica il “prendere insieme” i termini, laddove l’a-
spetto sensibile tende a disgiungerli.

Ora, l’oggetto viene reso presente in forza delle modalità con cui il sog-
getto si rapporta ad esso e la struttura relazionale del mondo altro non è 
che la sua struttura razionale, quella struttura che, come detto, la scienza 
si incarica di descrivere e calcolare. 

In effetti, le relazioni che vengono ravvisate tra le cose e nelle cose 
(come sussistenti tra le componenti elementari delle cose stesse e non 
come il loro “essere riferendosi”) sono il frutto della relazione fondamen-
tale, cioè quella che sussiste tra soggetto e oggetto. Su questa relazione, 
infatti, si fonda il processo del conoscere, che consiste nell’individuare e 
sciogliere nessi (analizzare). 

La stessa teoria vale come descrizione di relazioni che intercorrono tra 
determinati elementi, così che si configura necessariamente come sistema. 

Gli elementi, inoltre, vengono indagati non soltanto per coglierli nel 
loro essere, ma soprattutto per determinare le interazioni che intercorro-
no tra di essi, interazioni che vengono descritte e misurate, onde realiz-
zare quella che può essere definita l’interpretazione funzionale del dato.

Quest’ultima fa della matematica il paradigma fondamentale cui 
riferire ogni scienza empirica, proprio in considerazione della valen-
za aritmetica della relazione, la quale si costituisce come assimilazione 
(omogeneizzazione) dei diversi e come reiterazione (moltiplicazione) 
dell’identico. 

La scienza, insomma, è scienza di rapporti e, se non v’è teoria che non 
si configuri come descrizione di relazioni, per converso queste ultime 
devono venire espresse in termini matematici, perché solo così posso-
no venire rapidamente calcolate, dando luogo ad una computazione 



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 213

riproducibile (o simulabile) in forza di elaboratori o di automi a stati 
finiti.

Potremmo concludere sul ruolo svolto dalla relazione nel livello con-
cettuale-formale dicendo che tale livello si caratterizza non solo per il fat-
to che in esso si impone il concetto di relazione, ma anche per il fatto 
che la relazione, intesa come nesso, si impone come prioritaria rispetto 
ai termini relati.

Annotazione prima
Tanto Martin Heidegger quanto di Edgar Morin fanno valere il primato della 
relazione e il modo in cui ne parlano ci sembra particolarmente significativo. 
In Kant e il problema della metafisica, Heidegger riflette sul problema kantiano 
di come sia possibile conoscere e la soluzione che egli indica è volta a sottoline-
are proprio il valore della relazione. 
L’ente, che è ciò che deve venire conosciuto, viene colto bensì come “diverso” 
dal processo conoscitivo, ma tale da presentare una diversità che non appare 
“insormontabile”: “Ma per uscir fuori, verso il ‘diverso’, è necessario essere den-
tro un medium, nell’ambito del quale si può incontrare questo ente affatto di-
verso, che non si identifica con l’essere conoscente e che il conoscente non ha 
nemmeno in suo potere”10. 
Il processo conoscitivo, che consente al soggetto di cogliere l’oggetto nel suo 
essere, è possibile – sempre secondo Heidegger – ad una sola condizione: a 
condizione che l’oggetto, nella sua verità, non sia irrimediabilmente altro ri-
spetto alla conoscenza, cioè solo a condizione che tra oggetto e conoscenza vi 
sia una relazione originaria e fondante che egli definisce “apertura (Offenheit)” e 
che, nel passo citato, viene indicata con l’espressione “medium”. 
Prosegue Heidegger: “La conoscenza deve quindi ‘uscir fuori’ da ciò cui neces-
sariamente ‘si arresta’ il puro pensiero, quando è in sé svincolato. Questo ‘rap-
porto’ con ciò che è ‘affatto diverso’ è detto da Kant sintesi (sintesi veritativa)”11. 
E ancora: 

Solo una conoscenza vera è conoscenza. Ma verità significa “accordo con 
l’oggetto”. Pertanto, si deve poter incontrare, fin da principio, ciò con cui è 

10.   M. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, V. Klostermann, Frankfurt am 
Main 1973; trad. it. di M.E. Reina, riv. da V. Verra, Kant e il problema della metafisica, 
Laterza, Roma-Bari 1981, p. 103.
11.   Ibidem.



214	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

possibile l’accordo, ossia ciò che fa da regola e dà la misura. Bisogna che fin 
da principio l’orizzonte di ciò che si obietta sia aperto e percettibile come tale. 
Quest’orizzonte è la condizione della possibilità dell’oggetto, relativamente 
alla sua possibilità di obiettazione12.

L’apertura originaria riveste, dunque, un valore fondamentale. Essa, per 
Heidegger, costituisce l’essenza stessa della verità e la si potrebbe definire come 
quel rapporto che consente ogni altro rapporto, incluso quello conoscitivo: 

Questo riferimento alla cosa, da parte del giudizio che se la appresenta, è l’at-
tuazione di quel rapporto che originariamente e ogni volta si realizza in un rap-
portarsi. Ma ogni rapportarsi è caratterizzato dal fatto che, stando nell’aperto, 
si riferisce a ciò che è manifesto come tale. […] Il rapportarsi è lo stare aperto 
sull’ente. Ogni relazione che sta aperta è un rapportarsi13.

Commenta in nota Umberto Galimberti: “Il rapporto (Verhältnis) tra l’oriz-
zonte appresentativo (apertura - die Offenheit) e l’ente appresentato, manifesto 
(das Offene) è originario”14. 
Anche per Heidegger, dunque, la relazione è originaria e Galimberti lo sotto-
linea in termini molto chiari. Qui l’originarietà della relazione vale come quel 
fondamento o, meglio, come quella verità che è ancora più basilare della verità 
intesa come adaequatio rei et intellectus: non si potrebbe parlare di “accordo” 
tra l’intelletto umano e la realtà, infatti, se essi non fossero da sempre “aperti” 
l’una all’altro e, cioè, posti in relazione originaria.

Da dove – si chiede ancora Heidegger – il giudizio appresentante riceve l’indi-
cazione di dirigersi all’oggetto e di accordarsi con esso secondo la norma del-
la conformità? Perché questo accordo si determina con l’essenza della verità? 
Come può accadere una cosa del genere e cioè che si ricorra al presupposto 
di una conformità e ci si insedii in un accordo? Ciò è possibile solo se questo 
presupposto si è già liberamente offerto in un’apertura che lega ogni appresen-
tazione a ciò che, a partire da questa apertura, si apre e dominando si impone15.

12.   Ivi, p. 105.
13.   M. Heidegger, Vom Wesen der Wahrheit. Zu Platons Höhlengleichnis und Theätet, 
in M. Heidegger, Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944, Band 34, V. 
Klostermann, Frankfurt a. M. 1988; trad. it a cura di U. Galimberti, Sull’essenza della veri-
tà, La Scuola, Brescia 1977, pp. 15-16.
14.   U. Galimberti, Traduzione, introduzione e note a M. Heidegger, Sull’essenza della ve-
rità, trad. it. cit., p. 16.
15.   M. Heidegger, Sull’essenza della verità, trad. it. cit., pp. 18-19.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 215

La verità, intesa come non nascondimento – appunto come ἀλήθεια – e dun-
que come manifestazione, vale quindi quale relazione originaria, perché anche 
la manifestazione è una doppia relazione che si instaura, da un lato, tra ciò che si 
manifesta (il manifestante) e la sua manifestazione (il manifestato); dall’altro, 
tra il manifestato (la manifestazione) e ciò a cui (colui al quale) esso si manifesta, 
così che tra di essi deve riproporsi l’apertura originaria. 
Comprendiamo il senso del discorso di Heidegger, ma non ci sembra che egli 
abbia riflettuto a sufficienza sul concetto di relazione, come invece avrebbe do-
vuto fare dato il valore che ad esso viene attribuito. 
Egli si spinge anche oltre e pone la relazione quale essenza dell’essere (essere-pre-
sente) e dell’essente (essente-presente): “La relazione all’essente-presente, che 
occupa l’essenza stessa dell’esser-presente, è assolutamente unica. È irraffronta-
bile con qualsiasi altra relazione. Rientra nell’unicità dell’essere stesso”16. 
Si potrebbe così sintetizzare: la relazione è il luogo, da sempre aperto, in cui ciò 
che si presenta può essere presente oppure assente, a seconda che entri od esca 
da essa. In essa l’ente “soggiorna” nel suo presentarsi, “soggiorna nel pervenire e 
nell’andar-via. Il soggiornare è il passaggio dal venire all’andare”17.
Orbene, intendere la verità come “apertura originaria” consente, oltre che di 
fondare la concezione corrispondentista della verità, anche di intendere la rela-
zione che sussiste tra l’essere e gli essenti, cioè di porre la differenza ontologica 
del fondamento rispetto ai fondati nonché di far valere la possibilità che questi 
ultimi si inscrivano nell’ambito presentificante rappresentato dall’essere stesso.
Allorché l’essere viene pensato come ambito presentificante, cioè come il luogo 
nel quale gli enti manifestano la loro presenza, la distanza con la concezione di 
Severino – che tratta il medesimo tema – viene a ridursi, fino quasi ad annul-
larsi: l’essere, infatti, viene ad identificarsi con la stessa verità intesa, appunto, 
quale apertura, cioè quale relazione originaria. 
L’essere viene, così, ad assumere un duplice significato: da un lato, vale come 
termine in relazione agli enti, dai quali si diversifica nella relazione (differenza) 
ontologica; dall’altro, vale come la relazione medesima, la quale non solo con-
sente tale diversificazione, ma anche l’unificazione dei diversificati in una me-
desimezza (che, si badi, non vale come unità, ma appunto come unificazione) 
che assume valore prioritario: quest’ultima, infatti, consente di riferire (ecco 

16.   M. Heidegger, Der Spruch des Anaximander, in M. Heidegger, Gesamtausgabe. 
I. Abteilung: Veröffentliche Schriften 1914-1970, Band 5: Holzwege, V. Klostermann, 
Frankfurt a. M. 1977; trad. it. di P. Chiodi, Il detto di Anassimandro, in M. Heidegger, 
Sentieri interrotti, La Nuova Italia, Firenze 1968, p. 342.
17.   Ivi, p. 326.



216	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

comparire di nuovo la relazione) la manifestazione al fondamento o, in altre 
parole, l’ente all’essere, nonostante la loro differenza.
Tale medesimezza, del resto, giustifica anche il circolo ermeneutico, il quale co-
stituisce la condizione che rende possibile l’autentica interpretazione di un te-
sto, perché scongiura il rischio che il lettore costruisca un’interpretazione che 
lo porti a scambiare il “proprio” pensiero dell’autore del testo con il pensiero 
dell’autore del testo stesso.
Il circolo ermeneutico, poiché vale come traduzione dell’apertura che sussiste 
tra testo e interprete, consente all’interprete – sempre secondo Heidegger – di 
cogliere il pensiero dell’autore del testo come esso in effetti è. 
La relazione preliminare tra interprete e interpretato produce, infatti, quella 
precomprensione del testo sulla quale si fonda l’interpretazione. 
Se, insomma, non vi fosse un’“apertura” tra testo e suo interprete, un’apertu-
ra che vada oltre la loro alterità, non potrebbe darsi effettiva interpretazione: 
“L’interpretazione si fonda sempre in una pre-veggenza”18. 
Più specificatamente: “In ogni caso l’interpretazione ha già deciso, definitiva-
mente, o con riserva, per una determinata concettualità; essa si fonda in una 
pre-cognizione (Vorgriff)”19.
“Qual è – si chiede Heidegger – il carattere di questo ‘pre (Vor)?’”20. Esso con-
figura un circolo, il circolo ermeneutico, che però non è un circolo vizioso, e il 
“pre” esprime quella relazione (quel legame, quell’apertura, quella non alterità) 
con il testo, che consente all’interprete di potersi indirizzare verso di esso e di 
pervenire ad esso. 
Anche dalle poche annotazioni che abbiamo proposto, si comprende come la 
relazione rivesta in Heidegger valore originario e fondante. 
È non di meno da rilevare che, in effetti, essa vale come una mera presupposizio-
ne, giacché non è dimostrata nel suo non poter non essere, cioè nella sua necessità 
teoretica, né nella sua intrinseca intelligibilità, ma viene semplicemente descrit-
to lo stato di necessità sia dell’ente, nel suo richiedere un autentico fondamento, 
sia di chi si accinge a conoscere, nel suo richiedere di cogliere la realtà per come 
essa effettivamente è, sia, infine, dell’interprete, che non si accontenta di ridur-
re il pensiero dell’autore del testo a ciò che egli, come interprete, è in grado di 
cogliere, perché intende cogliere il vero pensiero dell’autore. 

18.   M. Heidegger, Sein und Zeit, Erste Hälfte, Sechste unveränderte Auflage, Neomarius 
Verlag, Tubingen 1949; trad. it. di P. Chiodi, Essere e tempo, Fratelli Bocca, Milano-Roma 
1953, p. 163.
19.   Ivi, p. 164.
20.   Ibidem.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 217

Ebbene, questi tre stati di necessità, secondo Heidegger, vengono soddisfatti 
mediante la relazione. 
L’ente soddisfa la sua esigenza ontologica in forza della relazione all’essere, ma 
– ci permettiamo di aggiungere – a condizione di ammettere, contraddittoria-
mente, che l’essere possa lasciarsi inglobare nella relazione. 
Il soggetto conoscente soddisfa la sua esigenza conoscitiva in forza della rela-
zione alla realtà, la quale se è autentica, cioè se è oggettiva, dunque in sé, non 
può, però, non sottrarsi alla relazione stessa. 
L’interprete soddisfa la sua esigenza ermeneutica in forza della relazione al te-
sto, ma ammettendo, ancora contraddittoriamente, che il pensiero autentico, 
cioè oggettivo, dell’autore possa venire inglobato in una relazione che lo vincoli 
al punto di vista soggettivo dell’interprete. 
Non si può non concludere, pertanto, che la relazione è un mero presuppo-
sto, il quale dà luogo ad un circolo, che non può venire confuso con l’effettiva 
fondazione.
Si potrebbe, anzi, affermare che l’esemplificazione paradigmatica del carattere 
estrinseco del presupporre, generante la sua stessa viziosità, è offerta proprio dal 
circolo ermeneutico. 
Quest’ultimo, infatti, vale come un pre-comprendere che non può mai perve-
nire al testo, inteso nella sua oggettività, cioè nella sua effettiva realtà, stante il 
fatto che la relazione mantiene l’aspetto disgiuntivo che tiene irrimediabilmente 
distinto l’interprete dal testo che intende interpretare.
Il comprendere, inteso come un pre-comprendere, si rivela non altro che un 
presupporre di avere già compreso prima ancora di comprendere effettivamente. 
Per concludere, si potrebbe aggiungere che Heidegger attribuisce bensì alla rela-
zione valore fondante, ma senza tenere conto delle critiche che già Platone aveva 
rivolto al costrutto, cioè alla relazione ridotta a medio, e senza chiarire adeguata-
mente la distinzione che sussiste tra il costrutto e l’atto del riferirsi. 
Heidegger, in effetti, parla del “rapportarsi”, ma lo intende nel senso dello “stare 
aperto”, il quale sarebbe lo status che connota ciascun termine della relazione, 
che è aperto all’altro termine.
Entrambi i termini, però, si conservano all’interno del costrutto e sono proprio 
i pilastri sui quali il costrutto stesso poggia, sì che il rapportarsi non indica 
alcuna mediazione intrinseca, ma il semplice fatto che in una relazione ciascun 
termine si rapporta all’altro.
Egli, infatti, afferma che “Ogni relazione che sta aperta è un rapportarsi” e ciò, 
a nostro giudizio, significa sottolineare che la relazione è apertura dell’identico 
al diverso, ma mantenendo entrambi, ossia conservando l’ordine della forma.



218	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Di contro, intendere la relazione come “atto” significa cogliere ciascun termine 
per il suo mediare l’immediatezza che formalmente lo caratterizza, cioè per il 
suo trascendersi.

Annotazione seconda 
Per quanto concerne Edgar Morin, del quale abbiamo parlato in forma cursoria 
nel primo paragrafo della presente Riflessione, è da rilevare che il primato della 
relazione viene affermato con forza nei suoi scritti.
Confrontando la sua posizione con quella di Emanuele Severino, del quale ab-
biamo parlato a più riprese nel corso della presente ricerca e sul quale abbiamo 
riflettuto in molteplici lavori – dedicati in particolare a La struttura originaria 
– che abbiamo già citato, non si può non notare che il valore prioritario della 
relazione costituisce il tema fondamentale della ricerca di entrambi. 
Certamente, Morin esprime tale valore in forma concettualmente meno densa, 
ma non meno significativa. Egli, del resto, non si cura tanto dell’aspetto più 
specificamente teoretico dell’indagine, ma delle sue ricadute teoriche.
Se Severino, riferendosi al fondamento, afferma infatti che “Ciò importa che 
l’essenza del fondamento non sia un che di semplice, ma una complessità, o l’u-
nità di un molteplice”21, un concetto certamente non dissimile viene proposto 
da Morin nell’opera Introduzione al pensiero complesso. 
Così egli scrive: “il pensiero semplificante è incapace di concepire la congiun-
zione dell’uno e del molteplice (unitas multiplex). Alternativamente, unifica 
astrattamente annullando la diversità oppure, al contrario, giustappone la di-
versità senza concepire l’unità”22. 
Egli indica una conseguenza fondamentale del “pensiero semplificante”: “In 
questo modo giungiamo all’intelligenza cieca. L’intelligenza cieca distrugge 
gli insiemi e le totalità, isola tutti i suoi oggetti dal loro ambiente circostante; 
non può concepire il legame inscindibile tra l’osservatore e la cosa osservata”23. 
Il pensiero complesso, dunque, coglie la struttura relazionale dell’esperienza: 
la realtà, infatti, è composta di relazioni e, in quanto oggetto del conoscere, è 
vincolata al soggetto del conoscere stesso. 

21.   E. Severino, La struttura originaria, cit., p. 107.
22.   E. Morin, Introduzione al pensiero complesso, cit., p. 8. Da un certo punto di vista, quindi, 
è possibile affermare che anche Severino sostiene un modello complesso o sistemico-relazio-
nale, stante il suo parlare di un “fondamento [che] non sia un che di semplice, ma una com-
plessità, o l’unità di un molteplice”. Oltre ai lavori da noi dedicati espressamente a Severino, 
e che sono stati già indicati, è possibile fare riferimento ad A. Stella, Modello riduzionistico 
o modello sistemico? Spunti per una riflessione, già citato, per approfondire i limiti tanto del 
modello riduzionistico quanto del modello sistemico-relazionale. Tale tematica viene ripresa 
in Id., Sul riduzionismo. Dal riduzionismo teoretico al riduzionismo teorico, già citato.
23.   E. Morin, Introduzione al pensiero complesso, trad. it. cit., p. 8.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 219

Si potrebbe affermare che la primitiva relazione di soggetto e oggetto tende a 
moltiplicarsi nelle infinite relazioni che sussistono tra gli oggetti e all’interno 
di ciascuno di essi. 
Proprio in questo senso, Morin può affermare quanto segue: 

Che cos’è la complessità? In prima istanza, la complessità è un tessuto (com-
plexus: ciò che è tessuto insieme) di costituenti eterogenei inseparabilmente 
associati: pone il paradosso dell’uno e del molteplice. In seconda istanza, la 
complessità è effettivamente il tessuto di fatti, azioni, interazioni, retroazioni, 
determinazioni, alea, che costituiscono il nostro mondo fenomenico24. 

Il pensiero complesso, pertanto, deve affrontare la difficoltà del misurarsi con 
unità che si dividono e con legami che tendono all’unità: “La difficoltà del 
pensiero complesso consiste nel dover affrontare l’accozzaglia (il gioco infinito 
delle inter-retroazioni), la correlazione dei fenomeni tra loro, la nebbia, l’incer-
tezza, la contraddizione”25. 
Il vero problema è rappresentato proprio dalla contraddizione, perché il pen-
siero complesso corre di continuo il rischio di impigliarsi in essa, conciliando 
gli inconciliabili. 
Se non che, di fronte alla contraddizione Morin non riconosce l’emergere 
dell’incontraddittorio, che ne ha consentito il rilevamento, né si appella ad un 
pensiero che sull’incontraddittorio si fondi. 
Egli, al contrario, considera la contraddizione l’essenza ultima della realtà, in-
clusa la realtà microfisica: “La breccia microfisica rivelò l’interdipendenza del 
soggetto e dell’oggetto, l’introduzione dell’alea nella conoscenza, la dereifica-
zione della nozione di materia, l’irruzione della contraddizione logica nella 
descrizione empirica”26. 
Alla luce della concezione di Morin e da essa stimolati, ci chiediamo quanto 
segue: com’è possibile conciliare la consapevolezza della complessità dell’e-
sperienza – e quindi di ciò che ordinariamente si assume come “reale” – con 
il principio logico, ma anche ontologico, di non contraddizione, fatto valere 
dall’ambito empirico-formale? 
O più radicalmente: come conciliare il pensiero complesso e il fondamento 
stesso del pensare? Come non rilevare che, se complessità è sinonimo di con-
traddizione, pur tuttavia il coglimento della complessità e della contraddizione 
non può non avvenire in virtù dell’incontraddittorio e, inoltre, la loro stessa 
affermazione non può non venire effettuata incontraddittoriamente?

24.   Ivi, p. 10.
25.   Ivi, p. 11.
26.   Ivi, p. 14.



220	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Annotazione terza
Per indicare il valore prioritario e costitutivo della relazione, si è parlato anche di 
“transazione”. Il concetto di “transazione” viene compiutamente tematizzato 
da John Dewey in un’opera da lui scritta in collaborazione con Arthur Bentley 
e intitolata Conoscenza e transazione. 
Prendendo in esame le molteplici forme del “conoscere” e il loro rapporto con i 
“conosciuti”, i due Autori precisano che “qualsiasi conoscere (knowing) o qual-
siasi conosciuto (know) si stabilisce o meno unicamente attraverso una conti-
nua e infaticabile ricerca, e mai sulla base di un qualche presunto ‘fondamento’, 
‘premessa’, ‘assioma’ o ipse dixit estrinseco”27. 
Qui il concetto di “ricerca” non fa che anticipare il concetto di “transazione”, 
giacché con esso si intende indicare la necessità di valorizzare il primato della 
relazione conoscitiva sui termini di cui essa si compone, e cioè sul conoscere e 
sul conosciuto28. 
E tuttavia, già in ordine a questa iniziale affermazione è doveroso porre una 
precisazione e rilevare che è impossibile svolgere un qualsiasi discorso o, che 
è lo stesso, una qualsiasi ricerca, se non si muove da un punto assunto come 
fermo, e cioè da una premessa che valga quale cominciamento della procedura 
che da esso prende le mosse. 
È, dunque, indiscutibile che il punto vale come “punto di movenza” solo in 
quanto si procede oltre di esso, così che è in forza della procedura che esso 
risulta una premessa, ma è altrettanto indiscutibile che senza la premessa non è 
pensabile procedura alcuna. 
Sotto questo aspetto, non ha senso valorizzare la ricerca (procedura, relazione) 
a scapito dei momenti che la costituiscono (essenzializzabili nelle forme dell’an-
tecedente e del conseguente nonché delle tappe intermedie), così come non ha 
senso valorizzare i momenti a scapito della procedura (relazione). 
In effetti, se la procedura si pone soltanto in virtù dei momenti che ne scan-
discono lo svolgimento, altrettanto questi si pongono soltanto in virtù della 

27.   J. Dewey, A.F. Bentley, Knowing and the know, The Beacon Press, Boston (Mass.) 1946; 
trad. it. di E. Mistretta, Conoscenza e transazione, La Nuova Italia, Firenze 1974, p. 62.
28.   Così specifica il concetto di “transazione” Aldo Visalberghi: “Il concetto di transazione, 
in forma consapevole ed elaborata, è di introduzione recente nel pensiero critico contempo-
raneo: furono, come vedremo, Dewey e Bentley coloro che per primi ne diedero una formu-
lazione sistematica […]. È però da rilevare che in inglese la parola ‘transaction’ ha due ulteriori 
accezioni importanti [cui] si riferiscono Dewey e Bentley, i quali allargano ulteriormente e 
insieme precisano tecnicamente l’uso del termine, da essi assunto a indicare qualunque pro-
cesso dove il corso delle attività in giuoco non sia riducibile a qualcosa di ‘accidentale’ fra enti-
tà ‘sostanziali’, ma al contrario ci si mostri tale da costituire o ricostituire di continuo i suoi pro-
pri termini” [A. Visalberghi, Il concetto di “transazione”, in F. Rossi-Landi (sotto la direzione 
di), Il pensiero americano contemporaneo, Edizioni di Comunità, Milano 1958, pp. 273-274]. 



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 221

procedura, in una circolarità che non può decretare l’emergenza, quale fonda-
mento, né del momento né della procedura medesima. 
Dewey e Bentley risponderebbero che proprio questa circolarità è la “transa-
zione”. La questione che ci si deve porre – per lo meno a nostro giudizio – è se 
la “transazione” configuri un diallele, e cioè un circolo vizioso, o se essa possa 
venire considerata legittimamente il fondamento, non statico né dogmatico o 
metafisico – come direbbero i due Autori –, ma dinamico, dell’identità dei 
termini da essa relati.
Il concetto di “transazione”, ora rapidamente indicato, viene progressivamente 
a precisarsi nel corso dell’opera in esame. Poco più avanti, rispetto al passo ci-
tato sopra, troviamo scritto: 

L’importanza che noi attribuiamo all’introduzione e all’adozione di nomi ri-
gorosi si capirà subito non appena si inizi ad osservare la conoscenza come un 
fatto in divenire dell’attività comportamentale. L’osservazione non solo sepa-
ra, ma riunisce anche in combinazione, con un sol colpo, materie che in altri 
tempi si son trattate separatamente e quindi bisognose di una forzosa organiz-
zazione (di essere “sintetizzate”, come si dice tradizionalmente) mediante un 
qualche sussidio esterno. Considerare il linguaggio, con tutte le sue manifesta-
zioni fonetiche e grafiche, come l’uomo-stesso-in-azione-che-tratta-con-cose è 
un’osservazione di questo tipo29. 

Il concetto di conoscenza si specifica, dunque, come “un fatto in divenire 
dell’attività comportamentale”. Ora, a noi pare che questo enunciato contenga 
una ripetizione nonché un concetto discutibile. La ripetizione la ravvisiamo in 
questo: definire l’attività un divenire è un pleonasmo per la ragione che “attivi-
tà” è la relazione di agente e agito, dunque l’azione dell’agente sull’agito, cioè il 
passaggio dall’uno all’altro. 
Un’attività, che non si eserciti su qualcosa e non configuri un passaggio da un 
punto di movenza ad un punto di arrivo, insomma, non è un’attività affatto. 
Che poi l’attività venga definita un “fatto”, ebbene questo ci sembra discutibile. 
L’espressione “fatto” configura il participio passato del verbo “fare” e il partici-
pio passato, com’è noto, indica la passività, non l’attività. 
Indica, cioè, che un’azione è già stata compiuta e che il suo compimento appar-
tiene al passato, laddove l’attività indica un compimento in via di attuazione. 
Non di meno, “l’osservazione non solo separa, ma riunisce anche in combina-
zione, con un sol colpo, materie che in altri tempi si son trattate separatamente 

29.   J. Dewey, A.F. Bentley, Conoscenza e transazione, trad. it. cit., p. 65.



222	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

e quindi bisognose di una forzosa organizzazione mediante un qualche sussi-
dio esterno”. Questa proposizione, invece, ci pare quanto mai interessante. 
In essa si pone, infatti, l’identità di “osservazione” e “relazione” e tale identità 
emerge precisamente con l’affermare che l’osservazione tanto separa, quanto 
congiunge.
Altrettanto, la relazione distingue i relati nel congiungerli e li congiunge nel 
distinguerli. 
Si potrebbe, anzi, dire che la relazione congiunge proprio per la ragione che 
tiene distinti i termini e, viceversa, tiene distinti i termini solo perché li mette a 
confronto e, dunque, li congiunge. 
Tuttavia, Dewey e Bentley specificano ulteriormente il loro discorso e aggiun-
gono che la congiunzione non può venire intesa come una “forzosa organizza-
zione […] mediante un sussidio esterno”. 
Il riferimento alla distinzione hegeliana di äuβerliche Beziehung e di immanen-
te Synthesis ci pare evidente: la relazione, che i due Autori considerano autenti-
ca, non è un congiungimento estrinseco (äuβerliche Beziehung), ossia un nesso 
che si instaura tra due termini che si sono già posti e posti autonomamente 
l’uno dall’altro. 
Di contro, i termini si pongono solo in forza della loro immanente Synthesis, 
cioè del loro riferimento reciproco, il quale, poiché costitutivo dell’identità di 
entrambi, non può non risultare intrinseco alla loro identità, immanente a cia-
scuno di essi30.
In effetti, Dewey e Bentley riconoscono bensì la reciprocità dei termini della 
relazione, ma non concludono – come invece avrebbero dovuto – che, se la dif-
ferenza entra nella costituzione dell’identità, allora ciascun termine non può 
venire mantenuto come qualcosa-che-è, cioè come un’ipostasi. Riprenderemo 
questo aspetto nei paragrafi successivi. 
Tornando al testo di Dewey e Bentley, rileviamo che il concetto di “transazio-
ne” indica un modo di intendere il primato della relazione sul quale merita di 
continuare a riflettere. 
Per parlare del valore intrinseco della relazione, Dewey e Bentley ricorrono ad 
un esempio: “Considerare il linguaggio, con tutte le sue manifestazioni fone-
tiche e grafiche, come l’uomo-stesso-in-azione-che-tratta-con-cose è un’osser-
vazione di questo tipo”.
L’uomo non si pone a prescindere dalle cose, poiché esso è uomo solo in quanto 
ha a che fare con le cose, in quanto cioè si relaziona ad esse; per converso, le cose 

30.   Torneremo sulla distinzione hegeliana nel paragrafo 5 della presente Riflessione, al-
lorché, parlando del concetto di “identità”, differenzieremo la relazione estrinseca dalla re-
lazione intrinseca e costitutiva della stessa identità.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 223

sono tali solo in quanto si pongono in relazione all’uomo. Che è come dire: sog-
getto e oggetto sono termini correlativi e l’attività è la relazione che li vincola. 
Tale attività, che è essenzialmente una relazione, prende avvio con l’osserva-
zione, ossia con quella che potremmo definire la forma iniziale del rapporto 
dell’uomo con il mondo e che si traduce nella “relazione sensibile”. 
Secondo il nostro punto di vista, nella relazione sensibile le cose risultano ben-
sì collegate fra loro, ma a muovere da quella identità empirica che le presenta 
come autonome e indipendenti. 
È con la “relazione concettuale”, invece, che il mondo dei fenomeni risulta con-
figurarsi in quella trama di nessi che vincolano inscindibilmente le cose, fino 
alla “relazione trascendentale” che viene rinvenuta dalla coscienza trascendenta-
le, la quale coglie le cose come relazioni in atto, ossia come il loro reciproco riferir-
si, in un’unità che dà senso e ricomprende in sé la molteplicità.
Dewey e Bentley non pervengono al valore intrinseco e costitutivo della relazione 
e, quindi, non colgono il trascendersi del determinato. Anche quando la relazio-
ne viene valorizzata come momento prioritario rispetto ai termini da essa relati, 
si mantiene il suo valere come medio tra estremi. Quel costrutto, cioè, che si con-
serva anche nell’attività, in quanto relazione di agente e agito. 
Ci sembra opportuno rilevare, a questo proposito, che il pensiero, ancorché 
venga inteso nella forma dell’attività, per i due Autori non subentra soltanto 
allorché emerge la relazione concettuale, dal momento che già nell’osservare 
operano le categorie logiche e semantiche che consentono di connotare la cosid-
detta “realtà”. 
Proprio per questa ragione, il linguaggio diventa l’espressione più esplicita del 
ruolo del soggetto nella configurazione dell’oggetto. Anche il “fatto”, non va 
dimenticato, è in sé una relazione, valendo come il necessario rinvio al suo “far-
si” o, detto con altre parole, esprimendo il vincolo inscindibile tra l’osservato e 
l’osservante, tra l’oggetto e il soggetto, tra il dato e ciò a cui è dato. 
Non a caso, Dewey e Bentley scrivono: 

Un’osservazione di questo tipo generale vede lo uomo-in-azione non come 
qualcosa di contrapposto radicalmente ad un mondo che lo circonda, e neppu-
re come qualcosa che semplicemente agisca “in” un mondo, ma come l’azione 
del mondo e nel mondo del quale l’uomo è parte integrante31. 

In questo passo opera in forma chiara il concetto di transazione e opera nel suo 
distinguersi tanto dalla considerazione astratta perché astraente, quella cioè 

31.   Ibidem.



224	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

che contrappone l’uomo al mondo, quanto dalla considerazione formale della 
relazione, ossia da quella considerazione che riduce la relazione ad interazione, 
la quale si dispone tra due identità, e non nella struttura intrinseca di ciascuna 
di esse. 
La distinzione di interazione e transazione, del resto, viene evidenziata da Dewey 
e Bentley nella stessa Prefazione alla loro opera. Essi, infatti, scrivono: 

Man mano che i nostri studi procedevano, il punto di vista transazionale si di-
mostrò degno di sempre maggior risalto, e crediamo che il modo più semplice 
di afferrare il tono della nostra trattazione sia quello di tenere sistematicamente 
presente la distinzione fra il punto di vista transazionale e quelli interazionale 
e autoazionale. Il punto di vista transazionale è infatti quello che sistematica-
mente procede in base alla convinzione che il conoscere è co-operativo e in 
quanto tale tutt’uno con la comunicazione32. 

Se il punto di vista “autoazionale” considera le cose come entità autonome, 
quello “interazionale” intende la relazione come estrinseca e, dunque, non su-
pera fino in fondo il punto di vista precedente. 
Di contro, il punto di vista “transazionale” coglie il valore intrinseco della rela-
zione e il mutuo comunicare delle identità, cioè l’influenza reciproca che tra-
sforma continuamente il loro essere.
Puntualizzano Dewey e Bentley: “i conoscere (knowings) sono sempre e dovun-
que inseparabili da i conosciuti (knowns): essi sono aspetti gemelli di un fatto 
comune”33. 
Il concreto, per usare l’espressione di Severino (ma anche di Giovanni Gentile34 
o di Pantaleo Carabellese35), è dunque il “fatto comune”, cioè la relazione 
conoscere-conosciuto. 
Considerare il conoscere e il conosciuto come entità che abbiano una qualche 
consistenza, ciascuna in sé, significa, invece, compiere un’astrazione: conoscere e 
conosciuto sono due sezioni astratte del concreto che è la loro indivisibile unità.
Questa conclusione, non di meno, viene raggiunta e, insieme, negata da Dewey 
e Bentley. Poiché, infatti, l’unità viene definita come unità del conoscere e 
del conosciuto, comunque si mantiene una distinzione. Né potrebbe essere 

32.   Ivi, p. 4.
33.   Ivi, p. 68.
34.   Cfr. G. Gentile, Sistema di logica come teoria del conoscere (1917-1923), in Opere com-
plete, Sansoni, Firenze 1940-1942. 
35.   P. Carabellese, La critica del concreto, saggio introduttivo di F. Valori, Morlacchi Editore, 
Perugia 20224 (si tratta della riproposizione della terza edizione dell’opera, che è del 1948). 



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 225

diversamente, dal momento che la relazione congiunge solo perché distingue e 
mantiene distinti i congiunti. 
Allora, delle due l’una: aut si vuol parlare di unità autentica, ma allora non si 
può non andare oltre il concetto di relazione; aut si vuol mantenere tale con-
cetto, ma non si potrà mai parlare, allora, di unità autentica. 
Dewey e Bentley, di contro, intendono bensì valorizzare, nella relazione, il 
momento dell’unità, ma non fino al punto di pervenire a quella radicale tra-
sformazione dei termini relati che coincide con l’ablatio alteritatis, cioè con il 
loro stesso togliersi nell’unità, la quale è autentica unità solo allorché la dualità 
viene meno.
Si potrebbe dunque affermare che la transazione configura sì la valorizzazione 
dell’aspetto unitario (congiuntivo) che opera nella relazione, senza però perve-
nire al superamento della relazione medesima, intesa come costrutto. 
Secondo noi, ciò che paventano coloro – a cominciare dallo stesso Hegel (che 
solo in alcuni punti delle sue opere fa valere l’unità autentica) fino a Severino – 
che non intendono sbarazzarsi della relazione come costrutto, onde pervenire 
all’unità autentica, la sola che possa valere come vero fondamento, è il rischio di 
veder evaporare il determinato nell’indistinto, come se l’assolutezza del fonda-
mento potesse venire sacrificata alla necessità, intesa come bisogno, di determinare 
anche la condizione incondizionata onde poterla conoscere e riferire.
Il trascendimento della relazione e l’affermarsi dell’unità come toglimento del-
la differenza possono apparire, infatti, come il configurarsi di una prospettiva 
che i suoi critici non esitano a considerare sostanzialmente mistica: in tal senso 
Galvano Della Volpe, nell’opera Hegel romantico e mistico36, interpreta il pensie-
ro dello stesso Hegel giovane, quello degli Scritti teologici giovanili37. 
Ebbene, in questi scritti, Hegel sconfinerebbe nella mistica proprio per questa 
estremizzazione del concetto di “unità”, che diventa dissolutore del concetto di 
“determinazione”.
La questione è di estrema importanza. Se, da un lato, intendere l’unità nel 
senso che la spinge oltre la relazione e, dunque, oltre l’unificazione e la sintesi 
comporta il trascendere anche la determinatezza, d’altro lato mantenere le de-
terminazioni, anche nel loro relazionarsi, equivale a conservare la loro distin-
zione, dunque equivale a ridurre l’unità ad unificazione, a sintesi, precludendosi 
la possibilità di pervenire ad un’unità effettiva. 

36.   G. Della Volpe, Hegel romantico e mistico, Le Monnier, Firenze 1929.
37.   G.W.F. Hegel, Hegels theologische Jugendschriften, hrsg. H. Nohl, Mohr Verlag, Tubingen 
1907; trad. it. di N. Vaccaro e E. Mirri, Scritti teologici giovanili, Guida, Napoli 1972.



226	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Quest’ultima, ancorché indeterminabile, costituisce la condizione incondizio-
nata che evita di assolutizzare il relativo, così che il suo potere de-assolutizzan-
te38 riveste un significato enorme, per lo meno dalla prospettiva dell’inevitabile.
Intendere l’unità configura un nodo fondamentale ancorché risulti estrema-
mente problematico, soprattutto per coloro che non vogliono rinunciare alla 
determinazione del fondamento. 
Ciò viene confermato anche dagli evidenti limiti di carattere logico che si in-
contrano nel concetto di “inseparabilità”, che compare tanto in Hegel quanto 
in Severino per indicare il concreto.
Per entrambi, infatti, l’astrazione consiste nell’assumere come “separato” ciò 
che è intrinsecamente connesso, ossia ciò che è “inseparabile”. 
Se non che, facciamo notare quanto segue: parlare di “inseparabili”, al plurale, 
come fanno spesso tanto Hegel quanto Severino, non può non decretare quella 
separazione che per altro verso si intende negare39. 
La dualità, infatti, non può non permanere nell’uso del plurale, così che, se si 
intende davvero evitare la separazione, non si può non fare riferimento all’“in-
separabile”, declinato necessariamente al singolare.
In Dewey e Bentley, il concetto di “inseparabilità” viene tradotto nel concet-
to di “transazione”, ma la problematicità, come abbiamo cercato di mostrare, 
permane. 
Tale problematicità risulta anche da un passo ulteriore, che concerne la stessa 
costituzione del fatto in quanto fatto, per la ragione che esso altro non indiche-
rebbe se non l’inseparabilità che sussiste tra l’attività, che consente di porlo, e la 
cosa in cui esso si identifica. Il passo è questo: 

La principale considerazione da fare nel soddisfare alle condizioni che auspi-
chiamo per il Fatto è che si vengono a richiedere tanto l’attività per mezzo 
della quale lo identifichiamo quanto il cosa viene identificato, e si vengono a 
richiedere in modo tale che nessuno dei due possa esser preso isolatamente o 
separatamente dall’altro40. 

Tale passo non può non venire preso insieme all’altro, che abbiamo già cita-
to: “i conoscere (knowings) sono sempre e dovunque inseparabili da i conosciuti 
(knowns): essi sono aspetti gemelli di un fatto comune”.

38.   Abbiamo approfondito il tema della funzione dell’assoluto, cioè della condizione 
incondizionata, nell’annotazione seconda al paragrafo 4 e nel paragrafo 5 della Prima 
Riflessione nonché nel paragrafo 11 della Seconda Riflessione.
39.   Viene ripresa, in questo modo, la tematica già anticipata nel paragrafo 4 della Seconda 
Riflessione.
40.   J. Dewey, A.F. Bentley, Conoscenza e transazione, trad. it. cit., p. 68.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 227

Ora, la questione – come abbiamo iniziato a dire – sta tutta nell’intendere come si 
possa parlare di due inseparabili, senza averli separati per poter dire due. 
Aut si dice l’inseparabile, ma allora lo si intende al singolare, come unità indivi-
sibile; aut, se si usa il plurale, la distinzione è già stata compiuta e, una volta po-
sta in essere, i termini risultano dotati ciascuno di una propria identità, disgiun-
ta da quella dell’altro, così che, da un lato, la loro separazione (cioè il prendere 
un termine a prescindere dall’altro) è sempre possibile; dall’altro, la loro rela-
zione, o ricomposizione, non può non risultare estrinseca, cioè un’interazione, 
per quanto la si voglia intendere come intrinseca, cioè come una transazione 
(ammesso – e non concesso – che la transazione configuri una relazione effet-
tivamente intrinseca).
Dewey e Bentley cercano di precisare: 

Per quanto ci riguarda, noi stabiliamo, tanto rispetto al fatto quanto rispetto 
alla conoscenza, che non si ha assolutamente “qualcosa di conosciuto” e “qual-
cosa di identificato” a prescindere dai rispettivi conoscere e identificare, e che 
non si ha conoscere e identificare a prescindere dai che e dai qualcosa che ven-
gono conosciuti e identificati41. 

L’intenzione dei due Autori è chiara e condivisibile; tuttavia, non si può fare a 
meno di riconoscere che il conosciuto e l’identificato, proprio per il fatto che 
vengono così connotati – dunque così conosciuti e identificati –, mantengono 
una distinzione dal conoscere e dall’identificare. 
Né consente di uscire dalla difficoltà l’affermazione che la distinzione non è 
separazione, perché la separatezza non è altro che l’estremizzazione del momento 
disgiuntivo, che è costitutivo del costrutto relazionale. 
La questione, dunque, risulta indubbiamente complessa e a noi pare che si 
possa uscire dalle difficoltà che essa presenta ad una sola condizione, e cioè a 
condizione di distinguere il livello dell’innegabile, o del necessario, dal livello 
dell’inevitabile, o del fattuale. 
Ciò che proponiamo, insomma, è riconoscere l’irriducibilità del livello del ne-
cessario, in cui si impongono l’unità e il superamento della relazione, al livel-
lo fattuale, in cui la distinzione/separatezza viene comunque conservata, per 
quanti accorgimenti transazionali si possano adottare o per quante formule si 
possano usare per indicare l’identità (unità): a nostro giudizio, si rimane co-
munque vincolati all’identificazione (unificazione). 

41.   Ivi, pp. 68-69.



228	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Per specificare meglio quel modo di intendere la priorità della relazione, che si 
esprime nel concetto di “transazione”, rileviamo che, se con tale concetto non 
si riesce ad andare oltre il prendere insieme due identità, allora nulla si aggiunge 
e nulla si toglie al concetto di “relazione”. 
Nella maggioranza dei casi, proprio in questo senso mostrano di intendere la 
transazione Dewey e Bentley: “Il nostro procedimento è transazionale: in esso 
si asserisce il diritto di vedere insieme, nell’estensione e nella durata, molto di 
ciò che convenzionalmente si considera come fosse composto di elementi irri-
mediabilmente separati”42. 
Tuttavia, in alcune (rare) occasioni i due Autori sembrano intendere tale con-
cetto in un senso ben più profondo del semplice “vedere insieme”: 

Trans-azione: quando si impiegano sistemi di descrizione e di denominazio-
ne per trattare aspetti o fasi di azione, senza riferirsi alla fine ad “elementi” o 
ad altre presunte “entità”, “essenze”, o “realtà” individuabili o indipendenti, e 
senza che si isolino, da tali individuabili “elementi”, delle presunte “relazioni” 
individuabili43. 

In questo passo, come si può notare, si parla proprio di “‘realtà’ individuabi-
li”; ebbene, la transazione intende valere come immanente a quei “sistemi di 
descrizione e di denominazione” che consentono di andare oltre tali “‘realtà’ 
individuabili”. 
Ciò che intendiamo sottolineare è precisamente questo aspetto: se si va oltre 
le realtà individuabili, eo ipso si va oltre l’identità determinata e non si può 
non intendere di pervenire ad un’unità che non conservi la forma dell’identità 
determinata, se non come “tolta”, secondo la formulazione usata dallo stesso 
Hegel e ripresa più volte anche da Severino, i quali – in questo senso – paiono 
indicare la necessità di un superamento del determinato, che però al tempo stes-
so lo mantenga, ancorché trasformato. 

Annotazione quarta
Coloro che affermano il primato della relazione non intendono pervenire a 
quella che noi definiamo “autentica unità”, proprio perché non intendono su-
perare la relazione né il determinato cui essa si accompagna. 
Affinché risulti con chiarezza il discrimen che sussiste tra vera unità e unifica-
zione, intendiamo mostrare come sia possibile rilevarlo all’interno del concetto 

42.   Ivi, p. 87.
43.   Ivi, p. 130.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 229

stesso di transazione, dal momento che in esso si confrontano, da un lato, la 
prospettiva che fa della relazione il fondamento e, dall’altro, la prospettiva che 
prefigura l’oltrepassamento della stessa relazione, ancorché questo oltrepassa-
mento non venga mai specificato in modo adeguato, come invece meriterebbe. 
Per mettere in evidenza le due prospettive, riportiamo il commento che Mario 
Dal Pra, nella sua Presentazione all’edizione italiana dell’opera di Dewey e 
Bentley, fa dell’ultimo passo che abbiamo citato, nel quale veniva indicata, ap-
punto, la necessità dell’oltrepassamento della stessa relazione, allorché si parla-
va “delle presunte ‘relazioni’ individuabili”. 
Il commento è il seguente: 

Il termine di transazione viene ricavato […] dall’esperienza della vita economi-
ca, per accentuare ancora di più, se possibile, la necessità di sottrarre l’espressio-
ne […] a moduli metafisici ed a schemi immutabili ed eterni; si vuol richiamare 
così quell’intreccio di operazioni con le quali si realizza l’incontro, nell’am-
bito economico, delle esigenze più disparate, il confronto degli interessi e la 
riduzione delle opposizioni, fino al ritrovamento di una mediazione concreta 
e continua44. 

L’uso di una nuova espressione, “mediazione”, non sposta, a nostro parere, i 
termini del problema: o la mediazione è intrinseca, ma allora essa trasforma a 
tal punto l’identità dei mediati che questi diventano “irriconoscibili”, oppure i 
mediati permangono “riconoscibili”, “individuabili”, ma allora la mediazione si 
interpone tra di essi, ossia mantiene la valenza di interazione e non produce una 
trasformazione autentica dell’identità immediata. 
Aggiunge ancora Dal Pra: “Come si vede, l’istanza che si fa valere concerne 
sempre il richiamo all’azione, all’operazione ed alla necessità di prospettar-
ne fasi od aspetti sempre e soltanto in riferimento all’unità operativa in cui 
rientrano”45. 
Il concetto fondamentale permane, dunque, quello di “unità”. Qui, aggiungendo 
al sostantivo “unità” l’aggettivo “operativa”, si cerca di stemperare il suo autenti-
co valore, quello per il quale l’unità è l’intero, non un composto di parti. 
Il punto di vista che intendiamo sostenere – e che ribadiamo qui a proposi-
to del concetto di transazione, ma che troverà più ampia trattazione quando 
prenderemo in esame il concetto di relazione che noi intendiamo proporre 

44.   M. Dal Pra, Presentazione a J. Dewey, A.F. Bentley, Conoscenza e transazione, trad. it. 
cit., p. XIV.
45.   Ivi, p. XV.



230	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

– si riassume proprio nella necessità di tenere distinte, almeno sul piano logi-
co-concettuale, unità e unificazione. 
Se quest’ultima mantiene gli unificati come “individuabili”, e per questa ragio-
ne non emerge veramente oltre la giustapposizione o l’assemblaggio, viceversa 
l’unità emerge effettivamente oltre la sintesi, perché trasforma intrinsecamente 
gli unificati e li trasforma a tal punto che essi non sono più “individuabili” nella 
forma in cui lo erano prima dell’unità, ma mettono capo ad una realtà nella 
quale le determinazioni precedenti si trascendono. 
Se non che, il bersaglio di Dewey e Bentley è proprio la “metafisica”, con i suoi 
“moduli” e i suoi “schemi immutabili ed eterni”, come scrive Dal Pra alludendo ai 
concetti di “fondamento”, “entità”, “realtà”, che il pragmatismo non può accettare. 
L’avversione alla metafisica, però, comporta anche l’impossibilità di riconoscere il 
concetto di unità nel suo autentico valore, giacché, se lo si penetrasse in tutto il 
suo significato, non si potrebbe non riconoscere la necessità del suo emergere 
oltre l’ordine formale-fattuale, almeno quando ci si riferisce all’unità che funge 
da condizione incondizionata della serie dei condizionati. 
E tuttavia, i pragmatisti, inclusi Dewey e Bentley, non ne vogliono sapere di 
attingere un livello che emerga sull’ordine fattuale; essi, pertanto, non possono 
non precludersi la possibilità di riconoscere l’ambiguità immanente al concet-
to di unità di cui fanno uso e, proprio a causa di questa preclusione, non riesco-
no a tematizzare fino in fondo il concetto di transazione, che si specifica solo a 
muovere dal concetto di unità. 

Ancora una volta – prosegue Dal Pra – si tratta di opporsi alla cristallizzazio-
ne del processo in elementi che finiscano per essere ritenuti reali fuori di esso, 
con la totale perdita del significato delle relazioni; la “transazione” è l’estrema 
trincea sulla quale Dewey e Bentley ritengono di poter resistere alla tendenza 
ontologizzante che trasforma le relazioni in cose ed il processo in un corso che 
lega tra loro entità precostituite46. 

La trasformazione di “relazioni in cose” e del “processo in un corso che lega tra 
loro entità precostituite” rappresenta, per Dal Pra, quella “tendenza ontologiz-
zante”, alla quale si oppongono Dewey e Bentley. 
Riflettere, dunque, sulla “tendenza ontologizzante”, come la definisce Dal Pra, 
può essere molto significativo, proprio perché ha implicazioni molto rilevanti, 
che riportano direttamente al tema del primato della relazione e al modo di 
intenderlo.

46.   Ibidem.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 231

Annotazione quinta
L’istanza transazionale indica dunque, come sintetizza in modo magistrale 
Aldo Visalberghi alla fine del passo che abbiamo citato nella nota 28, “qualun-
que processo dove il corso delle attività in giuoco non sia riducibile a qualcosa 
di ‘accidentale’ fra entità ‘sostanziali’, ma al contrario ci si mostri tale da costitu-
ire o ricostituire di continuo i suoi propri termini”47. 
Per chiarire, Visalberghi prosegue, apportando la seguente precisazione: 

Quest’istanza che, così espressa, ci appare come essenzialmente antiaristoteli-
ca […], emerge particolarmente viva da alcune branche della ricerca scientifica 
recente […]. La problematicità di certe dicotomie, come quella di osservatore 
e osservato, o quella di organismo e ambiente, si impone agli stessi ricercato-
ri scientifici meno propensi agli sconfinamenti filosofici. Ma nella filosofia, e 
particolarmente nelle filosofie a impostazione critico-naturalistica, l’esigenza 
di evitare la ricaduta in forme di sostanzialismo dogmatico […] rappresenta una 
necessità vitale […]. Il concetto di transazione è una delle forme più interessanti 
in cui tale esigenza è venuta a concretarsi48. 

Nel passo citato viene ricapitolato il senso dell’espressione “transazione”. 
Ebbene, questo senso non può non venire ravvisato nel primato che si vuole at-
tribuire alla relazione rispetto ai termini da essa relati, così che proprio per que-
sta ragione, come afferma appunto Visalberghi, l’istanza relazionale “ci appare 
come essenzialmente antiaristotelica”, stante il fatto che con essa si intende af-
fermare “l’esigenza di evitare la ricaduta in forme di sostanzialismo dogmatico”. 
Il punto di vista che si intende superare è precisamente quello che Visalberghi 
definisce “di tipo atomistico o puramente ‘interazionale’”49, il quale “presuppo-
ne entità stabili e comunque prefissate rispetto così all’osservazione e all’inda-
gine come alla reciproca ‘azione’ che avrebbe luogo fra di esse”50. 

Al contrario – rileva ancora Visalberghi –, è nello spirito del metodo scientifi-
co qual è concepito da Dewey, non senza che possa scorgersi in ciò un influsso 
positivo della sua prima formazione hegeliana, intrattenere una visione tota-
le della complessità del cosmo – comprensiva dell’uomo stesso che lo cono-
sce – e pertanto superare le sue stesse provvisorie, se pur spesso fecondissime, 

47.   A. Visalberghi, Il concetto di “transazione”, in F. Rossi-Landi (sotto la direzione di), Il 
pensiero americano contemporaneo, cit., p. 274.
48.   Ibidem.
49.   Ivi, p. 278.
50.   Ibidem.



232	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

semplificazioni, rinnovandosi e rendendosi atto ad affrontare i nuovi problemi. 
Questa visione dinamica e critica dei compiti della scienza e insieme della re-
altà che essa studia, viene a un certo punto espressamente contrapposta, come 
“transazionale”, alla visione puramente “interazionale”51. 

Ciò comporta una critica radicale di ogni ontologismo, inteso come sussistenza 
di una res che funge da fondamento del rapporto, il quale la vincola a tutte le 
altre res, in modo tale che Visalberghi individua due punti che, a suo giudizio, 
debbono qualificare ogni programma di ricerca: 

1) in qualunque genere di ricerca dobbiamo tener presente che le distinzioni, 
determinazioni e specificazioni introdotte hanno valore funzionale rispetto ai 
problemi del caso, e non ontologico (aspetto o modulo critico); 2) in qualun-
que genere di ricerca dobbiamo tener presente che le realtà che studiamo sono 
strettamente interdipendenti ed interconnesse, non solo fra loro ma anche con 
altri aspetti del reale lasciati necessariamente ai margini dell’indagine in atto 
(aspetto o modulo descrittivo)52. 

Difficile non riconoscere in questa concezione, che potremmo definire – alme-
no da un certo punto di vista – funzionalista, un modello circolare e cioè un 
modello nel quale si intende valorizzare il rapporto, considerandolo prioritario 
rispetto ai termini, senza però che questa valorizzazione comporti il pervenire 
al fondamento, giacché quest’ultimo viene considerato, da Dewey e da Bentley, 
ma anche da Dal Pra e da Visalberghi, che sul pensiero di Dewey e Bentley 
riflettono, un’ipostasi, una sostantivazione di matrice “ontologistica”. 
Se non che, abbiamo più volte evidenziato i limiti del concetto ordinario di re-
lazione. Se la relazione è intesa come medio tra termini, non può non riprodursi 
l’aporia detta del “terzo uomo”. 
Se, invece, essa viene pensata come un’attività, cioè come l’attività del rappor-
tarsi, questa riproduce in sé la dualità di agente e agito, così che la premessa 
“ontologistica” torna a riproporsi, giacché in tanto c’è l’attività in quanto que-
sta presuppone un soggetto agente che la esercita e un oggetto (l’agito) su cui 
essa si esercita. 
Se ci si intende liberare veramente della premessa dei supporti rappresentati dal 
soggetto e dall’oggetto (cioè dalla premessa dualista), allora non di attività si 
dovrà parlare, ma di atto, per sua natura unitario. 

51.   Ibidem.
52.   Ivi, pp. 282-283.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 233

E tuttavia, se il riferirsi dei termini è un atto – questo è ciò che abbiamo più 
volte sostenuto53 –, esso, risolvendo interamente in sé l’essere di entrambi, vale 
come l’atto del loro trascendersi. 
Per riassumere, si potrebbe dire che, se la relazione viene intesa come l’atto del 
rapportarsi dei termini, allora essa, non fungendo più da medio tra estremi, non 
può neppure decretare la loro differenza: l’un termine finisce così per capovol-
gersi nell’altro, perdendo l’identità che ne consente la connotazione. 
Di contro, se la relazione non può evitare di differenziare i termini proprio per 
identificarli, allora non può nemmeno evitare di disporsi come quid medium 
tra di essi, ossia di ipostatizzarsi, con che si riproduce quel “sostanzialismo dog-
matico”, che invece si voleva superare. 

Annotazione sesta
Chi accusa di vuoto “relazionalismo” il circolo sussistente tra la relazione e i 
suoi relati è Nicolai Hartmann, il quale evidenzia che la concezione volta ad 
affermare il primato della relazione, concezione che pure vorrebbe superare la 
presupposizione dei dati, in effetti non può non riproporla e riproporla nella 
relazione stessa intesa come medio. 
Se, infatti, i dati sono impensabili senza la relazione, e per questa ragione ven-
gono definiti termini, a sua volta la relazione è impensabile senza i termini, i 
quali si trovano a presupporre quella relazione che li presuppone, riproponen-
do quel regressus in indefinitum che invece si vorrebbe evitare. 
È proprio per questa ragione che il circolo si rivela vizioso e Hartmann non 
manca di rilevarlo: “Si risolvono in relazioni i sostrati del rapporto. E non ci si 
accorge che si finisce così nel vicolo cieco del vuoto relazionalismo”54. 
Poco più avanti, Hartmann definisce “argomento correlativistico” l’affermazio-
ne del primato della relazione nella costituzione sia del soggetto sia dell’oggetto, 
ma tale argomento può venire esteso alla costituzione di ogni determinazione, 
in quanto questa si configura in forza del rapporto con altra determinazione: 

Ma dietro questo disconoscimento del problema c’è ancora una considerazio-
ne che è molto più antica e che domina, come fonte d’errore con estese con-
seguenze, anche la critica della ragion pura. La si può chiamare l’“argomento 
correlativistico”. Esso afferma che non c’è alcun oggetto di conoscenza senza un 

53.   Abbiamo tematizzato il concetto di “atto” nei paragrafi 11 e 12 della Seconda 
Riflessione, nel paragrafo 6 della Terza, nei paragrafi 1 e 2 della Quarta e infine, come si 
vedrà, nei paragrafi 9, 10 e 13 dell’Ottava. 
54.   N. Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie, W. De Gruyter & Co, Berlin 1935; 
trad. it. di F. Barone, La Fondazione dell’Ontologia, Fratelli Fabbri, Milano 1963, p. 84. 



234	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

soggetto di conoscenza; che non si può separare l’oggetto dalla coscienza, che 
l’oggetto in generale è tale solo “per” la coscienza55. 

A tale argomento Hartmann oppone la sua concezione, che propone un ritor-
no all’ontologia tradizionale: 

a differenza dalla rappresentazione, dal pensiero, dalla fantasia, l’essenziale nel-
la conoscenza è che il suo oggetto non si risolve nel suo essere oggetto per la co-
scienza. Ciò a cui la conoscenza si rivolge effettivamente, cercando di compren-
derlo e di sondarlo sempre più, ha un “essere” superoggettivo. Esso è ciò che è, 
indipendentemente dal fatto che una coscienza lo faccia o no suo oggetto, e 
indipendentemente anche dal grado maggiore o minore in cui essa lo fa tale. Il 
suo essere oggetto è in esso, in generale, qualcosa di secondario56. 

Se con questo discorso Hartmann intende affermare che l’oggettivo, cioè la re-
altà in sé (κατὰ φύσιν, in se) è irriducibile all’oggettuale, cioè alla realtà per noi 
(πρός ἡμᾶς, quoad nos) od anche, detto con altre parole, se intende afferma-
re che la relazione impone tanto la relativa dipendenza di soggetto e oggetto, 
quanto la loro relativa indipendenza (per lo meno a livello dell’inevitabile), al-
lora non si può non concordare con il filosofo tedesco. 
Allorché, però, egli pretende di affermare che il fondamento oggettivo va inteso 
nella forma di una molteplicità di enti, i quali dovrebbero essere irrelati, ma an-
che determinati, allora ci pare che l’indipendenza della realtà dal soggetto venga 
assolutizzata e con ciò si rischia di riproporre un concetto ingenuo di realtà e, 
dunque, un’ontologia non solo pre-critica, ma addirittura pre-empiristica. 
Per l’ontologia pre-critica, ma anche pre-empiristica – ossia per l’ontologia che 
è propria del senso comune, ma anche del modo ingenuo di intendere la co-
noscenza scientifica –, gli enti dovrebbero entrare e uscire dalla relazione, con-
servando ciascuno la propria identità, che viene postulata come la medesima 
sia all’interno della relazione sia al suo esterno, come se essi potessero venire 
considerati irrelati per il solo fatto che non appaiono inscritti nel vincolo con 
altro ente e come se non dovesse comunque venire assunta una relazione tra il 
dato, presupposto come non ancora inscritto nel legame, e il termine, che funge 
da prolungamento intra-relazionale di quello stesso dato. 
Non si può, tuttavia, non concordare con Hartmann nel riconoscere che 
la soluzione transazionale non perviene ad un’autentica fondazione, ma 

55.   Ivi, p. 92.
56.   Ivi, p. 93.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 235

semplicemente al circolo della presupposizione infinita, al diallele: se i termini 
presuppongono la relazione, a sua volta la relazione presuppone i termini. 
Considerare questa presupposizione una fondazione significa non riconoscere 
che il fondamento è autentico solo perché è in grado di fondare sé stesso (nel 
senso che abbiamo cercato di indicare nel secondo paragrafo della Seconda 
Riflessione). 
Né, del resto, ha senso prescindere dal problema della fondazione, giacché 
nell’attribuire valore prioritario alla relazione non si fa che assumere la relazio-
ne quale fondamento. 
Si cerca di affermare che il fondamento non è una res, ma un costrutto (una 
struttura) o, al limite, un’attività; ciò non di meno, poiché la struttura o l’atti-
vità mantengono la dualità, le res tornano a riproporsi. 
Solo se l’attività si essenzializza nell’atto, le res vengono meno, ma in questo 
caso viene meno anche la determinatezza e, dunque, vengono meno anche i 
dati d’esperienza, giacché anche la determinatezza dell’atto non può non inten-
dere di togliersi nell’unità che costituisce la sua autentica destinazione. 
Vengono meno i dati d’esperienza, dicevamo, ma senza tuttavia che questo loro 
venir meno possa venire inteso come una cancellazione empirica.
Se, dunque, non si può negare la necessità del fondamento, giacché si assume-
rebbe come fondamento questa negazione, e se non si può assumere come fon-
damento il dato dell’esperienza ordinaria (il fatto, la determinazione empirica), 
per la ragione che la determinatezza che lo qualifica è posta in forza della rela-
zione, e se, infine, neppure la relazione, ridotta a medio o a struttura, può avere 
valore di fondamento, stante il suo porsi presupponendo i dati, ne consegue, 
allora, che solo la relazione intesa come atto può esprimere l’intrinseca trasfor-
mazione che il fondamento induce nelle singole determinazioni: la relazione 
come atto è la tensione al fondamento evocata dal fondamento stesso.
Il discorso svolto consente questa importantissima precisazione: il livello della 
relazione, ossia il livello in cui si supera la presunta immediatezza del dato e 
si impone la priorità del nesso tra dati, costituisce un indubbio passo in avan-
ti rispetto al realismo ingenuo che considera come autentica realtà il “fatto” 
dell’esperienza ordinaria, assunto nella sua presunta identità autonoma e 
autosufficiente. 
Costituisce un passo avanti perché riconosce che tale dato (fatto) non può 
venire considerato come reale, come in sé, come fondamento, giacché il suo 
essere è vincolato, dunque subordinato, non solo ad ogni altro dato, ma anche 
al soggetto a cui è dato. 
Del resto, se il dato (l’oggetto) è tale solo in quanto è dato ad un soggetto, re-
ciprocamente il soggetto è tale solo in quanto è in relazione ad un oggetto, così 



236	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

che l’uno c’è se, e solo se, c’è l’altro, ma senza che né l’uno né l’altro possano 
valere come quel prius che emerga oltre la cattiva infinità dei rinvii. 
Riconoscere il primato della relazione, dunque, è importantissimo perché si-
gnifica cogliere la mediazione che costituisce strutturalmente l’immediatezza 
empirica. 
D’altra parte, però, ridurre la mediazione a medialità e la relazione a medio, 
ossia al costrutto mono-diadico, significa non avvedersi che, così intesa, la re-
lazione riproduce quell’immediatezza che si intendeva trascendere, in modo 
tale che la “medialità” non è un’effettiva “mediazione”, perché l’immediatezza 
empirico-formale è mantenuta. 
Solo intendendo la relazione come atto si compie l’autentica mediazione 
dell’immediato, ma questa mediazione effettiva non può non comportare an-
che l’emergere oltre l’ordine relazionale o transazionale, cioè appunto oltre la 
medialità che configura soltanto una mediazione fittizia.

5. Valore intrinseco della relazione

In base a quanto è emerso anche dalle annotazioni, il secondo livello 
dell’esperienza, che abbiamo descritto, configura bensì un livello concet-
tuale, ma il concetto è ancora inteso in senso formale.

La relazione, infatti, non viene colta come l’intrinseca mediazione 
dell’immediato, ma come la sua mediazione estrinseca, cioè come una me-
diazione che sopraggiunge sull’immediato, piuttosto che costituirne la 
struttura. Precisamente per questa ragione abbiamo parlato di “medialità”.

Che cosa intendiamo dire? Che mantenere la relazione in forza della 
conciliazione della relativa indipendenza e relativa dipendenza dei ter-
mini significa pensarla ancora come estrinseca rispetto all’identità. 

Solo così, non di meno, è possibile mantenere l’ordine della forma, 
cioè quell’ordine che si fonda sull’identità del dato pensata nel senso 
dell’immediatezza – che tuttavia, come sappiamo e come vedremo su-
bito sotto, non è autentica – e su una mediazione intesa come relazione 
intercorrente tra i dati.

Se non che, la domanda che deve venire posta, e che aleggiava fin dalle 
prime pagine del presente scritto, è la seguente: che cosa si intende, pro-
priamente, allorché si parla di “identità”? 



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 237

Per esaminare il concetto di identità, e per cercare di colmare le lacu-
ne presenti nella trattazione di questo concetto, che è stato bensì ripe-
tutamente usato nelle pagine precedenti, ma senza venire direttamente 
tematizzato, prendiamo avvio da come esso viene ordinariamente inteso. 
Ciò ci consentirà di ricapitolare il discorso svolto, onde procedere intel-
ligibilmente oltre di esso, cercando di evitare ogni salto logico. 

Ebbene, il principio di identità afferma che ogni cosa è identica a sé 
stessa e proprio per questa ragione è diversa da ogni altra.

Per esprimere in forma più chiara un tema così rilevante, consideria-
mo la definizione di identità, e ovviamente di identità determinata, che 
ci viene offerta da Aristotele nel V libro della Metafisica: 

L’identità è una unità d’essere o di una molteplicità di cose, oppure di 
una sola cosa, considerata però come una molteplicità: per esempio 
come quando si dice che una cosa è identica a se stessa, nel qual caso essa 
viene considerata appunto come due cose57.

L’identità esprime, dunque, o che una cosa è identica a un’altra (A id. 
B, A è B) o che una cosa è identica a sé stessa (A id. A, A è A). 

Nell’un caso come nell’altro il punto fondamentale, che deve essere 
messo bene in evidenza, è il seguente: l’identità si costituisce come iden-
tità tra due termini. 

Ciò consente di mettere in luce un aspetto decisamente importante: 
l’identità si fonda sulla relazione o, detto con altre parole, la relazione è 
costitutiva dell’identità. 

L’alterità (la differenza), infatti, non può non venire richiesta, anche 
se viene richiesta per venire negata, affinché risulti la medesimezza so-
stanziale dei due termini che la forma, invece, presenta come distinti.

Questo vale anche quando si afferma l’identità della cosa con sé stes-
sa. Anche questa identità, infatti, si esprime nella forma “A è A”, ossia 
come una relazione, sancita dalla copula “è”. 

57.   Aristotele, Metaphysica, V, 9, 1018 a 16-17; trad. it. di G. Reale, Rusconi, Milano 1978, 
p. 236.



238	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Tale relazione – questo è ciò che intendiamo dire – in effetti altro non 
è che un’identità proprio per la ragione che il primo termine coincide 
con il secondo. 

D’altra parte, però, è da rilevare che, se i termini non si disponessero 
come due, non si potrebbe rilevare – né si potrebbe affermare – il loro 
essere un medesimo. 

Con la seguente conclusione, che è della massima importanza: la rela-
zione funge e opera nel concetto di identità determinata. Solo per la ragio-
ne che i termini sono due, di essi può dirsi l’identità. 

Per affermare lo idem o l’unità, insomma, si deve comunque presup-
porre la differenza, così che, anche quando si afferma l’identità della cosa 
con sé stessa, si è costretti a sdoppiarla, a reduplicarla, ossia a introdurre 
una relazione nel suo essere, onde inscrivere la molteplicità all’interno 
dell’unità. Proprio per questo Aristotele afferma che una cosa viene con-
siderata come due cose.

Che sia effettivamente così lo si comprende anche svolgendo un altro 
ragionamento, che abbiamo già proposto, ma che qui intendiamo ripro-
porre per rendere più chiaro il discorso.

Se, quando parliamo di un’identità, intendiamo un’identità determi-
nata, allora non possiamo dimenticare che ciò che la de-termina, cioè la 
rende finita, è precisamente il limite, il quale, come sappiamo, presenta 
due facce, tra di loro indisgiungibili: una che guarda verso il limitato e 
una che guarda verso il limitante. 

In tal modo, quel limite che identifica circoscrivendo e, dunque, ap-
parentemente isolando, in effetti impone invece all’identità il riferimento 
ineludibile alla differenza. 

Ciò spiega quanto avevamo affermato in precedenza, e cioè che l’i-
dentità determinata si pone solo in forza del suo riferirsi, ossia del suo 
contrapporsi ad altra identità: A è A perché non è non-A.

Solo l’identità dell’assoluto, quindi, non necessita della relazione e 
proprio per questa ragione è definito “assoluto”. Ma precisamente per 
questa ragione – non ci stanchiamo di ripeterlo – l’assoluto risulta inde-
terminato e indeterminabile.

Di contro, se si parla di un’identità determinata, la relazione oppo-
sitiva alla differenza risulta essenziale, perché costitutiva dell’identità 
medesima. 



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 239

Con questa formidabile conseguenza: se la relazione è essenziale al 
costituirsi dell’identità, allora non si potrà evitare di mettere in discus-
sione la rappresentazione sensibile che dispone non-A fuori da A. 

La rappresentazione, infatti, induce la convinzione che una certa in-
dipendenza possa continuare a sussistere, dal momento che A e non-A 
occupano spazi diversi, anche nell’enunciato. 

Se viene messa in discussione la rappresentazione sensibile, anche il 
concetto, descritto come congiuntivo di momenti distinti, viene colto come 
ancora vincolato a tale rappresentazione. Esso congiunge, ma solo perché 
mantiene distinti i congiunti, così che si rivela un concetto ancora formale. 

Il sistema empirico-formale, infatti, si configura grazie al manteni-
mento dei dati, assunti per la loro presunta immediatezza, e delle relazio-
ni estrinseche tra di essi, in quel tessuto che costituisce tanto l’esperienza 
quanto il discorso che la riferisce. 

Affermare, invece, che concettualmente non-A è essenziale al costituir-
si di A (e viceversa) non può non significare che la differenza viene rico-
nosciuta come intrinseca e costitutiva dell’identità e ciò impone di andare 
oltre l’ordine dell’esperienza e della forma.

La relazione, questo è il punto cruciale, non può venire pensata come 
intercorrente tra A e B, ma come immanente ad A e a B, secondo quanto 
indicato da Hegel nella Scienza della logica, là dove egli distingue la re-
lazione estrinseca (äuβerliche Beziehung) dalla relazione intrinseca (im-
manente Synthesis)58. 

La prima coincide con il costrutto mono-diadico e assume l’identità 
come autonoma dalla differenza; la seconda, invece, fa valere il principio, 
che Hegel riprende da Spinoza59, per il quale omnis determinatio est ne-
gatio: ogni determinazione è negazione, ma non negazione di altro da sé, 
bensì negazione di sé medesima. 

Se, infatti, si perviene alla consapevolezza che A e B sono due identità 
che si pongono solo in forza del loro inviare l’una all’altra, allora tale 
invio non può venire pensato come successivo alla costituzione dell’essere 
di A e dell’essere di B, ma come coincidente con l’essere di entrambi: A 

58.   G.W.F. Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit., Vol. I, pp. 87-109.
59.   In effetti, la formula usata da Spinoza è “determinatio est negatio”, come si evince dalla 
Lettera numero 50 scritta a Jelles nel 1674 e reperibile in B. Spinoza, Tutte le opere, a cura di 
A. Sangiacomo, Bompiani, Milano 2010-2011, p. 2077, testo latino, e p. 2078, traduzione 
italiana. 



240	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

è immediata relazione a B, e viceversa, perché A senza B non può stare, 
così che B entra nella costituzione intrinseca di A e A nella costituzione 
intrinseca di B. 

In tal modo, la relazione risulta una immanente Synthesis, la quale 
impone la differenza nell’identità, così che ogni identità determinata si 
rivela una contraddizione. 

A rigore, non si dovrebbe usare nemmeno l’espressione “sintesi”, 
proprio per la ragione che la sintesi è un’unificazione, cioè ancora una 
relazione, e non la vera unità, che viene restituita dal contraddirsi della 
contraddizione, cioè dal togliersi della molteplicità dei determinati, sì che 
la vera unità si rivela esito dell’ablatio omnis alteritatis (se pensata dalla 
prospettiva dell’inevitabile) nonché, ancor più radicalmente, sua condi-
zione (se intesa dalla prospettiva dell’innegabile).

Chi ha ripreso l’indicazione hegeliana, e l’ha portata alle sue estreme 
conseguenze, è stato Francis Bradley, il quale in Apparenza e Realtà per-
viene a questo punto fondamentale: 

Una relazione indipendente dai suoi termini è un’illusione. Se essa deve 
essere reale deve esserlo in un certo senso a spese dei termini o, per lo 
meno, deve essere qualcosa che si manifesta in loro o a cui essi appar-
tengono. Una relazione tra A e B implica realmente un fondamento so-
stanziale in loro. […] La nostra conclusione sarà, in breve, la seguente: 
la relazione presuppone la qualità [i termini], e la qualità la relazione; 
nessuna delle due può esistere indipendentemente dall’altra né in sua 
compagnia e il circolo vizioso nel quale entrambe si avvolgono non può 
essere l’ultima parola sulla realtà60.

La vera realtà, dunque, non può non emergere oltre la relazione, per-
ché non può non emergere oltre la contraddizione. 

60.   F.H. Bradley, Appearance and Reality. A Metaphysical Essay, 2a edizione riveduta 
(con l’aggiunta di un’Appendice), S. Sonnenschein, London 1897; trad. it. di D. Sacchi, 
Apparenza e realtà, Rusconi, Milano 1984, pp. 160-163. 



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 241

Proprio per salvare il mondo dell’esperienza ordinaria, invece, 
Bertrand Russell61, in consonanza con George Moore62, afferma il carat-
tere estrinseco della relazione, la quale si disporrebbe tra i dati e come tale 
darebbe luogo all’implicazione. 

Cogliere il valore costitutivo della relazione – questo è il punto de-
cisivo, sul quale vogliamo insistere per la sua rilevanza teoretica – non 
può non imporre, insomma un ripensamento del concetto di identità: ogni 
identità è in sé il riferimento ad altro da sé, come era emerso consideran-
do il ruolo che il limite ha nella posizione dell’identità determinata. 

Ogni identità, pertanto, altro non è che una contraddizione: ciascun 
A è in sé altro da sé; è sé e la propria negazione; A è in sé non-A. 

Quanto detto ha un importante approdo: mette in evidenza che il 
tentativo attuato per salvare la relazione dalla contraddizione risulta vano. 

Parlare di relativa indipendenza e relativa dipendenza dei termini del-
la relazione non è più possibile: l’indipendenza dei termini, essenziale 
per mantenere la “dualità”, si dissolve, anche nella sua forma “debole”, 
cioè come indipendenza relativa, in virtù della consapevolezza che ogni 
identità è in sé invio ad altro da sé. 

La differenza – lo ribadiamo – entra così nella costituzione intrinseca 
dell’identità e la loro differenziazione (identità e differenza) deve venire 
collocata ad un livello diverso rispetto a quello in cui vige il loro intrinseco 
riferirsi. 

Se la differenza vale come esterna (estrinseca) rispetto all’identità, al-
lora si impone quello che abbiamo definito l’ordine empirico-formale, che 
è inevitabile. 

Per contrario, se vale il loro intrinseco riferirsi, allora si impone il supe-
ramento di tale ordine e questo superamento coincide con la mediazio-
ne dell’immediato, cioè con la consapevolezza, innegabile perché ispirata 

61.   B.A.W. Russell, The Principles of Mathematics, Cambridge University Press, 
Cambridge 1903; trad. it. di E. Carone e M. Destro, I principi della matematica, Newton 
Compton Italiana, Roma 1971; Id., Logic and Knowledge: Essays 1901-1950, The 
Macmillan Company, New York 1956; trad. it. a cura di L. Pavolini, Logica e conoscen-
za, Longanesi, Milano 1961; B.A.W. Russell, A.N. Whitehead, Principia Mathematica, 
3 Voll., Cambridge University Press, Cambridge 1910; trad. it. a cura di L. Geymonat, 
Principia Mathematica, Longanesi, Milano 1963. 
62.   G.E. Moore, The Refutation of Idealism, in «Mind», 48, 12, 1903, pp. 433-453. 



242	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

dall’incontraddittorio, che la relazione va intesa come atto e non come 
medio tra estremi.

Potremmo, allora, ricapitolare il discorso svolto in questo modo. 
Il primo livello è quello nel quale vige e opera l’aspetto disgiunti-

vo della relazione, che consente il configurarsi dell’aspetto sensibile 
dell’esperienza. 

Il secondo livello è quello nel quale vige e opera l’aspetto congiuntivo 
della relazione, che consente il configurarsi dell’aspetto concettuale dell’e-
sperienza stessa, basato però su un concetto ancora formale di “concetto” 
e di “relazione”. 

Il terzo livello, infine, coincide con la mediazione in atto del dato e con 
il trascendersi della relazione ridotta a costrutto.

6. Il terzo livello: la relazione come atto

Riconoscere il valore intrinseco della mediazione non può non com-
portare la trasformazione dell’immediato, il quale non viene più inteso 
come un dato o un fatto (come una determinazione), ma come l’atto del 
suo andare oltre sé stesso, l’atto del suo trascendersi come dato. 

Si potrebbe anche dire in questo modo, per riprendere quanto abbia-
mo affermato a proposito dell’identità determinata: poiché ogni deter-
minazione è sé stessa in quanto si riferisce ad altra determinazione, essa 
è, in sé, sé e non sé, ossia è una contraddizione. 

Quando parliamo di contraddizione, non intendiamo indicare “qual-
cosa che è”, ma qualcosa che è tutt’uno con il suo negarsi. La contraddi-
zione, insomma, non configura uno status. 

Così come la relazione è l’atto del relazionarsi, la contraddizione è 
l’atto del contraddirsi. 

Ciò che abbiamo voluto emergesse con chiarezza è che, in effetti, si 
tratta di un unico e medesimo atto, stante che relazione e contraddi-
zione sono due forme che indicano la medesima struttura: la struttura 
dell’immediato.

Anche la relazione, pensata come medio, riproduce l’immediatezza 
formale e la riproduce come se, invece, se ne differenziasse, dal momento 



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 243

che si presenta come mediazione. Una mediazione, però, che non può 
venire considerata autentica, proprio perché è estrinseca.

Se, insomma, l’immediato (espresso dalla forma) non può venire pen-
sato come un’identità autonoma e autosufficiente, nonché come com-
patta e monolitica, altrettanto intenderne la struttura nella forma del co-
strutto relazionale significa riproporre quella stessa immediatezza, che, 
di contro, si intendeva oltrepassare. 

La relazione come medio, infatti, poggia sulla presunta immediatezza 
dei termini e si pone essa stessa come un nuovo termine.

Per queste ragioni, non possiamo non ribadire la differenza che sussi-
ste tra il nostro punto di vista e quello espresso da Severino. 

Anche Severino si occupa del tema dell’originario; se non che, intende 
concepirlo non come l’immediato autentico, ma come un immediato dota-
to di una struttura intrinseca, la quale coincide appunto con la “relazione”. 

Egli afferma che la struttura originaria “[è] lo strutturarsi della prin-
cipialità, o dell’immediatezza. Ciò importa che l’essenza del fonda-
mento non sia un che di semplice, ma una complessità, o l’unità di un 
molteplice”63. 

Con questa affermazione egli, da un lato, esprime l’intenzione di as-
sumere l’immediato come fondamento, proprio perché solo l’immediato 
può valere come originario. 

Tuttavia, da un altro lato, egli pretende di pensare l’immediato come 
dotato di un dinamismo intrinseco, onde giustificare la molteplicità che 
da esso si genererebbe. 

Ebbene, la dinamicità gli proverrebbe proprio dalla sua struttura, che 
è la mediazione intesa come costrutto relazionale. 

Tale assunto viene ripreso poco dopo:
 
la posizione del fondamento implica essenzialmente il toglimento della 
negazione del fondamento; o che questo si realizza come apertura origi-
naria della verità solo in quanto è in grado di togliere la sua negazione, e 
quindi solo in quanto sta in relazione con questa64. 

63.   E. Severino, La struttura originaria, cit., p. 107.
64.   Ivi., p. 111.



244	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Severino, quindi, intende conciliare l’inconciliabile, giacché l’imme-
diato che prevede una sua intrinseca struttura è contraddittoriamente im-
mediato (è, cioè, l’immediato empirico-formale) e la verità che si fonda 
sulla relazione alla “non-verità” è contraddittoriamente verità. 

Egli si trova, pertanto, a far valere la contraddizione come originaria, 
così che anche la derivazione del molteplice dal fondamento è contrad-
dittoriamente derivazione.

Il punto è che per noi la contraddizione è il suo contraddirsi; per 
Severino, invece, la posizione di un immediato che si articola al suo in-
terno non è la posizione della contraddizione, ma del complesso. 

Per Severino, inoltre, la posizione di una “unità molteplice”, assun-
ta come l’originario, consente di spiegare la genesi del mondo delle 
determinazioni. 

Queste ultime, infatti, valgono come “enti” e, poiché l’ente è 
“non-niente”, le determinazioni valgono come eterne. 

In tal modo, Severino spiega il mondo e lo eternizza, perché lo fa de-
rivare da una struttura originaria, cioè da quel fondamento che coincide-
rebbe con la verità stessa. 

A noi sembra che l’obiettivo non sia spiegare la genesi del mondo: il 
mondo delle determinazioni costituisce il presupposto inevitabile a muo-
vere dal quale si argomenta e del quale non si può non (innegabilmente, 
necessariamente) cogliere il limite di intelligibilità. 

Il presupposto non è il fondamento: il primo si pone a prescindere dalla 
legittimità della sua posizione; il secondo è in sé legittimo proprio per la 
ragione che è assoluto. Dunque, perché non necessita di altro per essere.

Il fondamento, inoltre, è la condizione che consente di rilevare il limi-
te di ciò che è finito, il quale si presenta come autonomo e autosufficiente, 
senza esserlo effettivamente. 

Ogni determinazione empirica – questo è il punto che abbiamo cer-
cato di mettere in luce in più occasioni – si presenta come un immediato, 
cioè si presenta come se fosse autosufficiente, ma è proprio la sua deter-
minatezza che le impone di riferirsi alla differenza. 

Quest’ultima, pertanto, entra nella costituzione dell’immediato e per 
questa ragione l’immediato non può non subire un’intrinseca trasforma-
zione (mediazione). 



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 245

Tale trasformazione (mediazione) deve venire intesa come l’atto in 
virtù di cui l’immediato descritto dall’ordine empirico-formale oltrepas-
sa la sua parvente immediatezza e non già come la struttura relazionale, 
che invece lo legittimerebbe per come esso si presenta. 

Il fondamento, d’altra parte, non è determinabile precisamente perché 
è assoluto. Se, quindi, lo si definisce “immediato” ciò è dovuto ad un du-
plice ordine di ragioni.

Innanzi tutto, perché ci si colloca nell’ordine del finito, così che risulta 
inevitabile determinare anche ciò che si sa essere indeterminabile.

In secondo luogo, perché “immediato” è altro modo per dire “assolu-
to”, giacché mediante queste due espressioni si intende indicare quell’i-
dentità che non poggia sulla differenza proprio per la ragione che il suo 
essere costituisce la ragione del negarsi di ogni altro da essa.

L’autentico immediato, insomma, è quell’identità che esprime un’au-
tentica medesimezza (lo idem) precisamente per la ragione che vale come 
unità con sé stessa e, pertanto, coincide con la vera unità, la quale non può 
non trascendere l’unificazione, che è una mera relazione.

Il fondamento, dunque l’immediato che è assoluto, costituisce quin-
di la condizione che consente di rilevare il limite tanto di un immediato 
che si determina, quanto di una mediazione che si configura in forma 
relazionale. 

In questo senso, esso domanda di venire inteso come quell’incontrad-
dittorio che impone alla contraddizione di contraddirsi, giacché solo con-
traddicendosi essa è effettivamente contraddizione. 

Il fondamento, si potrebbe anche dire, è la ragione per la quale il mon-
do delle determinazioni non può venire assolutizzato o eternizzato, ma 
deve venire colto nell’atto che gli impone di andare oltre quell’autosuffi-
cienza che sembrerebbe decretarne l’oggettività. 

Riassumendo quanto detto nelle precedenti Riflessioni, possiamo ri-
badire che proprio in questo atto è possibile ravvisare la vita delle cose, il 
fatto cioè che ogni cosa è in sé un tendere verso un’altra cosa, per lo meno 
se la si pensa a muovere dalla sua presupposizione. 

Più precisamente, ciascuna determinazione, se pensata nel suo origi-
nario trascendersi, viene colta come un segno e quest’ultimo dà luogo ad 
un riferirsi orizzontale, che spinge il segno verso ogni altro segno, se colto 



246	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

dal punto di vista dell’inevitabile, ma anche ad un riferirsi verticale, che 
spinge il segno verso l’unico e medesimo significato, se colto dal punto di 
vista dell’innegabile. 

Ciò comporta che ciascun dato, che vale bensì come immediato, ma 
come un immediato solo formale, deve venire colto non soltanto nella 
rete di relazioni che lo vincola ad altro dato, e questo configura appunto 
l’inevitabile, ma altresì nel suo riferirsi a quell’assoluto che lo fonda e che 
consente alla coscienza di interpretarlo adeguatamente, cioè di attribu-
irgli il carattere di segno che gli spetta, e questo configura appunto la 
prospettiva dell’innegabile.

Il livello dell’interpretazione è, dunque, il livello della coscienza. 
Mentre il primo e il secondo livello configurano l’ordine della presunta 
realtà intesa nella sua presunta oggettività, di contro scoprire che le re-
lazioni non si pongono tra dati, ma nel loro intrinseco essere, implica il 
sapere che ogni dato è l’atto del suo togliersi nell’unico significato (l’as-
soluto stesso) che vale come la sua destinazione. 

In tal modo, la realtà non vale più come un’immediatezza, cioè come 
un insieme di determinazioni fittiziamente autonome e indipendenti. 

Se si parla di “seconda immediatezza” (zweite Unmittelbarkeit), come 
fa Hegel in più occasioni, ciò è accettabile solo a condizione di non in-
tenderla come la riproposizione dell’immediatezza formale che è propria 
del dato, cioè solo a condizione di mantenere la trasformazione che l’atto 
di coscienza produce sulla realtà dell’esperienza e sui dati che la costitu-
iscono, in modo tale che l’esperienza diventa il campo della coscienza del 
soggetto.

E proprio qui si deve fare estrema chiarezza: se la coscienza viene in-
tesa come “empirica”, allora essa mantiene la relazione all’esperienza così 
che tanto il sistema empirico-formale quanto la coscienza stessa vengono 
ipostatizzati, poiché valgono come termini della relazione.

Se, invece, il sistema empirico-formale viene colto come l’atto del suo 
trascendersi, allora ciò significa che tale atto è tutt’uno con l’atto di co-
scienza, nel senso che idealmente ogni differenza viene tolta nell’unità 
dell’atto.

Quando si parla di “coscienza trascendentale” precisamente questo 
atto si intende, cioè quell’atto che trascende il limite che segna tanto il 
sistema empirico-formale quanto la coscienza empirica. 



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 247

In questo unico e medesimo atto si realizza quell’intenzione di verità 
che è tutt’uno con la verità intesa. 

Essa, infatti, intende proprio questo: essere uno con l’uno, e questa in-
tenzione si realizza solo idealmente, dal momento che fattualmente (ine-
vitabilmente) la distanza dalla verità permane incolmabile. 

Se abbiamo parlato di “terzo livello”, lo abbiamo fatto per indicare la 
necessità di andare oltre i primi due. 

L’ulteriore, tuttavia, viene definito “livello” solo perché assimilato ai due 
livelli precedenti, rispetto ai quali l’ulteriore appare come un terzo livello, 
ma in effetti esso non è un livello affatto, se è autenticamente ulteriore.

La sua ulteriorità, se colta nel suo autentico valore, vale infatti come 
il suo risolversi nell’atto il quale, a sua volta, intendendo la verità, che è 
l’uno assoluto, si risolve proprio nell’uno che intende, se colto da quella 
prospettiva che si identifica con l’uno stesso.

Annotazione
Per concludere il rapido excursus dedicato al tema della priorità della relazione, 
iniziato nelle precedenti annotazioni, non possiamo non prendere di nuovo 
in considerazione la concezione di Emanuele Severino, così come emerge, in 
particolare, da La struttura originaria65. 
In tale opera, che noi abbiamo analizzato in due volumi e in numerosi altri 
scritti66, può venire considerata come centrale proprio la questione riguardante 
il primato della relazione (sintesi) sui relati. 
Anche in Severino, dunque, la relazione svolge un ruolo prioritario. Sarebbe 
meglio dire, però, che non solo svolge un ruolo prioritario, ma addirittura ha 
un valore fondante. 
Per chiarire questo punto, rileviamo che, quando Severino critica la concezione 
per la quale “la relazione tra i termini viene intesa come logicamente ulteriore 
alla posizione dei termini stessi”67, egli intende sottolineare proprio l’aspetto 
transazionale, che abbiamo cercato di chiarire nei paragrafi e nelle annotazioni 
precedenti. 

65.   E. Severino, La struttura originaria, già citato.
66.   Per un approfondimento del tema del concetto di relazione in Severino, si rinvia 
principalmente ai seguenti lavori: A. Stella, Il concetto di “relazione” nell’opera di Severino. 
A partire da “La struttura originaria”, già citato, e Id., “Metafisica originaria” in Severino. 
Precisazioni preliminari e approfondimenti tematici, già citato.
67.   E. Severino, La struttura originaria, cit., p. 271.



248	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Tuttavia, non si può non evidenziare che Severino intende il primato della re-
lazione in una forma ben più radicale di quella che emerge dai lavori dei quali 
ci siamo occupati fino ad ora e cioè non soltanto come il primato del nesso 
rispetto ai termini, ma soprattutto come presenza della relazione nella struttura 
intrinseca di ognuno di essi, nel senso che l’uno si pone in forza del riferimento 
all’altro, giacché senza l’altro non può stare.
Ciò rappresenta, a nostro giudizio, un notevolissimo passo avanti, perché 
Severino coglie il carattere costitutivo della relazione. 
Se non che, ciò che abbiamo cercato di mettere in luce nei lavori dedicati al suo 
pensiero è che egli non trae da questa consapevolezza le necessarie conseguenze. 
Il valore intrinseco della relazione, ossia il suo entrare nella costituzione dei ter-
mini, non mette capo, infatti, al risolversi dei termini nell’atto del loro rela-
zionarsi, come a noi sembra giusto pensare, giacché in Severino i termini, al 
contrario, vengono mantenuti. 
Di essi, insomma, si afferma bensì la struttura relazionale, così che la relazione 
vale come l’essenza di ogni determinazione, a cominciare dall’originario, cioè dal 
fondamento – che Severino intende appunto determinare –, ma ciò non com-
porta, come sua naturale conseguenza, il venir meno della determinazione stessa.
Parlando dei significati complessi e della posizione dell’essere, per fare un esem-
pio che abbia valore paradigmatico, Severino perviene all’aporia della comples-
sità semantica, per la quale ogni significato complesso – ma ciò può valere an-
che per ogni significato semplice, se tradotto in una apofansi che attribuisca, 
come predicato, l’essere ad un significato che funge da soggetto – risulta, per 
lo meno da un certo punto di vista, una contraddizione, dal momento che il 
soggetto viene identificato dalla copula con il suo predicato, che però è diverso 
dal soggetto stesso, così che viene violato il principio di non contraddizione.
Il giudizio appare, dunque, contraddittorio, ma – per Severino – ad una sola 
condizione: “Solo in quanto soggetto e predicato siano presupposti al giudi-
zio”68. Così posti, infatti, “essi hanno una determinatezza differente, e pertanto 
il giudizio è una contraddizione”69. 
Se, invece, “quella presupposizione non sussiste, il predicato non viene affer-
mato di ciò cui, in quanto presupposto alla predicazione, non conviene tale 
predicato, ma di ciò cui, appunto, tale predicazione conviene”70. 
Che è come dire: se il soggetto e il predicato sono presupposti al giudizio, e 
sono presupposti quindi come diversi, il giudizio che afferma la loro medesi-
mezza risulta una contraddizione, perché afferma l’identità dei diversi.

68.   Ibidem.
69.   Ibidem.
70.   Ibidem.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 249

Se non che, Severino intende evitare proprio questo esito, che per altro è l’esito 
cui perviene lo stesso Hegel, e per farlo cerca di spiegare in quale senso il pre-
dicato conviene al soggetto originariamente, in modo tale che l’apofansi che 
afferma la loro medesimezza non risulti più una contraddizione. 
Se, infatti, il predicato convenisse originariamente al soggetto, allora l’apofansi 
che afferma la loro medesimezza non farebbe che esplicitare quel vincolo intrin-
seco dell’uno all’altro che fa sì che l’uno sia l’altro, come aveva detto poco pri-
ma: “la connessione importa […] che qualcosa sia l’altro con cui è connesso”71.
Il punto su cui poggia il discorso viene così ulteriormente espresso: “il predica-
to non conviene al soggetto in quanto questo è presupposto alla relazione col 
predicato, ma in quanto il soggetto è appunto o è già immesso nella relazione, 
ossia in quanto il soggetto è già esso sintesi del soggetto e del predicato”72. 
Nella misura in cui il soggetto fosse già in sé sintesi di sé e del suo altro, allora il 
predicato, che configura il suo altro, cesserebbe di essere altro. 
Detto con parole diverse: se il campo semantico del soggetto vale come la sinte-
si dei significati espressi tanto dal soggetto quanto dal predicato e, viceversa, il 
campo semantico del predicato vale come la sintesi dei significati espressi tanto 
dal predicato quanto dal soggetto, allora l’identificazione di soggetto e predi-
cato cessa di essere una contraddizione, perché, non producendosi l’identità di 
diversi, non si vìola il principio di non contraddizione.
Severino traduce questo concetto in una formula e fornisce anche una esempli-
ficazione. La formula la si ritrova alla fine di questo passo: 

il significato dy può essere predicato del significato dx, solo in quanto dx sia po-
sto come ciò cui conviene dy, e quindi in quanto il campo semantico costituito 
dal soggetto della predicazione non valga semplicemente come dx, ma come la 
stessa sintesi tra dx e dy. E viceversa dx può essere soggetto della predicazione 
di dy, solo in quanto dy sia predicato e quindi posto come ciò che appunto 
conviene a dx, sì che il campo semantico costituito dal predicato non vale sem-
plicemente come dy, ma come la stessa sintesi tra dy e dx. Il significato concreto 
della proposizione: “dx è dy” è pertanto: (dx = dy) = (dy = dx)73.

Per rendere ancora più chiaro il suo discorso, egli ricorre ad una esemplificazione:

Se, ad esempio, si considera il significato: “Questa estensione rossa” (questa 
estensione rossa, appartenente alla totalità del F-immediato è appunto un certo 

71.   Ivi, p. 270.
72.   Ivi, p. 271.
73.   Ivi, pp. 271-272.



250	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

significato), non è “questa estensione” (= dx) che è rossa – intendendo con “que-
sta estensione” un ambito semantico irrelato al significato in cui consiste il color 
rosso (di questa estensione) –, ma è “questa estensione rossa” che è rossa: altri-
menti – assumendo cioè questa estensione come qualcosa che non è già in sintesi 
col color rosso (e quindi presupponendolo alla sintesi) –, affermare che “questa 
estensione” è rossa significherebbe affermare che qualcosa è altro da sé, o, anche, 
che qualcosa è e non è qualcos’altro […]. E, viceversa, non si può dire nemme-
no che questa estensione sia “rossa” (dy) – intendendo con quest’ultimo termine 
un ambito semantico che non sia già in relazione con questa estensione –, ma si 
deve dire che questa estensione è “questo rosso così esteso”, esteso cioè appunto in 
modo da costituire questa estensione74.

Solo se è già noto, insomma, che dy conviene a dx e che dx è ciò cui conviene 
dy, solo allora si può porre l’enunciato “dx è dy”. Tuttavia, “Questa condizione 
della predicazione non è da confondere col fondamento di quest’ultima: fon-
damento che, in questo caso, è la F-immediatezza della predicazione”75, come 
viene specificato in nota.
I significati complessi, dunque, non sono altro che gli enti attestati dall’espe-
rienza e costituiscono, in quanto momenti della F-immediatezza (cioè dell’im-
mediatezza fenomenologica), il fondamento della predicazione. 
In essi si realizza la sintesi dei diversi, sia nel senso che ogni ente è sintesi di pro-
prietà diverse, sia nel senso che le proprietà entrano in relazione con l’ente cui 
convengono. L’ente, quindi, è l’insieme delle sue proprietà e, se questo è attesta-
to dall’esperienza, non può tradursi – questo è l’assunto implicito di Severino 
– in un giudizio contraddittorio.
Per evitare la contraddittorietà del giudizio, quindi, Severino fa valere che il 
campo semantico del soggetto è sintesi del campo semantico del soggetto e del 
predicato e che il campo semantico del predicato è sintesi del campo semantico 
del predicato e del soggetto. 
Si potrebbe aggiungere, anche se Severino non lo dice espressamente, che in 
ogni sintesi (relazione), e non solo nella sintesi espressa dal giudizio, un termi-
ne è “in qualche modo” l’altro (“la connessione importa […] che qualcosa sia 
l’altro con cui è connesso”, passo da noi già citato), proprio per la ragione che 
originariamente i termini costituiscono una medesima realtà, la quale giustifica 
il loro successivo connettersi.
La domanda che ci poniamo è la seguente: se la realtà originaria è l’unità, come 
si producono i termini che poi si connettono? Solo a condizione di ipotizzare 

74.   Ivi, p. 272.
75.   Ibidem.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 251

che l’originario subisca una mediazione che lo trasformi in un’“unità moltepli-
ce”, cioè in una relazione o in una sintesi.
Ma come può l’originario subire un intervento mediatore, che lo investa estrin-
secamente, se è immediato, cioè assoluto? In quanto tale, non può non escludere 
ogni alterità estrinseca. A rigore, non può non escludere anche l’alterità intrin-
seca, proprio perché l’assoluto è sciolto da ogni relazione e perché la differenza 
posta nell’assoluto rende l’assoluto altro a sé stesso, contraddittoriamente.
E tuttavia, Severino introduce proprio l’alterità nell’assoluto, cioè nel fondamen-
to, cioè nell’originario, tant’è che parla di “struttura originaria”. In tal modo, 
non si ha più a che fare con una vera unità, ma con un’unificazione, appunto 
con una relazione. 
Il nodo da sciogliere, pertanto, è intendere adeguatamente la realtà originaria: 
se Severino la intende come una struttura, allora ripropone l’originarietà della 
relazione, dunque della dualità; di contro, se della relazione viene colto il limi-
te di intelligibilità, allora la realtà originaria e fondante (condizionante ogni 
coglimento) non può non essenzializzarsi nell’unità, quell’unità che lo stesso 
Severino riconosce come la vera essenza di ogni connessione, giacché in essa un 
termine è l’altro.
Ciò che intendiamo sottoporre all’attenzione del lettore è quanto segue: se 
questo è vero, se è vero che in ogni connessione un termine è l’altro, allora la 
relazione non può non togliersi nell’unità e non, al contrario, l’unità risolversi 
nella relazione, come invece pretende Severino.
Traducendo il discorso svolto nei termini del “giudizio”, che è un tipo di con-
nessione, Severino intende evitare che il giudizio esprima l’unità dei diversi, 
perché in questo caso – così egli argomenta – si tratterebbe di un giudizio 
contraddittorio.
Egli, insomma, non fa valere che la connessione di soggetto e predicato si ri-
solve nell’unità, stante che l’uno si pone in forza dell’altro e, dunque, l’uno è 
l’altro perché l’uno è l’essenza dell’altro, come a noi sembrerebbe logico, ma, di 
contro, fa valere che tanto l’uno quanto l’altro sono sintesi dell’uno e dell’altro, 
così che risolve l’unità nella sintesi di diversi. 
Ricapitolando: poiché la F-immediatezza è l’essere fenomenologico che è 
immediatamente noto, essa – per Severino – non può tradursi in giudizi 
contraddittori.
Per evitare che i “giudizi non identici” – ossia quelli in cui il predicato non è la 
ripetizione del soggetto – siano contraddittori, si deve attribuire al soggetto e 
al predicato del giudizio il medesimo valore apofantico e affermare che “l’apo-
fansi in cui consiste il soggetto è l’apofansi stessa in cui consiste il predicato”76. 

76.   Ibidem.



252	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Soggetto e predicato sono apofansi perché sono intrinsecamente costituiti dal-
la relazione e quella relazione che struttura il soggetto è la medesima che strut-
tura il predicato.
Per questa ragione, secondo Severino, soggetto e predicato non possono venire 
intesi come “presupposti al giudizio” o, anche, la relazione tra di essi non può 
venire “intesa come logicamente ulteriore alla posizione dei termini stessi”, che 
sono, appunto, soggetto e predicato.
Anche i “giudizi sintetici”, dunque, sono giudizi identici e, proprio perché iden-
tici, non sono contraddittori. Per converso, “tutti i giudizi non contraddittori 
sono giudizi identici, stante appunto che, anche nel caso di giudizi ‘non identici’, 
sia il soggetto, sia il predicato del giudizio hanno lo stesso valore apofantico”77.
Severino assume, dunque, i giudizi sintetici come identici perché il valore apo-
fantico del soggetto viene fatto coincidere con il valore apofantico del predi-
cato. Ma attraverso quale dimostrazione egli perviene a questa conclusione? 
Dimostrando che il soggetto è sintesi di soggetto e predicato e il predicato è 
sintesi di predicato e soggetto.
Poiché, però, la differenza di soggetto e predicato viene mantenuta – se non ve-
nisse mantenuta non si parlerebbe di “sintesi” ma di “unità” –, consegue, allora, 
che quella relazione (sintesi) in cui consiste il soggetto semmai è equivalente a 
quella sintesi in cui consiste il predicato. 
Assunto, cioè, che esse esprimano lo stesso valore apofantico (e per questo sia-
no equivalenti), non si può non rilevare, tuttavia, che si tratta di sintesi diverse, 
stante appunto il fatto che il soggetto non è il predicato e, dunque, non può 
non esprimere una sintesi che si differenzi dalla sintesi espressa dal predicato. 
Se fossero la medesima sintesi, infatti, perché parlare di “soggetto” e di “predica-
to”, mantenendo cioè la loro differenza? 
Se sono sintesi diverse, però, risulta ingiustificabile il giudizio che afferma che 
la sintesi rappresentata dal soggetto è la medesima sintesi rappresentata dal 
predicato. Più precisamente, se si mantenesse che sono sintesi diverse, allora il 
giudizio che afferma la loro identità (medesimezza) mediante la copula non 
potrebbe non configurare un giudizio contraddittorio.
A nostro giudizio, nel momento in cui si ammette che soggetto e predicato 
sono la stessa sintesi, allora proprio questa medesimezza non può non imporre 
la stessa medesimezza di soggetto e predicato, la quale, a sua volta, non può non 
negare la sintesi stessa, che poggia proprio sulla loro differenza, e lasciar essere 
soltanto l’unità, ossia quella medesimezza in cui la differenza di soggetto e pre-
dicato è veramente venuta meno. 

77.   Ibidem.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 253

Il tema del giudizio esprime molto bene la concezione della relazione che 
Severino intende proporre. Per riflettere, seppure rapidamente – come un’an-
notazione richiede – su tale concezione, intendiamo riprendere un aspetto sul 
quale abbiamo cominciato a riflettere poco sopra: il tema dell’esperienza (che 
qui si identifica con la F-immediatezza). 
L’esperienza costituisce il fondamento stesso della predicazione, secondo 
quanto affermato dallo stesso Severino, il quale però non si sofferma su questo 
aspetto. 
Troviamo rilevante, non di meno, che anche Severino consideri di fatto l’ente 
come l’insieme delle sue proprietà, in modo tale che anche in questa definizione 
si ripropone una duplice sintesi: la sintesi tra l’ente, da una parte, e le proprietà, 
dall’altra, nonché la sintesi tra le proprietà dell’ente. 
A noi sembra che sia possibile ravvisare la problematicità del concetto di sinte-
si (relazione) già da questa premessa, che, va sottolineato, non viene posta da 
Severino, ma costituisce l’implicito del suo discorso. 
Se l’ente è considerato come ciò cui convengono le proprietà – così che esso è 
esprimibile nel giudizio “l’ente è rosso ed esteso” (per rifarci, in qualche modo, 
al suo esempio) –, allora è da porre la seguente domanda: che cosa è l’ente cui 
convengono quelle proprietà? 
Per dire che quelle proprietà sono “sue”, esso deve già essere ed essere a prescin-
dere dalle proprietà. In altri termini: per entrare in relazione con le proprietà, 
deve costituirsi come termine, appunto come ente che si ponga senza le pro-
prietà. Ma che cosa è l’ente senza le proprietà che lo determinano?
Quanto detto sembrerebbe dare ragione a Severino, che parla di sintesi origina-
ria dell’ente e delle sue proprietà. 
Se non che, proprio il parlare di “sintesi” costituisce il problema. La sintesi, cioè 
la relazione, mantiene comunque la differenza, così che l’ente non può non 
distinguersi dalle sue proprietà come il soggetto non può non distinguersi dal 
predicato e deve distinguersi proprio per relazionarsi (per costituire una sintesi). 
Il problema di un ente che, pur distinto delle sue proprietà, sussista come “ente” 
e valga come un termine della relazione nonché di proprietà che, pur distin-
te dall’ente cui convengono, sussistano come “proprietà” e valgano esse stesse 
come termini della relazione, insomma, non può non permanere. 
Che cosa è, infatti, un ente senza le sue proprietà? Se non è un ente, come può 
sussistere e valere come termine di una relazione? Lo stesso discorso vale per le 
proprietà. 
Ciò che sosteniamo è che solo se Severino avesse parlato di unità, e non di unifi-
cazione, si sarebbe potuta porre effettivamente l’identità di soggetto e predicato, 
per la ragione che entrambi si sarebbero tolti in quell’unica e medesima unità. 



254	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Egli, invece, vuol mantenere la determinatezza di soggetto e predicato – deter-
minatezza che non può non distinguere l’uno dall’altro, onde giustificare l’uso 
di due parole diverse le quali, se non altro, indicano due funzioni diverse – e, 
però, vuole affermare anche la loro identità: tale operazione ci sembra la vera 
contraddizione.
Del resto, che cosa significa “avere lo stesso valore apofantico”? Per Severino si-
gnifica che sia il soggetto sia il predicato del giudizio – e, quindi, ogni determi-
nazione appartenente all’universo del F-immediato – si pongono in relazione 
necessaria l’uno con l’altro, una relazione cioè che, strutturando l’uno e l’altro, 
decreta che l’uno è, in sé, l’uno e l’altro e l’altro è, in sé, l’altro e l’uno. 
Se, però, si rimane fermi a questa formulazione, allora il problema non è stato 
ancora risolto: se ogni identità è in sé la sintesi di sé e del suo altro, allora ogni 
identità è l’insieme di due identità (il sé et l’altro, il soggetto et il predicato) e 
ciò all’infinito. 
Non solo: se l’identità si struttura in forza della differenza (l’altro che diventa 
momento essenziale dell’identico), allora la contraddizione non può non tor-
nare a riproporsi.
Per superare effettivamente la contraddizione, non si può non (necessariamen-
te) introdurre il concetto di unità: il campo semantico del soggetto deve essere 
lo stesso campo semantico del predicato e la loro medesimezza deve essere la loro 
unità, non la loro sintesi o la loro unificazione o, ancora, l’inclusione dell’uno 
nell’altro e dell’altro nell’uno. 
Solo l’unità del campo legittima l’identità del giudizio; se, invece, si continua a 
parlare di sintesi, anche a proposito del campo, e si dice che quello del soggetto 
è sintesi del campo del soggetto e del predicato e quello del predicato è sintesi 
del campo del predicato e del soggetto, si mantiene comunque la dualità, che è 
condizione della sintesi, così che non si realizza l’unità, quindi non si realizza 
la medesimezza. 
In conclusione, ciò che intendiamo dire è quanto segue: si deve operare una 
scelta. 
O si dice che nella medesimezza viene meno ogni differenza, in modo tale che 
non si parla più in alcun modo di soggetto e predicato e, invece, si parla di uni-
tà, ma allora si è costretti a rinunciare alla determinatezza tanto del soggetto 
quanto del predicato, che svolgono la funzione di estendere la determinatezza, 
che essi esibiscono in quanto termini, alla loro sintesi. 
Oppure si pretende di mantenere la determinatezza, e allora ha bensì senso 
continuare a parlare di sintesi, ma in questo caso la medesimezza non è auten-
tica, perché il campo del soggetto, per quanto contenga anche il campo del 



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 255

predicato, rimane campo del soggetto e, come tale, permane distinto dal campo 
del predicato, che pure contiene anche il campo del soggetto.
Se i due campi in qualche modo non si differenziassero, infatti, non si com-
prenderebbe per quale ragione uno è connotato come campo del soggetto e un 
altro come campo del predicato.
Né il problema si risolve facendo ricorso all’esperienza. Quest’ultima, da un certo 
punto di vista, attesta che ogni ente (determinazione) si struttura di una molte-
plicità di proprietà (determinazioni), così che vale come insieme (relazione, sin-
tesi) di determinazioni. 
Inoltre, ogni ente si rapporta ad altri enti (determinazioni) in un tessuto (tex-
tus) che tiene insieme enti (determinazioni) diversi, valendo come loro totalità 
(la totalità del F-immediato). 
Se non che, se si legge l’esperienza da questo punto di vista, si è costretti a rico-
noscere che l’unità espressa è ancora l’unità della sintesi, che non è sufficiente a 
legittimare l’identità del giudizio. 
Se, invece, si legge l’esperienza da un altro punto di vista, e cioè dal punto di 
vista della coscienza trascendentale, allora è possibile rilevare che l’unità dei di-
versi è presente proprio nell’universo empirico, e ciò in ragione del fatto che 
quell’identità formalmente immediata, che si presenta come se fosse incontrad-
dittoria, in effetti non è affatto tale, stante il suo costituirsi, proprio in quanto 
determinata, in forza della differenza, così che ogni identico è, in sé, diverso da 
sé. 
Che è come dire: se l’esperienza è in sé contraddittoria, allora la contradditto-
rietà del giudizio, che viene espressa a livello formale mediante il giudizio che 
afferma l’identità dei diversi, non fa che tradurre formalmente la contradditto-
rietà che caratterizza l’universo empirico.
Precisamente per questa ragione, Parmenide connota la molteplicità come 
non-essere, includendo così nel non-essere tanto l’universo empirico quanto 
l’universo formale, che del primo vale come espressione.
Affinché l’identità espressa dal giudizio non configuri una contraddizione, 
pertanto, si deve approdare all’unità: soltanto sull’unità il giudizio deve fon-
darsi, ma in tal modo il fondamento non può non togliere il giudizio stesso, in 
quanto espressione dell’identità dei diversi.
In ogni giudizio, infatti, la copula sancisce l’identità di soggetto e predicato (S 
è p), che però non sono un medesimo (S non è p).
Se si rimane al di qua dell’unità, arrestandosi alla sintesi, viene bensì salvata 
quella determinatezza che caratterizza esperienza e discorso, ma ciò significa 
consegnarsi alla contraddizione, così che si impone di nuovo una scelta. 



256	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

O ci si continua a riferire all’esperienza e si fa uso del discorso, ma con la con-
sapevolezza del loro limite di intelligibilità, oppure si assume l’esperienza come 
la vera realtà (cioè come se fosse oggettiva) e il discorso come la sua legittima 
espressione (come vero, quando dice la realtà come essa sembra essere), ma allo-
ra si subisce la contraddizione, perché non si ha consapevolezza del suo costituire 
tanto l’esperienza quanto il discorso. 
Poiché il principio di non contraddizione si colloca nell’universo formale, an-
che esso non si sottrae alla contraddizione e non può di certo venire inteso 
come l’incontraddittorio. 
Il principio di non contraddizione, infatti, si pone escludendo la contraddizio-
ne, la quale viene così richiesta proprio per venire esclusa (ne abbiamo parlato 
nella annotazione seconda del sesto paragrafo della Terza Riflessione). 
La stessa incontraddittorietà dell’essere, secondo la modalità in cui l’esprime 
Severino e cioè mediante la formula “l’essere non è non essere”, si pone esclu-
dendo il non-essere, così che anche il non-essere viene richiesto come essente, 
costruendo di nuovo la contraddizione. 
Quanto detto, ci induce a svolgere la seguente considerazione, che ci sembra 
cogliere il nodo cruciale dell’intero discorso svolto da Severino: l’incontraddit-
torietà formale poggia su un assunto, che consiste nel primato dell’opposizione. 
In ragione di questa opposizione, che verrebbe ad avere valore fondante, anche 
l’essere si pone perché si oppone al nulla e il nulla all’essere. 
Scrive, infatti, Severino: 

Alla verità dell’essere appartiene l’opposizione dell’essere e del nulla. Non nel 
senso che l’essere abbia a premere su qualcosa che gli faccia resistenza, ma nel 
senso che, quando si dice appunto che nulla resiste all’essere, l’essere lo si pensa 
nella sua relazione al nulla, e in questa relazione prende significato78.

Generalizzando, è da ribadire il punto cui più volte siamo pervenuti: tutto ciò 
che si pone in forma determinata non può non opporsi, così che il determinato 
si oppone a ciò che lo pone (il suo altro), dunque si oppone a sé medesimo. 
Precisamente per questa ragione, per lo meno secondo la nostra interpretazio-
ne che su questo punto contrasta radicalmente con quella di Severino, l’essere 
non può venire inteso come un’identità determinata: ciò equivarrebbe a subor-
dinarlo all’opposizione al non-essere e, quindi, al non-essere stesso, cui dovrebbe 
opporsi. 
Equivarrebbe, anzi, ad assumere l’essere come non-essere.

78.   E. Severino, Ritornare a Parmenide, in Id., Essenza del nichilismo, Paideia Editrice, 
Brescia 1972, p. 36. 



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 257

Severino, proprio per voler determinare l’essere, ipostatizza il non-essere nella 
forma del “nulla”, il quale viene inteso come un significato autocontraddittorio. 
Tuttavia, ciò non comporta il contraddirsi del nulla, nel senso del suo togliersi 
o del suo trascendersi, secondo quanto da noi suggerito (dal momento che ciò 
vale per ogni determinato), ma comporta che il nulla, in una qualche misura, 
sia, dal momento che esprime una certa positività semantica. 
In forza di questa positività, è possibile negare che l’essere sia nulla, perché il 
nulla è diventato oggetto di negazione.
L’opposizione di essere e nulla, in tal modo, viene assunta come la condizione del-
la posizione dell’essere, come se avesse senso parlare di “posizione” a proposito 
dell’essere. 
Ma, per Severino, se qualcosa non è posto, cioè non è presente, cioè non è determi-
nato, di esso non si può parlare e non si può nemmeno dire che non è.
Che si possa parlare dell’essere solo nella misura in cui lo si riduce ad oggetto 
del discorso, ebbene su questo non si può non concordare. Precisamente per 
questa ragione, a nostro giudizio, quell’essere che è oggetto del discorso non 
può venire confuso con il vero essere, cioè con l’essere assoluto, il quale, proprio 
perché assoluto, è insemantizzabile. 
Di contro, l’essere di Severino è un essere formale e per questa ragione esso non 
può non venire semantizzato.
A tale concezione abbiamo opposto la seguente considerazione: se l’essere è ef-
fettivo fondamento, allora non può non valere quale condizione incondizionata 
proprio perché inoggettivabile (insemantizzabile). 
Se la condizione incondizionata, e per questo oggettivante79, venisse oggettivata, 
non soltanto decadrebbe a condizionato, ma altresì si dovrebbe andare alla ri-
cerca di una vera condizione oggettivante, stante il fatto che il condizionato, una 
volta che venga presupposto, richiede necessariamente il condizionante (ogget-
tivante) proprio per valere quale condizionato. 
Naturalmente questo discorso si riferisce alla condizione incondizionata pen-
sata alla luce dell’inevitabile, stante il fatto che presuppone il condizionato.

79.   A proposito della condizione incondizionata, che è oggettivante, ci sembra opportu-
no svolgere una riflessione. Se si afferma ciò, ci si pone dalla prospettiva dell’inevitabile: la 
condizione è oggettivante, infatti, se si dà qualcosa che possa venire oggettivato. Di contro, 
se ci si pone dalla prospettiva dell’innegabile, non ha senso parlare di condizione incondi-
zionata come se fosse oggettivante, per la ragione che la condizione incondizionata, coinci-
dendo con l’assoluto, vale come ragione del non-essere (del non-essere mai stato) dell’altro 
da essa. Dunque, la condizione incondizionata non può valere come oggettivante perché 
non si dà in nessun caso l’oggettivato.



258	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Severino, tuttavia, non interpreta l’essere come condizione incondizionata, dal 
momento che lo subordina alla relazione oppositiva, e proprio per questa ragio-
ne egli indica nella struttura originaria l’essenza del fondamento (dell’essere). 
L’originario (fondamento), pertanto, non è la condizione che emerge sull’ordi-
ne dei condizionati, ma è la relazione che li accoglie e li connette, determinan-
doli reciprocamente. 
Per Severino, dunque, tanto l’esperienza quanto la ragione, cioè il “logo”, sono 
costituiti strutturalmente dalla relazione e in perfetta armonia, dal momento 
che poggiano sulla medesima struttura: “Pertanto il logo, lungi dall’essere in 
opposizione con l’esperienza, è anzi la comprensione autentica di questa”80. 
La conclusione del suo discorso è la seguente: vale come il concreto l’unità di 
soggetto e predicato, o la loro identità. Il punto è se questa “identità” sia auten-
tica oppure valga come “identificazione”, cioè ancora come una relazione.
A nostro giudizio, lo ripetiamo, Severino intende bensì superare la distinzione, 
ma finisce per mantenerla perché i distinti non si tolgono nell’unità, come do-
vrebbe avvenire secondo noi, ma vengono pensati come termini, tali che l’uno 
include l’altro (e viceversa). 
In questo modo, insomma, l’uno e l’altro vengono conservati: “soggetto e pre-
dicato non sono determinazioni distinte in modo tale che il campo semantico 
dell’una non includa il campo semantico dell’altra”81.
Se il campo semantico dell’una include il campo semantico dell’altra, ebbene 
questa reciproca inclusione è il massimo di unità che viene proposta da Severino. 
Un’unità nella quale, non di meno, i termini vengono conservati, così che non 
può non venire conservata anche la loro differenza.
L’intreccio dei campi posizionali di soggetto e predicato, infatti, non va oltre 
di essi e li mantiene nell’identità determinata che continua a connotare tanto il 
soggetto quanto il predicato anche nel loro intreccio reciproco.
Sia chiaro un punto, tuttavia. Sulla ricerca di unità, che anche Severino consi-
dera come centrale nella sua concezione filosofica, non si può non concordare: 
essa costituisce l’essenza stessa di ogni autentica ricerca filosofica. 
La questione è se, nell’unità cui egli perviene, la medesimezza di soggetto e pre-
dicato sia effettiva e la distinzione venga effettivamente superata. E ciò vale per 
ogni distinzione, dunque per la dualità in quanto tale nonché per la relazione 
che su di essa poggia.

80.   E. Severino, La struttura originaria, cit., p. 273.
81.   Ibidem.



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 259

7. Per concludere

Per concludere il discorso svolto sui concetti di identità e relazione, si 
potrebbe dire che, se l’identità determinata è pensabile solo come invio 
alla differenza, allora la relazione non è pensabile nel modo dell’identità. 

Se, infatti, la relazione venisse identificata come medio, allora essa ver-
rebbe a distinguersi dai termini che relaziona, là dove essa deve coincide-
re, risolvendovisi, con la loro distinzione. 

In quanto si distinguesse dal suo essere la distinzione stessa dei termini, 
la relazione postulerebbe ancora un medio tra sé e ciascuno dei distinti, 
riproponendo l’aporia del terzo uomo.

Tuttavia, la distinzione dei termini non va pensata come un costrutto, 
perché nel costrutto la relazione vale ancora come medio, dunque come 
un’identità.

Né va pensata come l’attività del distinguersi dei termini, per la sem-
plice ragione che l’attività mantiene la dualità e la relazione varrebbe an-
cora come costrutto.

La relazione deve venire intesa come l’atto del distinguersi dei termini, 
che coincide l’atto stesso del loro relazionarsi. 

L’atto viene definito come “del distinguersi” o “del relazionarsi” se 
ci si colloca nella prospettiva dell’inevitabile, che mantiene la dualità dei 
distinti/relazionati. 

In effetti, ci si colloca ancora nella prospettiva dell’inevitabile se si par-
la dell’atto intendendo l’atto “del togliersi” dei distinti/relazionati, per-
ché si presuppone l’essere di ciò che si toglie.

L’atto, questo è il punto, costituisce la “forma estrema” dell’inevitabi-
le, se mantenuto in una qualche forma di determinatezza, dunque anche 
se inteso come toglimento di ogni toglimento. 

Non di meno, se del toglimento si coglie l’autentica intenzione, che è 
quella di tendere all’assoluto fino al punto di identificarsi con esso, risol-
vendosi in esso, allora ci si colloca finalmente nella prospettiva dell’inne-
gabile, alla luce della quale solo l’unità dell’assoluto è veramente.

In quest’ultimo senso, l’atto indica precisamente il mediarsi dell’im-
mediatezza formale, perché ciascun termine cessa di valere come 



260	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

un’ipostasi e si essenzializza, appunto, nell’atto che lo invera inducendolo 
a trascendersi nell’assoluto, che è la sua destinazione.

Ciò che si impone, in forza delle argomentazioni svolte, è insomma la 
coscienza della contraddittorietà intrinseca del dato (immediato) nonché 
della contraddittorietà della relazione ridotta a medio, cioè assunta nella 
forma dell’immediatezza (formale). 

Per questa ragione, il “terzo livello” è il livello della coscienza, ma della 
coscienza trascendentale, giacché si tratta di un meta-livello. 

In esso, da un lato (l’inevitabile), si pone la consapevolezza del limite 
tanto del livello percettivo-sensibile, poggiante sulla separatezza dei dati, 
quanto del livello concettuale-formale, poggiante sulla loro congiunzio-
ne estrinseca; da un altro lato (l’innegabile), si lascia emergere il signifi-
cato autentico del dato, che viene interpretato dalla coscienza e posto solo 
in virtù di questa interpretazione (mediazione): la coscienza trascenden-
tale, condizionata dalla condizione incondizionata, coglie il limite del 
condizionato e, di conseguenza, il suo venir meno a sé stesso affinché solo 
la condizione incondizionata veramente sia.

Immediato e mediazione, pertanto, se pensate come complanari e re-
ciproche, configurano un circolo che non può evitare il carattere vizioso. 

Di contro, se la mediazione è intesa come l’intrinseco mediarsi dell’im-
mediato, allora ogni identità determinata viene colta nella sua natura di 
segno, così che l’atto che la pone in essere si rivela un atto di coscienza, 
perché è la coscienza che ne specifica il significato nonché il senso.

Continuare a parlare di “livello”, infine, è giustificato dal fatto che ci 
si pone dal punto di vista del sistema empirico-formale e ciò è inevitabile. 

Risulta, pertanto, inevitabile ridurre l’ulteriore a qualcosa che si di-
spone su di un livello che supera il secondo.

Innegabile, invece, è l’intenzione di mantenere l’ulteriore nella sua ulte-
riorità effettiva, che impedisce di ipostatizzarlo e collocarlo su di un livello. 

Se i livelli vengono pensati ponendosi idealmente dal punto di vista 
dell’ulteriore, cioè dell’assoluto, allora essi non possono non togliersi 
nell’assoluto medesimo, onde essere uno con l’uno.

La stessa coscienza, in quanto trascendentale, si rivela come l’ol-
trepassamento della dualità che la vincola ad un qualche contenuto, 



quinta riflessione | Il concetto di relazione	 261

determinato in quanto tale, sì che emerge come atto del trascendersi di 
ogni finito (determinato). 

Questo trascendimento – giova ripeterlo – include l’atto stesso, in 
quanto mantenga una sua determinatezza, sì che si configura quel trascen-
dimento del trascendimento che intende indicare che solo l’assoluto è vera-
mente, ancorché l’intenzione del dire venga contraddetta dal dire stesso. 

L’assoluto, infatti, viene assunto come esito del trascendimento del finito 
(prospettiva dell’inevitabile) e non come ragione del non-essere mai stato 
di ciò di cui si afferma l’atto del trascendersi (prospettiva dell’innegabile).





cum scientia | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1

Sesta Riflessione
Lo spirito

1. Per introdurre 

Il punto nodale che emerge da quanto è stato detto fin qui può veni-
re così riassunto: l’atto di coscienza esprime l’essenza della coscienza e 

cioè il suo valore trascendentale.
Tale atto è trascendentale perché è l’atto del trascendere il limite. 

Esso, quindi, non appartiene alla coscienza empirica o avvertente, per-
ché quest’ultima è vincolata all’esperienza giacché all’esperienza si volge 
(ad-vertere: “volgersi verso”).

L’atto trascendentale è la coscienza trascendentale, la quale coincide 
con lo spirito precisamente per il suo esprimere la spinta a superare il 
limite e, quindi, la finitezza, in qualunque forma questa si configuri.

Per essere più chiari: spirito è l’atto di coscienza per la ragione che tale 
atto, ancorché presente in ogni coscienza empirica, a questa non si ridu-
ce, tant’è vero che anche della coscienza empirica l’atto, cioè lo spirito, 
coglie il limite.

La domanda, allora, diventa: quale condizione consente il rilevamen-
to del limite? Tenendo conto proprio di questa domanda, abbiamo par-
lato più volte di condizione incondizionata: è in virtù della condizione 
incondizionata, cioè dell’assoluto, che il condizionato, cioè il relativo, 
viene colto nel suo limite costitutivo e viene colto mediante l’atto di co-
scienza, ispirato dalla condizione incondizionata.

Non si deve, tuttavia, commettere l’errore di pensare che tra la condi-
zione incondizionata e l’atto di coscienza vi sia un rapporto, una relazio-
ne. Se vi fosse una relazione, la condizione verrebbe condizionata, cioè 
l’assoluto, ridotto a termine di una relazione, verrebbe negato. 



264	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Del resto, anche l’atto domanda di venire adeguatamente specifica-
to. Se lo si coglie come vincolato a ciò su cui emerge, e cioè vincolato 
al limite o al determinato, mantiene una sua determinatezza, ma questa 
prospettiva coglie l’atto dal punto di vista di ciò che viene superato, cioè 
dal punto di vista del finito. 

Si tratta, non di meno, di una prospettiva inevitabile, perché si coglie 
il limite del finito per la ragione che ad esso ci si mantiene comunque 
vincolati e, inoltre, per la ragione che questo coglimento non produce la 
sostituzione del finito con l’infinito.

Finito e infinito non sono tra di loro fungibili, proprio perché l’in-
finito non entra in relazione con il finito, ma costituisce la sua essenza 
autentica, la ragione del suo essere finito e, cioè, del suo venire riconosciuto 
come tale. 

In questo senso è lecito affermare che lo spirito costituisce l’essenza 
del mondo, perché indica l’atto del trascendersi del mondo stesso, tra-
scendersi evocato dall’infinito, che è la verità del finito.

Se, quindi, il finito viene colto in virtù della verità innegabile, allora 
esso viene colto come atto del trascendersi e l’atto si rivela come il toglier-
si del finito nell’infinito. 

In virtù della prospettiva dell’infinito, che è innegabile, anche l’atto 
trascende, dunque, la propria determinatezza, perché tutto ciò che è fini-
to, incluso appunto l’atto, va oltre sé stesso, innegabilmente.

Non ci si può porre di fatto dalla prospettiva dell’assoluto (infinito), 
ma non si può non (innegabilmente) riconoscere che, se del finito si co-
glie il limite, allora lo spirito ha risolto/dissolto il finito nell’infinito. 

Tale risoluzione/dissoluzione non è la cancellazione del finito, ma la 
sua elevazione, quell’Er-hebung che lo stesso Hegel indica come l’essen-
za dello Auf-hebung. Ci occuperemo di alcuni aspetti della concezione 
hegeliana del finito (e dell’intero, cioè dell’infinito) nelle annotazioni. 

Certo, anche l’elevazione può venire ridotta ad un passaggio da un li-
vello ad un livello superiore e in tal modo essa viene di nuovo resa finita. 
Ma questo è l’inevitabile: ridurre l’idea autentica di elevazione alla sua 
rappresentazione, che non coglie il valore metafisico della parola, ma lo 
riduce al suo significato ordinario.



sesta riflessione | Lo spirito	 265

L’inevitabile, insomma, impone il linguaggio anche per indicare il li-
mite del linguaggio medesimo.

Ciò che si deve ricordare, tuttavia, è che, se il limite del linguaggio (del 
finito) è stato colto, allora innegabilmente è stato trasceso e l’assoluto co-
stituisce la condizione che consente questo coglimento/trascendimento. 

Se l’assoluto non fosse, solo il relativo sarebbe, ma non sarebbe più 
“il relativo”. L’assolutizzazione del relativo, che viene compiuta con l’as-
sumere ogni identità determinata come se fosse autonoma e autosuffi-
ciente, ma senza esserlo effettivamente, è la necessaria conseguenza della 
negazione dell’assoluto.

Più precisamente, la negazione dell’assoluto, implicando l’assolutiz-
zazione del relativo, a rigore comporta la stessa negazione di quest’ulti-
mo, perché decreta la sua contraffazione. Il relativo, come il “falso”, nel 
suo configurarsi immediato altro non è che questa contraffazione: il pre-
sentarsi come vero da parte di ciò che non lo è affatto. 

Poiché il sistema empirico-formale richiede un fondamento su cui 
poggiare, esso opina di poter assumere come fondamento l’elemento, os-
sia le molteplici identità determinate che diventano i “mattoni” con cui 
si costruisce l’edificio dell’esperienza e della conoscenza. 

Tali identità determinate vengono anche definite “fatti”, perché si 
vorrebbe che essi fossero oggettivi.

Se non che, assumere il fondamento riducendolo ad elemento è preclu-
so da almeno due ragioni. 

Innanzi tutto, l’elemento presuppone il sistema, così che non può co-
stituirne il fondamento. 

In secondo luogo, il fatto non è oggettivo, per la ragione che è vin-
colato al rilevamento e alla connotazione (paragrafi 3 e 4 della Terza 
Riflessione). 

L’assolutizzazione del determinato, pertanto, si rivela come l’assun-
zione del determinato non per ciò che esso veramente è, ma per ciò che si 
presuppone esso sia.

Da ciò si evince come l’esigenza di un fondamento autentico sia chiara-
mente espressa dal sistema. Quest’ultimo, non di meno, lascia trasparire 
anche la propria incapacità di legittimarsi, stante che ciascun elemento 
che lo costituisce ricerca il fondamento in un altro elemento, senza però 
poterlo trovare in ciò che è determinato. 



266	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Da ciò consegue quel regressus in indefinitum che il sistema non è in 
grado di riconoscere e che solo la coscienza trascendentale lascia emerge-
re come limite del finito. 

L’esigenza di fondamento permane, quindi, insoddisfatta, se si pre-
tende di ricercare il fondamento all’interno dell’universo della finitezza 
oppure se si pretende di strumentalizzare il fondamento stesso, negando-
lo nella sua irriducibilità, cioè riducendolo a “qualcosa” di cui disporre.

Si potrebbe anche dire che l’esigenza viene contraddetta dalla pretesa 
del sistema di riconoscere come fondamento solo ciò che lo mantiene 
come sistema. 

Il sistema pretende di disporre del fondamento che lo legittimerebbe 
come sistema, ma il fondamento è proprio ciò che consente di rilevare 
quel limite che rappresenta ciò che effettivamente pone il sistema e che 
testimonia altresì la necessità del suo trascendersi come sistema. 

Se ne ricava che il fondamento autentico non legittima il sistema nel suo 
presentarsi ordinario, bensì impone appunto al sistema di andare oltre sé 
stesso.

L’intenzione di verità costituisce, pertanto, l’esigenza espressa nella 
sua forma più pura nonché l’essenza stessa del sistema e, dunque, del fi-
nito. Tale intenzione, come dicevamo, viene non di meno contraddetta 
dalla pretesa di conservarsi così come si è di fatto, nella propria finitudine. 

Se non che, nessuna determinazione finita, di fatto comparente, può 
soddisfare l’esigenza di fondamento e per questa ragione, se si cerca la 
legittimazione in una qualche determinazione finita (incluso l’assoluto 
assunto come determinato), si finisce, appunto, per passare da un finito 
ad un altro, all’infinito.

Questa infinita serie di rinvii, che disegna l’infinita serie di relazioni 
che costituiscono il sistema (universo), configura però quella che Hegel 
definirebbe la cattiva infinità, in modo tale che anche la pretesa di usa-
re un finito come fondamento viene smascherata e viene smascherata da 
quella intenzione che, essendo votata alla verità, nella verità intende 
compiersi.

E così l’assoluto si rivela l’unico fondamento vero, ancorché esso non 
possa venire determinato e ancorché esso, proprio in quanto assoluto, 
non possa non valere quale ragione del non-essere dell’altro da esso. 



sesta riflessione | Lo spirito	 267

Rileviamo, a questo proposito, che sarebbe un errore teoreticamente 
capitale intendere l’assoluto come “negazione” o “esclusione” di qual-
cosa, negando così la sua assolutezza. Se si usa tale espressione, quindi, 
la si deve sempre intendere nel senso indicato: come non-essere dell’altro 
dall’assoluto medesimo.

Che è come dire: il relativo, proprio in quanto tale, richiede l’assolu-
to, ma l’assoluto non può non essere ciò in virtù di cui il relativo nega sé 
stesso, in quanto altro dall’assoluto. 

La negazione del relativo, tuttavia, non si traduce nella sua scompar-
sa, ma nella sua intrinseca trasformazione, che consiste nel suo dismettere 
l’abito dell’apparire per risolversi nell’essenza che è l’essere, cioè l’assolu-
to stesso.

Se tale trasformazione viene letta ancora con la lente dell’inevitabile, 
allora ogni cosa viene colta come segno, il quale, in ultima istanza, rinvia 
a quell’unico e autentico significato che è l’assoluto. 

Se, di contro, viene letta con la lente dell’innegabile, allora il finito si 
rivela il suo togliersi o, più radicalmente, il suo essersi da sempre, origi-
nariamente, tolto.

In altre parole: il relativo viene restituito alla sua finitezza, che è la sua 
inconsistenza ontologica, nonostante la sua vistosa presenza empirica. 

Lo spirito che smaschera l’inconsistenza di questa presenza è l’espres-
sione della condizione incondizionata, ossia la traduzione dell’infinito nel 
finito, fermo restando che di ogni traduzione va salvaguardata l’intenzio-
ne e non la pretesa.

Se, infatti, l’intenzione spinge a rivolgersi a ciò che con la traduzione 
si intende tradurre, così che anche la traduzione deve venire oltrepassata, 
di contro la pretesa finisce per assumere la traduzione come la legittima 
espressione dell’assoluto: solo cadendo in questo equivoco, si può parla-
re di fenomenologia della verità.

Per contrario, la fenomenologia è dello spirito nel senso che, stante il 
fatto – ossia disponendosi dal punto di vista dell’inevitabile – che le de-
terminazioni sono molteplici, anche le forme del toglimento (superamen-
to) di ciascuna di esse sono altrettanto molteplici. 

Tuttavia, non si deve mai dimenticare che descrivere la fenomenologia 
dello spirito significa tendere all’assoluto soltanto nel senso che il togliersi 



268	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

del finito, in ciascuna delle sue forme, indica il condizionamento eserci-
tato dalla condizione incondizionata, non già nel senso di cogliere le for-
me mediante le quali l’assoluto si manifesterebbe, come se dell’assoluto 
si dessero “forme”. 

Né può significare il ridurre l’intenzione di verità ad una procedura, le 
cui tappe configurino un progressivo avvicinamento a quel fine che è la 
verità stessa (l’assoluto stesso), la quale in tal modo si presume che possa 
venire determinata.

Poiché non è possibile essere tutt’uno con l’assoluto se non idealmente, 
cioè intenzionalmente, si dirà allora che cogliere il limite del finito è venire 
condizionati dalla condizione incondizionata, così che non si coglie l’assolu-
to se non nel senso che si coglie ciò che solo in virtù di esso è possibile cogliere. 

La verità, pertanto, è assente di fatto dal mondo (universo) delle de-
terminazioni, ma la sua assenza è riconosciuta e dunque si dirà che la 
sua assenza è presente, secondo quanto mirabilmente espresso dal famoso 
motto socratico “so di non-sapere”. 

L’assenza della verità, insomma, viene saputa e viene saputa in virtù 
della verità stessa. 

E va aggiunto: sempre in virtù della verità si perviene a sapere che tut-
to ciò che si presenta non è “verità” e, quindi, ogni presenza determinata, 
se intende essere veramente, non può non superarsi e togliersi nella verità 
che è l’assoluto essere.

2. Lo spirito come intentio veritatis

Per cercare di sintetizzare e chiarire quanto detto nel precedente para-
grafo, si potrebbe usare un’immagine e dire che lo spirito consegna il finito 
all’infinito, includendo l’atto stesso della consegna.

Che è come dire: lo spirito è il superamento di ogni figura, ma anche 
il superamento del superamento, nella misura in cui il superamento per-
mane determinato perché vincolato a ciò di cui è superamento. 

Ciò comporta che il superamento del superamento non va inteso in 
senso ordinario. In questo caso, infatti, viene ridotto ad un passaggio, 
cioè ad una relazione.



sesta riflessione | Lo spirito	 269

Lo spirito, invece, è superamento per la ragione che non soltanto su-
pera il limite orizzontalmente, ossia cogliendo entrambe le facce che lo 
costituiscono, ma perché, proprio per cogliere le due facce (per passare 
dall’una all’altra), deve emergere verticalmente oltre di esse.

Certo, anche l’emergenza verticale, se si permane nell’universo della 
rappresentazione o nell’universo empirico-formale, permane inevitabil-
mente vincolata alla dimensione orizzontale. Tuttavia, non è questa l’in-
tenzione che costituisce il superamento trascendentale.

Il superamento, se inteso in senso trascendentale, è atto e l’atto è l’in-
tentio veritatis, ossia l’intenzione che si protende verso la verità.

Formalmente, ossia inevitabilmente, l’intenzione viene ridotta a rela-
zione, quella che intercorre tra chi intende e la verità intesa. 

Trascendentalmente, invece, l’intenzione di verità intende negare ogni 
distanza dalla verità, perché solo nell’essere uno con la verità l’intenzio-
ne diventa vera come intenzione e diventa vera proprio perché viene meno 
in quanto altra dalla verità medesima.

Lo spirito è, quindi, l’atto che fonda ogni determinazione e tale atto si 
rivela l’autentico essere del finito, la sua intentio veritatis: la spinta ad esse-
re veramente che struttura costitutivamente ogni determinazione finita. 

Più chiaramente: la struttura ontologica del finito non autorizza ad 
intendere il finito come “qualcosa-che-è” né ad ipostatizzarne la strut-
tura stessa, cioè ad intenderla come uno status, perché essa coincide con 
l’aspirazione ad essere, e ad essere veramente, da parte del finito. 

Orbene, tale aspirazione (tale anelito) è appunto lo spirito, il quale 
viene inteso come altro dal suo fine, cioè dalla verità, solo se pensato for-
malmente, giacché trascendentalmente esso è tutt’uno con ciò che costi-
tuisce la sua genesi nonché la sua destinazione.

Abbiamo specificato che, solo se l’essere relativo viene colto a muovere 
dal punto di vista dell’essere assoluto, cioè del necessario, allora esso risulta 
insufficiente a sé stesso. Certo, va ribadito che non ci si colloca nell’assolu-
to e, quindi, nemmeno nel suo punto di vista. 

Quando, tuttavia, si coglie il limite del finito è perché si è andati oltre 
quel limite che segna costitutivamente la finitudine e questo trascendi-
mento è reso possibile solo dall’infinito, dall’assoluto, così che è lecito 
dire che è in virtù dell’assoluto che si coglie il relativo o, usando altre 



270	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

parole, solo dal punto di vista dell’assoluto è possibile cogliere il finito 
nella sua finitudine.

Ci si colloca, dunque, nel finito, ma il coglimento (la coscienza) del suo 
limite costitutivo testimonia che la finitezza viene al tempo stesso anche 
trascesa e trascesa in virtù dell’assoluto che, in quanto condizione in-
condizionata, consente alla coscienza di esprimersi come atto, quindi di 
emergere trascendentalmente oltre la dimensione empirico-formale.

E, come detto, anche questa emergenza, nella misura in cui essa stessa 
si esprime in forma determinata, domanda di venire oltrepassata, affin-
ché il finito come tale possa perdersi nell’infinito, che è la sua effettiva 
salvezza.

Si potrebbero usare anche queste parole: alla luce del vero essere, cioè 
dell’incontraddittorio, il determinato rivela la propria natura autentica, 
che è la contraddizione, cioè l’atto del suo contraddirsi e, dunque, del suo 
trascendersi. 

Quando si parla dell’atto del contraddirsi, del resto, non si intende 
che la determinazione prima si pone e poi si contraddice: si fa valere que-
sto modo di intendere l’atto solo se si fa valere ancora il punto di vista del 
finito, ossia se ci si colloca dal punto di vista dell’inevitabile. 

Se, di contro, si intende far valere il punto di vista dell’infinito, cioè 
dell’innegabile – con le precisazioni più volte espresse1 –, allora non si 
potrà non dire che la determinazione è originariamente contraddizione, 
dunque è originariamente tolta, ossia è un essere che si è originariamente 
e interamente risolto nel non-essere. Per questa ragione, solo l’infinito 
(l’assoluto) è veramente. 

All’obiezione che, per contraddirsi, la determinazione deve in qual-
che modo essere, si deve rispondere, pertanto, affermando che ciò è vero 
soltanto se si fa valere il punto di vista dell’inevitabile, ma non è di certo 
vero dal punto di vista del necessario.

Se si fa valere il punto di vista dell’inevitabile, e non si può evitare di 
farlo valere per la ragione che il dato immediato (la determinazione) co-
stituisce il presupposto stesso del dire, di ogni dire, allora non si può non 
dire che la determinazione in qualche modo è, anche se il suo essere non 
è l’essere assoluto, ma l’essere relativo, cioè l’essere condizionato.

1.   Il senso ideale del porsi dal punto di vista dell’infinito è stato più volte espresso. Tuttavia, 
verrà ripreso nell’Ottava Riflessione.



sesta riflessione | Lo spirito	 271

E si deve aggiungere, non di meno, che è precisamente tale essere con-
dizionato, connotante ogni determinazione, che, se viene colto nella sua 
autentica essenza, si rivela atto spirituale, ossia intenzione di verità, inten-
zione di essere veramente, compiutamente, assolutamente.

Ciò porta a concludere che l’atto del contraddirsi del determinato, 
se pensato a muovere dal presunto essere del finito, cioè dall’inevitabile, 
allora viene inteso come atto del togliersi del finito stesso. 

Si parla, infatti, di “atto del togliersi” perché si presuppone che il fini-
to si sia posto e questa presupposizione costituisce l’universo stesso dell’i-
nevitabile, e cioè il fatto che dal finito non si può prescindere.

Di contro, se il finito viene pensato a muovere dall’innegabile, allora si 
rivela il suo non essere mai stato veramente, stante che solo l’assoluto vera-
mente è. 

Ne consegue che, qualora si intenda mantenere l’espressione “atto”, 
allora lo si dovrà intendere come quell’atto che ha da sempre proiettato il 
finito nell’infinito, nell’essere autentico, nell’assoluto essere. 

Il “finito”, insomma, è veramente il passato di sé, un passato, tuttavia, 
che non si è mai espresso in un presente. 

Poiché, non di meno, nel dire non si può non (inevitabilmente) ren-
dere presente anche ciò che non è mai stato veramente (innegabilmente), 
si userà, allora, questa espressione (e cioè si assumerà il finito come se fosse 
presente), pur nella consapevolezza del suo limite. 

Quel limite di intelligibilità che, da capo, decreta che il finito si è ori-
ginariamente tolto nell’infinito, in modo tale che non è mai veramente 
stato e il suo essere è una mera presupposizione. 

Poiché, ad ogni modo, non possiamo evitare di misurarci con esso, 
pur consapendone il limite, allora parliamo di “proiezione” (nel senso 
dell’espressione latina proicere: gettare avanti, oltre) del finito nell’infini-
to e il medesimo concetto può venire espresso anche mediante la parola 
“innalzamento” od anche “elevazione”. 

Le parole vanno scelte per la loro capacità di esprimere nella forma 
migliore l’intenzione, la quale tuttavia non è esprimibile in tutto il suo 
valore proprio per la ragione che il suo valore non è propriamente “suo”, 
ma di ciò che essa intende e che, essendo assoluto, è insemantizzabile.

Quando parliamo di “innalzamento” o di “elevazione” o di “invera-
mento” della determinazione, pertanto, dobbiamo tenere presente che 



272	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

l’innalzamento/elevazione/inveramento non può comportare il mante-
nimento della determinazione – come le parole indicherebbero –, dal 
momento che mantenere la determinazione equivale a mantenere l’im-
mediatezza formale, ossia la falsa assolutezza. 

Al contrario, se l’espressione che si usa deve significare l’effettivo su-
peramento dell’immediatezza formale, allora essa deve indicare che la 
determinazione, se si muove dalla sua inevitabile presupposizione, non 
può non risolversi nell’atto che la spinge innegabilmente oltre sé stessa. 

Che è come dire: se si muove dall’inevitabile, l’innegabile può espri-
mersi solo come atto del togliersi del finito. Se, invece, si muove dall’inne-
gabile, allora, poiché solo l’assoluto è veramente, il finito si rivela non es-
sere mai stato, ancorché solo esso si presenti nella forma del dato di realtà.

D’altra parte, però, è da sottolineare anche un altro aspetto. 
L’inveramento non significa – come abbiamo cercato di dire in altre 
occasioni – la cancellazione della determinazione immediata, così che si 
dirà che l’inveramento non indica né la cancellazione della determinazio-
ne né il suo mantenimento. 

Se la determinazione venisse cancellata, l’inveramento sarebbe una 
nullificazione di ciò che, invece, permane inevitabile e, dunque, non può 
venire cancellato sul piano empirico, del quale costituisce il presupposto: 
il dato vale come ciò su cui l’universo empirico-formale poggia.

Se, per altro verso, la determinazione venisse mantenuta e solo tra-
sportata ad un livello superiore, conservando il medesimo status che la 
connota a livello empirico, allora non sarebbe un’autentica elevazione, 
ma solo un apparente cambiamento di livello.

Al contrario, il cambiamento di livello è effettivo se, e solo se, la de-
terminazione subisce un’intrinseca trasformazione, che consiste nel suo 
risolversi, appunto, in quell’atto che la spinge ad oltrepassare la dimen-
sione finita2 e che costituisce il punto estremo cui il finito può giungere se 
lo si assume come punto di movenza. 

Questo stesso “atto” può venire indicato usando anche altre parole 
(“intenzione” e “spirito”, soprattutto), perché di esso è possibile cogliere 
sfumature diverse e a muovere da punti prospettici diversificati, mediante 

2.   Nelle annotazioni al paragrafo 4 della Settima Riflessione, quando rifletteremo sulla 
concezione hegeliana del finito e del vero, il tema verrà ripreso. 



sesta riflessione | Lo spirito	 273

i quali è possibile leggere l’universo delle determinazioni e il limite che 
lo connota, quel limite che il sapere, che coincide con l’assoluto essere, 
consente di rilevare.

Lo stesso “sapere”, se lo si intende nel suo vero essere, ossia in quell’es-
sere sapere che è tutt’uno con l’assoluto essere, non può non venire inteso 
come tale da esprimersi nell’“atto di sapere”.

Il sapere autentico, infatti, lungi dal mantenere in sé la dualità, e cioè 
la necessita di un “saputo” per essere sapere (come la forma pretende), 
vale invece come sapere proprio perché realizza l’unità di sapere e saputo. 

Solo se si realizza tale unità, infatti, il sapere è effettivamente sapere, 
perché la distanza con ciò che domanda di essere saputo viene meno.

Ora, poiché l’unità di sapere e saputo deve venire pensata oltre l’u-
nificazione, se ne ricava che anche l’unità dell’atto deve venire superata 
– stante che la determinatezza dell’atto, che funge da residuo inevitabi-
le nell’innegabile, impone la differenza dall’atto nell’atto stesso – onde 
pervenire a quell’unità ideale in cui non soltanto sapere e saputo, ma an-
che, e più radicalmente, sapere ed essere sono effettivamente un medesi-
mo, in modo tale che ogni differenza sparisce.

L’unità di “sapere” ed “essere” può venire formulata come “essere sape-
re di sapere di essere”, nella consapevolezza che il dire, il quale è inevitabile, 
mantiene quella dualità di sapere ed essere che l’intenzione del dire, la quale 
invece è innegabile, intende togliere nell’unità che trascende ogni differenza.

Se il dire arriva ad affermare che essere e sapere sono coessenziali, giac-
ché il sapere non può non essere e l’essere non può non sapere di essere, 
di contro l’intenzione del dire, volta alla verità, riconosce che i coessen-
ziali3 non sono due, cioè non possono venire ridotti a complementari, 
ma un’unica e medesima realtà: la realtà dell’assoluto, che è la vera realtà 
nonché la vera unità. 

Ebbene, tale unità, che è l’assoluto stesso, non può venire determina-
ta, ma può soltanto venire intenzionata. Se ne deve concludere, quindi, 

3.   Nella nota 6 della Seconda Riflessione abbiamo indicato come in Severino il concet-
to di “determinazione reciproca” metta capo alla dipendenza dell’un termine dall’altro, sì 
che essi, a rigore, si rivelano termini coessenziali. Abbiamo trattato il tema in A. Stella, G. 
Ianulardo, Reciprocal determination and the unity of distinct determinations in The Primal 
Structure of Emanuele Severino, in «Eternity & Contradiction. Journal of Fundamental 
Ontology», 2, 3, 2020, pp. 52-70; DOI: 10.7346/e&c-032020-05.



274	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

che anche il sapere, essenzialmente, è l’atto che intende la vera unità e che 
in tale unità intende compiersi.

L’atto di sapere, insomma, è lo stesso atto di coscienza, ossia il trascen-
dere (sorpassare, oltrepassare) ogni limite, incluso il limite che connota e 
costringe la coscienza empirica. 

Tale atto è intentio veritatis e l’intenzione è tale precisamente perché 
intende essere uno con la verità intenzionata: solo così lo spirito emerge 
come vero spirito o, si potrebbe anche dire, come la verità dello spirito.

Hegel esprime in forma mirabile questo nodo teoretico, che è fon-
damentale: “Ma la coscienza è per se stessa il suo concetto, ed è quindi, 
immediatamente, l’atto del sorpassare il limitato, e, poiché questo limi-
tato le appartiene, del sorpassare se stessa (Das Bewußtsein aber ist für 
sich selbst sein Begriff, dadurch unmittelbar das hinausgehen über das 
Beschränkte, und, da ihm dies Beschränkte angehört, über sich selbst)”4.

Ciò che ci sentiamo di aggiungere al passo di Hegel è quanto segue. 
Se ci si pone dal punto di vista dell’infinito (del necessario), e lo si può 

fare solo idealmente, allora anche l’atto è il proprio trascendersi, perché 
solo l’unità, che è l’assoluto essere (l’assoluto uno), veramente è. 

Per l’assoluto, insomma, l’atto è ancora una determinazione, ma è 
quella determinazione che indica il togliersi di ogni determinazione, inclu-
sa quella stessa determinazione che è, appunto, l’atto.

Se, invece, ci si pone dal punto di vista del finito, e ciò è inevitabile, 
allora la coscienza dell’insufficienza a sé del finito induce come formula 
estrema del dire quell’atto che del dire intende valere quale trascendimen-
to: il trascendimento in atto del finito, il quale si realizza oltrepassando 
quel dire che pure rappresenta ed esprime (dice) l’oltrepassamento stesso.

3. Intenzione, sapere, verità

Una riflessione specifica merita il concetto di “sapere”, specie se consi-
derato in relazione al fondamento, cioè all’assoluto essere. A tal fine, ri-
prendiamo e approfondiamo il discorso avviato nel precedente paragrafo.

4.   G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. cit., Vol. I, p. 72.



sesta riflessione | Lo spirito	 275

Orbene, si è soliti sostenere che il sapere sorge in forza della differenza, 
giacché si afferma che, solo se si configura la relazione di sapere e saputo, 
il sapere emerge come “sapere qualcosa” e non come “sapere nulla”, che 
equivale ad un “sapere nullo”.

Secondo tale concezione, l’assoluto si troverebbe in questa alternati-
va: aut si differenzia da sé stesso e allora perviene a sapersi, ma cessando 
di valere come unità e, dunque, venendo meno come assoluto; aut per-
mane un’unità autentica, ma allora si tratta dell’unità dell’assoluto esse-
re, che tuttavia non può sapersi, perché per sapersi dovrebbe distinguersi 
da sé stessa per diventare “oggetto” di sapere.

La conseguenza di una tale concezione è duplice: nel primo caso, con 
il sapersi l’assoluto nega quell’unità che dovrebbe connotarlo come intero 
(concreto, originario, immediato); nel secondo caso, l’assoluto essere non 
coincide con l’assoluto sapere, così che si darebbero contraddittoriamen-
te due assoluti oppure, in alternativa, l’assoluto sapere, distinguendosi 
dall’assoluto essere, ricadrebbe nel non-essere.

A questa concezione, che definiamo “riduzionistica” stante il fatto 
che riduce a funzione (dunque ad attività) il valore dell’assoluto sape-
re (abbiamo cominciato a trattare il tema nel paragrafo 5 della Prima 
Riflessione e nel paragrafo 8 della Seconda Riflessione), si deve opporre 
la seguente domanda: come deve venire inteso il sapere e, in particolare, 
il sapersi, per non cadere nell’esito indicato e cioè, appunto, nella conce-
zione riduzionistica (funzionalistica)?

Ripartiamo da qui: il modo ordinario di intendere il sapere lo descrive 
come una relazione, nella quale i due termini sono rappresentati dall’atti-
vità del sapere e dall’oggetto del sapere stesso.

In tal modo, se si parla del “sapersi” dell’assoluto, lo si intende come 
il suo farsi altro a sé stesso, perché solo così si produce quella dualità che 
rende possibile l’esercizio dell’attività su di un oggetto. 

Se non che, l’oggetto che verrebbe saputo sarebbe, in questo caso, l’as-
soluto medesimo, in modo tale che il sapersi da parte dell’assoluto com-
porta il suo cessare di valere come un’unità, per la ragione che si esprime 
come l’attività del sapere sé stesso.

Se si assume questa concezione del sapere, allora l’assoluto come unità 
non può non distinguersi dall’assoluto come sapere, ammesso che possa 
venire considerato “assoluto” ciò che è in sé diviso. 



276	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Inoltre, anche ammettendo questa possibilità, l’assoluto essere, che è 
uno con sé stesso, nella concezione indicata non può non venire contrap-
posto all’assoluto sapere, che invece prevede l’alterità al suo interno perché 
in questo modo varrebbe come mediazione (secondo la rappresentazione 
che ne fornisce l’ordine formale).

La prima cosa che deve venire notata è che, se il sapere è inteso come 
attività, allora esso presenta questo limite: il valere come una funzione e, 
al tempo stesso, come un’entità, dal momento che la funzione si traduce 
nella relazione ordinaria, in quel medio (quid medium) che si dispone tra 
l’agente e l’agito.

La seconda cosa da mettere in luce è la seguente: se il sapere è altro dal 
saputo, e solo in forza di questa alterità il sapere può valere come attività, 
allora il saputo non verrà mai veramente saputo, proprio per la ragione 
che, permanendo la differenza, il sapere non saprà mai pienamente (ef-
fettivamente) il proprio saputo.

Per chiarire meglio il concetto, diremo che il sapere che necessita di 
un oggetto è ridotto ad un sapere vuoto, astratto, dunque è, a rigore, un 
non-sapere. O, in altri termini, si tratta di un’attività che però è inattiva, 
dal momento che non si esercita su alcunché.

Solo in forza della relazione al saputo, quindi, esso sembra diventare 
sapere, perché il contenuto eliminerebbe il suo carattere astratto (vuoto), 
ossia decreterebbe il suo valere come attività effettiva.

Se non che, ciò che merita di venire sottolineato è che, essendo esso 
inizialmente non-sapere, nulla di estrinseco potrà convertirlo effettivamen-
te in sapere. 

Nel caso del sapere che abbisognasse di un saputo – e cioè nel caso in 
cui si accettasse l’idea che il suo incontro con il saputo lo renda sapere –, 
tuttavia, ciò che non si può dimenticare è che comunque si avrebbe a che 
fare con un’unificazione, e non con una vera unità. 

L’unificazione, infatti, sintetizza il non-sapere, assunto come un sape-
re ancora astratto, e l’oggetto del sapere, assunto come quel saputo, cioè 
quel contenuto, che renderebbe concreto il sapere. 

Il fatto è, però, che anche il saputo, disgiunto dal sapere, non potreb-
be che essere, esso stesso, astratto, così che non si vede come la sintesi di 
due astratti possa produrre un concreto. 



sesta riflessione | Lo spirito	 277

Non si comprende, in breve, come il non-sapere possa diventare sapere 
in forza di un’aggiunta ad esso estrinseca, dal momento che, in questa 
concezione, sarebbe proprio l’altro dal sapere (il contenuto) che dovreb-
be diventare l’essenza stessa del sapere medesimo.

Il sapere, per contrario, è vero sapere solo allorché quella dualità, di 
sapere e saputo od anche – come vedremo – di sapere ed essere, viene 
meno a sé stessa, così che si impone l’unità: solo nell’unità la differenza 
del sapere dal saputo viene tolta e il sapere diventa, appunto, vero sapere. 

Allorché il saputo è veramente saputo, questo è il nodo cruciale, la 
dualità cede il passo all’unità e si realizza il vero sapere o, altrimenti det-
to, si realizza quel sapere che è verità perché è unità.

In base a quanto detto, si impone la necessità di ripensare anche il 
sapersi del sapere.

Ebbene, se il sapersi viene inteso come un “sapere sé” da parte del sa-
pere, allora la dualità si ripropone e, per quanto si intenda affermare la 
medesimezza di sapere e saputo, tuttavia una qualche differenza tra di essi 
non può non venire richiesta affinché l’uno possa distinguersi dall’altro 
e contrapporsi ad esso. 

Per lo meno, l’uno deve valere come soggetto e l’altro come oggetto del 
sapere e ciò è sufficiente per negare la loro medesimezza.

Di contro, se di medesimezza tra sapere e saputo si intende parlare, 
allora il sapersi non può venire inteso come attività, ma come atto. 

Solo l’atto, infatti, esprime l’unitarietà richiesta dalla medesimezza e 
attestante la medesimezza stessa5.

L’atto, si potrebbe anche dire, costituisce il punto di svolta: la dimen-
sione finita dell’attività, essenzializzandosi nell’atto, vale come l’inten-
zione che proietta il sapere oltre la finitezza, verso quell’assoluta unità 
che realizza il sapere autentico, ossia il sapere assoluto.

Il centro della questione consiste, quindi, nell’intendere il senso per il 
quale l’assoluto essere è anche assoluto sapere.

5.   Sull’unitarietà dell’atto abbiamo insistito – a muovere dal paragrafo 11 della Seconda 
Riflessione – e continueremo a farlo, stante che l’atto è la forma estrema del finito, quella 
forma che indica il togliersi innegabile dell’inevitabile muovendo, non di meno, dall’ine-
vitabile stesso. 



278	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

4. Il sapersi del sapere come sapersi dell’assoluto

Rileviamo che il sapersi del sapere non costituisce una delle possibili 
modalità del sapere, una fra le altre, come se, invece di avere per oggetto 
una cosa diversa da sé, il sapere avesse per oggetto sé medesimo6. 

Intendere in questo modo il sapere ci sembra riproponga la conce-
zione ordinaria, che riduce il sapere ad attività e che, pertanto, implica 
che l’interpretazione del sapere avvenga disponendosi dal punto di vista 
dell’inevitabile e non dell’innegabile, cioè del necessario.

Per cercare di mostrare la differenza che sussiste tra queste due in-
terpretazioni, diremo che intendere il sapere secondo la prospettiva del 
necessario significa essenzialmente superare la concezione che lo assume 
come attività.

Certo, se il sapere viene colto collocandosi nel sistema empirico-for-
male, allora esso non può non venire inteso come attività e, quindi, la 
differenza tra sapere e saputo non può non permanere: e questo è, come 
si diceva, inevitabile.

Il punto è che, se si intende pervenire al vero sapere, allora non si può 
non trascendere la prospettiva dell’inevitabile, onde intendere il sapere 
secondo la prospettiva del necessario, ossia dell’assoluto stesso.

Se ci si muove intendendo collocarsi, almeno idealmente, in questa 
prospettiva, allora non si potrà non riconoscere che il sapere non è sapere 
se non sa di essere sapere. 

Il sapersi del sapere è, dunque, la condizione originaria del sapere, e 
non il prodotto della presunta proprietà riflessiva attribuita ad esso.

Ciò significa che, se il sapere non sapesse di essere sapere, allora non 
sarebbe sapere affatto. 

Con questo approdo: il sapere di sapere non va pensato come un sape-
re che prima è un sapere “vuoto” o “astratto” e poi, entrando in relazione 
con sé stesso, ossia mediandosi, diventa “pienamente” sapere. 

Questa concezione assume il sapere come un’immediatezza che coin-
cide con la sua vuota astrattezza. L’immediatezza che qui viene attribuita 
al sapere, pertanto, è un’immediatezza formale (o empirica). 

6.   Riprendiamo la tematica introdotta nel paragrafo 11 della Seconda Riflessione.



sesta riflessione | Lo spirito	 279

Il sapere di cui noi parliamo, invece, è bensì immediato, ma l’imme-
diatezza non va intesa nel senso precedente, ma come un’immediatezza 
trascendentale, cioè come l’a priori stesso del sapere. 

Il sapere, inteso come sapersi, è dunque immediato perché è assoluto, 
ossia perché è originario: il sapere è tale solo perché è in sé, cioè immedia-
tamente, sapersi. 

È il sapersi sapere, insomma, che fonda il sapere e non viceversa, come 
se il sapere astratto (vuoto) potesse valere quale condizione del sapersi.

Il sapersi sapere, colto nella sua immediatezza che è la sua stessa ori-
ginarietà, configura la dimensione trascendentale, ossia innegabile, del 
sapere; di contro, il sapere che si relaziona ai saputi configura la sua di-
mensione empirico-formale, che è l’inevitabile del sapere.

Il sapere d’essere sapere, pertanto, non aggiunge nulla al sapere, ma 
semplicemente esplicita in forma linguistica il suo essere trascendentale, 
cioè assoluto, cioè originario. 

Il sapersi vale, inoltre, come un’unità – e questo aspetto configura una 
precisazione ulteriore – proprio per la ragione che appartiene all’essenza 
del sapere sapersi tale e non c’è alcuna necessità della differenziazione di 
sapere e saputo, cioè dello sdoppiamento del sapere. 

Il saputo, insomma, è tutt’uno con il sapere nonché tolto in esso, per-
ché il sapere è trasparente a sé stesso, uno con sé stesso, ossia è sé stesso in 
quanto sa di essere sapere. 

Quel “di” sembra introdurre l’oggetto del sapere, cioè il saputo, ma 
solo perché il linguaggio non riesce ad esprimere l’unità se non nella for-
mula “unità di”. 

Il “di essere sapere”, potremmo anche dire, è l’oggettivazione che il lin-
guaggio impone al sapere nell’atto del suo sapersi, ma il sapersi indica 
l’emergere del fondamento originario, cioè dell’unità assoluta del sapere, 
oltre l’oggettivazione decretata dal dire. 

Abbiamo detto infatti che, se il sapere ignorasse di essere sapere, allo-
ra non sarebbe sapere affatto. E ciò conferma che la precisazione “di essere 
sapere” nulla aggiunge al sapere. 

Che è come dire: se il sapere formale necessita di un oggetto per essere 
sapere, il vero sapere è sapere che, risolvendo in sé l’oggetto, sa di essere 



280	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

tale e questo sapere di essere sapere è il sapere vero, ossia il sapere assoluto, in 
quanto non abbisogna d’altro per essere. 

Nell’unità trascendentale o assoluta, sapere e saputo o coscienza e suo 
oggetto nonché sapere ed essere si rivelano un medesimo, cioè l’assoluto 
stesso, ossia il concreto autentico, che è l’impossibilità di disgiungerlo, se 
non mediante un’analisi astratta. 

E va aggiunto anche qui: l’identità dell’assoluto non può venire confu-
sa con l’identità determinata, che appartiene all’universo empirico-for-
male. Quest’ultima identità poggia intrinsecamente sulla differenza, così 
che è strutturalmente duale. 

Di contro, l’identità dell’assoluto è vera identità perché è autenticamen-
te una con sé stessa nonché autenticamente autonoma e autosufficiente: essa 
vale come condizione incondizionata e originaria perché coincide con l’o-
riginarietà del vero sapere, che è intrinsecamente e immediatamente sapersi. 

Ciò consente un’ultima precisazione. Abbiamo detto che, per indica-
re il fondamento, possono venire usate molteplici parole stante il fatto, 
appunto, che ci si colloca nell’ordine dell’inevitabile e, quindi, non si 
può evitare l’uso del linguaggio, pur nella consapevolezza del suo limite 
costitutivo.

Le parole che possono venire usate sono: fondamento, assoluto, esse-
re, originario, unità, condizione incondizionata, sapere trascendentale. 
Ma anche “verità”. 

Ebbene, si usa la parola “verità” proprio per indicare l’identità di asso-
luto essere e assoluto sapere. 

Con la parola “verità” precisamente questa unità si intende indicare e 
ciò significa che l’assoluto, colto a muovere dal finito, può venire detto 
in vario modo, a seconda delle prospettive mediante le quali ci si volge 
ad esso. 

Se non che, il fine del dire (delle molteplici parole) è unico e consiste 
nell’indicare quell’assoluto che è anche la vera unità. 

A muovere da tale fine, nel quale idealmente ci si colloca e dal quale si 
intende rileggere l’itinerario che conduce alla verità, è possibile cogliere 
senso e valore dell’itinerario stesso: perdersi in quella verità che decreta 
l’autentica salvezza. 



sesta riflessione | Lo spirito	 281

Annotazione 
Ci sembra importante ricordare qui il famoso passo di Hegel, comparente nella 
Fenomenologia dello spirito, nel quale si definisce come debba venire intesa la 
verità. Scrive Hegel: “Secondo il mio modo di vedere che dovrà giustificarsi 
soltanto mercé l’esposizione del sistema stesso, tutto dipende dall’intendere e 
dall’esprimere il vero non come sostanza (Substanz), ma altrettanto decisamen-
te come soggetto (Subjekt)”7.
Ecco, a noi sembra che Hegel intenda il vero come sintesi di due “qualità”: il 
vero è sia “essere” che “sapersi”, ossia è sintesi del momento oggettivo, espresso 
dall’essere sostanza, e del momento soggettivo, espresso dal suo sapersi. 
Hegel qui definisce tale sapersi come “il movimento del porre se stesso”8 da par-
te del vero, ma questo movimento si preciserà poi come il suo stesso “sapersi”. 
Ciò che noi discutiamo è proprio il mantenere le due qualità come distinte, 
così che esse risultano soltanto unificate. 
In quanto tali, esse permangono due determinazioni e ciò comporta non sol-
tanto che il vero, il quale anche per Hegel coincide con l’assoluto (“l’Assoluto 
solo è vero, o il Vero solo è assoluto”9), viene determinato, ma che viene altresì 
essenzializzato nella forma della relazione.
Noi proponiamo, invece, una diversa concezione, che intende il vero come uni-
tà. In tal modo, se ci si pone dal punto di vista del determinato, allora l’unità 
viene comunque ridotta ad unificazione e l’essere viene distinto dal sapere. 
Se, di contro, si intende cogliere l’assoluto dal punto di vista dell’assoluto stes-
so – pur nella consapevolezza che solo all’assoluto è riservato in effetti questo 
privilegio, ma noi vogliamo sottolineare l’intenzione che essenzializza tale co-
glimento –, allora l’unificazione non potrà non essere oltrepassata, onde per-
venire a quell’unità nella quale la differenza viene meno, così che oggettivo e 
soggettivo si realizzano nell’uno.
Del resto, che la formula “unità di” sia in sé mantenimento di quella differenza 
che dovrebbe venire superata, ebbene questa consapevolezza viene espressa dallo 
stesso Hegel: 

Così le espressioni: unità di soggetto e di oggetto, di finito e di infinito, di es-
sere e pensare ecc., hanno l’inconveniente che i termini soggetto, oggetto, ecc. 
significano ciò che essi sono al di fuori della loro unità; e nell’unità, quindi, non 

7.   G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. cit., Vol. I, p. 13.
8.   Ivi, p. 14.
9.   Ivi, p. 67.



282	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

sono da intendersi così, come suona la loro espressione: altrettanto il falso, non 
più come falso, è un momento della verità10. 

	
In questo passo si mette in luce la necessità di intendere bene l’espressione 
“unità di”. Per Hegel il modo giusto di intenderla è pensare i termini che la co-
stituiscono come trasformati rispetto al loro valere come distinti. In tal senso, il 
falso diventa momento della verità non valendo più come falso.
Noi domandiamo: se il falso, in quanto momento della verità, non è più il falso, 
allora in quale senso esso presenta una propria identità, che in qualche modo 
lo conserva e impedisce il suo togliersi nella verità per risolversi totalmente 
(interamente) in essa?
Proprio in ragione di questo suo conservarsi, i momenti permangono due, per 
lo meno se si esamina la cosa da un certo punto di vista che per noi configura 
l’inevitabile.
Di contro, se la cosa viene esaminata da un altro punto di vista, che per noi è 
l’innegabile, allora la dualità si supera nell’unità, in modo tale che nell’unità, 
che è il vero, il falso non può non togliersi. L’unità, pertanto, non può non 
venire distinta dall’unificazione, che è ancora una relazione e, quindi, mantiene 
la differenza (dualità).
Orbene, ciò che intendiamo sostenere è che, anche per Hegel, vale – ancorché 
non venga direttamente tematizzata – la differenza teoretica di unità e unifi-
cazione e, se la loro differenza viene espressa nei termini della relazione, allora 
l’unificazione può venire definita una “relazione ordinaria” mentre l’unità è una 
“relazione immediata”, perché quest’ultima è una relazione così intrinseca che 
i termini cessano di essere due e si tolgono nell’unità. In tal modo, la relazione 
viene meno a sé stessa.
Che è come dire: se l’unità non può venire ridotta all’unificazione, qualora 
quest’ultima venga intesa come una relazione ordinaria, per converso, se la rela-
zione viene intesa come “relazione immediata”, allora essa non indica più la rela-
zione ordinaria, ma la vera unità. 
Quanto detto emerge con chiarezza se si tiene conto del fatto che più volte, sia 
nella Fenomenologia sia in altre opere, Hegel specifica che i termini che si con-
nettono intrinsecamente sono vincolati da una “relazione immediata”. 
Tornando dunque al passo della Fenomenologia citato in precedenza, e nel qua-
le viene indicata la necessità di intendere adeguatamente il concetto di “unità”, 
rileviamo che, se sostanza e soggetto così come soggetto e oggetto, finito e in-
finito, essere e pensare, ma anche vero e falso sono intrinsecamente vincolati, 

10.   Ivi, pp. 31-32.



sesta riflessione | Lo spirito	 283

allora essi configurano un’unità e l’unità può venire espressa anche dalla for-
mula “relazione immediata”.
Il punto ci sembra non soltanto di notevole rilevanza teoretica, ma anche di 
indubbia pregnanza ermeneutica. Ci aiuta, infatti, a comprendere come, per lo 
meno in certi frangenti – che sono poi quelli che noi giudichiamo più significa-
tivi –, Hegel intenda il superamento della separatezza (differenza, dualità).
Inoltre, ci aiuta a comprendere che la “sintesi immanente”, che egli contrappo-
ne alla “relazione estrinseca”11, può venire intesa, se pensata nel suo autentico 
significato speculativo, come “relazione immediata”.
Non sarà inutile ricordare che, sempre per Hegel, l’intelletto si caratterizza pre-
cisamente come “l’attività del separare”12, laddove la ragione emerge, appunto, 
come il superamento della separatezza: “L’intelletto determina e tien ferme le de-
terminazioni. La ragione è negativa e dialettica, poiché dissolve in nulla le deter-
minazioni dell’intelletto”13.
Nella Prefazione alla Fenomenologia, egli descrive così il superamento della se-
paratezza: “Il circolo che riposa in sé chiuso e che tiene, come sostanza, i suoi 
momenti, è la relazione immediata”14. 
L’espressione “relazione immediata” acquista, dunque, un indubbio valore teo-
retico. Con essa, infatti, Hegel intende una relazione così cogente che i termini 
vengono risolti nell’unità. 
Questo dimostra che l’unità può venire indicata anche a muovere dalla rela-
zione. Ciò equivale a dire che non si configura soltanto la riduzione dell’unità, 
quando la si intende come unificazione e cioè come relazione ordinaria, ma 
anche, per così dire, la promozione ad unità della relazione, allorquando essa 
viene intesa, appunto, come “relazione immediata”.
Che sia così, lo si evince anche da un altro passo, che giudichiamo esemplare per 
il discorso che stiamo svolgendo e che compare sempre nella Fenomenologia, al-
lorché Hegel parla dello “spirito certo di sé” e “dell’anima bella”. Il passo è questo:

Ma nel compimento della coscienziosità togliesi la differenza della sua coscien-
za astratta e della sua autocoscienza. Essa sa che la sua coscienza astratta è ap-
punto questo Sé, questo esser-per-sé certo di sé; sa che nell’immediatezza del 
rapporto (in der Unmittelbarkeit der Beziehung) del Sé allo in-sé, […] è tolta 
appunto la diversità (die Verschiedenheit aufgehoben ist). Rapporto mediatore 

11.   Il tema della differenza tra “relazione estrinseca” e “sintesi immanente” in Hegel è stato 
trattato nella annotazione terza del paragrafo 4 e nel paragrafo 5 della Quinta Riflessione e 
verrà ripreso nel paragrafo 10 dell’Ottava Riflessione
12.   G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. cit., Vol. I, p. 25. 
13.   G.W.F. Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit., Vol. I, p. 6.
14.   G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. cit., Vol. I, p. 25.



284	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

(Beziehung ist eine vermittelnde) è infatti quello nel quale i due membri non 
sono unum atque idem, ma son l’un per l’altro un Altro e unità solo in un terzo; 
ma rapporto immediato, in effetto, non significa altro che l’unità (die unmittel-
bare Beziehung aber heiβt in der Tat nichts anderes als die Einheit)15.

Il passo si inserisce nel tema del “togliersi della differenza”, la quale, in questo 
caso, sussiste tra la coscienza astratta e l’autocoscienza: il compimento della 
“coscienziosità”, infatti, si realizza quando “togliesi” (si toglie) la “differenza” 
indicata, che è altro modo per indicare il superamento della separatezza. 
Riteniamo di notevolissimo interesse il fatto che qui non si fa riferimento al 
mantenimento della differenza, come accade nella relazione ordinaria (nella 
quale, appunto, la differenza permane tra i due termini affinché essi costituisca-
no la relazione), bensì al togliersi della differenza e questo “togliersi” non può 
non comportare il venir meno dei termini stessi e il realizzarsi dell’unità che è 
la “coscienziosità”. 
Ebbene, questo venir meno della differenza viene descritto dallo stesso Hegel 
proprio come un rapporto che valga per la sua immediatezza. 
Da una parte, dunque, si pone il “rapporto mediatore (Beziehung vermittelnde)”, 
che è “quello nel quale i due membri non sono unum atque idem, ma son l’un per 
l’altro un Altro e unità solo in un terzo”. Dall’altra, si pone la vera unità.
Il rapporto mediatore, pertanto, è il rapporto ordinario, quello nel quale cia-
scuno dei due termini è altro dall’altro, ossia quello nel quale la differenza per-
mane e non si realizza l’unum atque idem. 
Se l’unità in questo caso si pone, allora si pone solo in un terzo termine, che non 
può essere né l’un termine né l’altro e neppure il loro nesso: il nesso non può valere 
quale unità proprio per la ragione che è tale nel postulare la differenza.
L’unum atque idem, cioè la vera unità, si può porre solo nel venir meno della 
differenza, che Hegel definisce un “terzo membro”. Ci si potrebbe chiedere per 
quale ragione egli usi questa espressione. La nostra ipotesi è che la usi solo per 
differenziare il “terzo membro” dagli altri due nonché dal loro nesso. 
A nostro giudizio, a rigore, non si tratta di un “membro”, cioè di un termine, ma 
di un atto: l’atto del mediarsi dei termini, che è unico e medesimo per entrambi. 
In questo senso, è possibile dire che l’atto è un terzo rispetto ai primi due mem-
bri, anche se il definirlo “membro” non permette di coglierlo nella sua irriduci-
bile emergenza sui termini, ai quali dunque non può venire assimilato. 
Questa nostra interpretazione – che si basa sulla concezione che andiamo 
proponendo – ci sembra avvalorata proprio dalla definizione che Hegel dà del 

15.   G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito; trad. it. cit., Vol. II, p. 182



sesta riflessione | Lo spirito	 285

“rapporto immediato”: “ma rapporto immediato, in effetto, non significa altro 
che l’unità (die unmittelbare Beziehung aber heist in der Tat nichts anderes als 
die Einheit)”. 
Allorché si parla di rapporto immediato, pertanto, non si può non intendere l’u-
nità, stante che l’immediatezza indica il riferirsi strutturale e costitutivo di ciascun 
termine, il quale, in virtù di questo riferirsi, supera sé stesso e si fa uno con il rife-
rirsi dell’altro termine.
Questo atto è la stessa intentio veritatis che anima ogni finito: l’intenzione di 
scomparire nella verità onde essere uno con essa.
In conclusione, si potrebbero svolgere almeno due considerazioni. 
Per la prima, risulta lecito affermare che, anche in Hegel, l’unità non è siste-
maticamente ridotta ad unificazione, cioè alla relazione intesa come costrutto. 
In alcune circostanze, anche se meno frequenti – merita ribadirlo –, avviene 
il contrario, nel senso che la relazione si eleva ad unità, configurandosi non 
più come il mantenimento della differenza, ma valendo viceversa come il suo 
superamento.
Per la seconda, risulta lecito affermare che il “rapporto immediato”, di cui parla 
Hegel, in effetti corrisponde alla “coessenzialità” di cui abbiamo parlato a più 
riprese: in entrambi i concetti, infatti, l’esito è che l’unità emerge a muovere dal-
la dualità rappresentata dalla relazione.

5. Intenzione e relazione

L’intentio veritatis, dunque, è un tendere alla verità, senza la pretesa di 
inglobarla. Nel momento in cui la verità venisse determinata, e cioè in-
globata, essa cesserebbe di essere assoluta e, inoltre, la ricerca risulterebbe 
compiuta, conclusa.

Di contro, la differenza che sussiste tra il cercato – e cioè la verità – e 
il trovato – e cioè l’opinione, ossia le molteplici conoscenze ottenute a 
muovere da molteplici punti di vista – rende inesauribile la ricerca stessa, 
la quale, quindi, ha un compimento solo intenzionale, cioè ideale. 

Che cosa intendiamo dire? Che l’intenzione non è una relazione, in-
tesa in senso ordinario, e che la verità è l’esigito della ricerca, senza poter 
mai venire intesa come l’esatto. 



286	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Quest’ultimo, infatti, configura “ciò che corrisponde” all’esigenza di 
chi cerca e, quindi, non soltanto è determinato, ma altresì è calcolato nella 
sua corrispondenza agli assunti.

Le verità che corrispondono agli assunti sono verità relative e l’esatto 
è il participio passato del verbo “esigere”: la lingua italiana, modellandosi 
sull’espressione latina exigere, tende ad indicare che ogni esigenza, prima 
o poi, verrà soddisfatta.

Ebbene, l’uso dell’espressione “esigito” sta ad indicare, invece, che la 
verità non è un risultato cui si possa di fatto pervenire, ma vale come il 
fondamento della ricerca, quel fondamento del quale si intende sottoli-
neare il valore ideale (intenzionale), proprio perché la verità permane un 
ideale cui tendere, non un risultato che possa esattamente, quindi fattual-
mente, soddisfare l’esigenza. 

Come abbiamo detto più volte, questo è il senso in cui intendiamo la 
verità: essa è ciò che evoca e orienta l’intenzione, la quale si protende verso 
la verità intendendo compiersi in essa. Il vero, pertanto, è l’esigito, non un 
esatto: non v’è, insomma, un esattore della verità. 

Certo, la ricerca, intesa come ricerca filosofica, cioè come ricerca di veri-
tà, non può prescindere dalla sua struttura formale, che è costituita dalla re-
lazione intesa come costrutto. Questo costituisce l’inevitabile della ricerca. 

Ogni procedura, infatti, può venire pensata come una relazione che si 
costituisce tra un punto di movenza e un punto di arrivo, fermo restando 
che le tappe intermedie possono variare da 0 a n, dove n è un numero 
finito, se la procedura ha una conclusione.

La relazione, pertanto, vincola all’assunto (presupposto) le tappe che 
seguono, in modo tale che l’assunto ipoteca inesorabilmente la ricerca. 

La regola dell’assunzione, del resto, è la prima regola di ogni procedura, 
non soltanto del calcolo proposizionale, che è una delle forme in cui si ar-
ticola la logica formale contemporanea: senza un assunto non si procede. 

Se non che, se si intende ricercare la verità, non si può accettare di 
subordinarsi al presupposto. 

Quest’ultimo, infatti, o è vero – se non che, come potrebbe essere 
vero un presupposto? –, ma allora non ha senso che si proceda oltre di 
esso; oppure è non-vero, ma allora la ricerca non potrà indirizzarsi verso 
la verità, partendo da una premessa che la nega. 



sesta riflessione | Lo spirito	 287

La procedura ordinaria, che poggia sulla relazione, si trova, inoltre, 
nella necessità di reificare il fine della ricerca stessa. Quest’ultimo viene 
comunemente assunto come una qualsiasi altra tappa, giacché, incluso 
anch’esso nella relazione, scade a suo termine. 

Infine, la procedura assume il significato di un progressivo avvicina-
mento all’obiettivo: l’avvicinamento si delinea come un percorso che 
si colloca tra due punti, dei quali il secondo, che viene definito “fine” 
(“obiettivo”) della ricerca, non è stato ancora raggiunto – se fosse stato 
raggiunto, la ricerca sarebbe venuta meno (si sarebbe conclusa) –, ma è 
stato in qualche modo oggettivato, affinché possa venire conseguito al 
termine della ricerca stessa. 

Il fine, insomma, ancorché non raggiunto, viene, per così dire, intra-
visto in lontananza, così che esso funge da termine di riferimento, perché 
consente di definire sia il tragitto che è stato percorso sia il tragitto che si 
dovrà ancora percorrere. 

Proprio per questo motivo, esso risulta posto in forma di ipostasi e 
vale come termine della ricerca, la quale può venire essenzializzata, lo ri-
petiamo, nella forma della relazione: i relati si specificano come estremi 
(punto di partenza e punto di arrivo) rispetto ai quali il cercante si trova 
in un punto intermedio.

Tuttavia, si deve rilevare innanzi tutto che la struttura formale non è af-
fatto intelligibile, proprio per il suo costituirsi come costrutto relazionale. 

Infatti, il costrutto che la relazione, intesa come medio, configura 
non fa che conciliare la reciproca indipendenza dei termini, essenziale 
al mantenimento della loro differenza, con la loro reciproca dipenden-
za, essenziale al loro valere come termini di una relazione. Nella Quinta 
Riflessione abbiamo trattato il tema della relazione e ad essa rinviamo. 

Tanto meno la relazione può venire considerata “originaria”, giacché 
l’originario, ossia l’essere o la verità, non è una struttura, cioè non si espri-
me nella forma di un costrutto, per la semplice ragione che in tal modo 
“originaria” risulterebbe la molteplicità, la quale invece richiede l’unità 
per costituirsi. 

L’unità, del resto, non legittima la molteplicità, ma consente di ri-
levarne il limite di intelligibilità, una volta che la molteplicità sia stata 
presupposta.



288	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Quell’unità che, invece, pone la molteplicità non è la vera unità, che 
potremmo definire l’unità metafisica, l’uno di cui non v’è secondo – così 
che il “due”, a rigore, non può derivare da tale unità –, ma l’unità nume-
rica, l’uno-dei-più-di-uno, che postula a sua volta la molteplicità in un 
circolo che non può non rivelarsi vizioso. 

La struttura formale, che si vorrebbe considerare addirittura originaria 
(per esempio, secondo gli intendimenti di Severino), non può non (neces-
sariamente, innegabilmente) venire colta, dunque, nel limite di intelligibi-
lità che la caratterizza e, per questa ragione, non può non venire trascesa. 

Oltrepassare la struttura formale significa, pertanto, restituire alla 
ricerca il suo autentico valore, che coincide, appunto, con il suo essere 
intentio veritatis.

Se formalmente, cioè inevitabilmente, anche la ricerca di verità si di-
spone come una procedura, quindi in forza della relazione ordinaria, di 
contro il suo valore, che è innegabile, risiede nell’intenzione evocata dal 
vero e al vero orientata.

Quanto detto potrebbe venire espresso anche nei seguenti termini: 
nella ricerca di sapere – e la ricerca di verità è ricerca di sapere – non si 
può ipostatizzare il fine, cioè la verità stessa: si saprebbe, infatti, che cosa 
è verità prima ancora di svolgere la ricerca. Ammesso, senza concederlo, 
che la verità sia una “cosa” e che la ricerca valga come una “relazione”, 
secondo il modo ordinario di intenderla.

Di contro, il vero essere della ricerca di verità coincide, lo ripetiamo 
ancora una volta, con l’intenzione e l’uso di tale parola ha una sua pro-
fonda ragion d’essere. 

Con essa, infatti, si cerca di evidenziare che la tensione che spinge 
verso il fine – che non può non essere il vero – non va intesa nel modo 
dell’avvicinamento: se nell’avvicinamento il fine funge da punto non an-
cora raggiunto, ma oggettivato, nell’intenzione, invece, il fine è presente, 
senza però venire reificato, ossia senza venire incluso come un termine, 
come accade con la relazione. 

Il fine vale come ideale immanente della ricerca, cioè come l’ideale ver-
so cui l’intenzione si volge e che costituisce il fondamento della tensione, 
ossia della spinta che tiene viva la ricerca. 



sesta riflessione | Lo spirito	 289

Un fine, inoltre, che coincide con la stessa origine, stante che la ricerca 
è, appunto, evocata e orientata dalla verità stessa.

La pretesa di descrivere il fine come interno o come esterno alla ten-
sione è propria della rappresentazione (della considerazione formale), la 
quale non può evitare di ridurre a immagine anche l’intentio veritatis. 

Quest’ultima, però, si specifica come tale proprio perché intende tra-
scendere il mondo delle rappresentazioni, che è proprio dell’universo 
empirico-formale. 

Per la forma, quindi, tra intenzione e verità si instaura comunque una 
relazione, che vincola entrambe e che finisce per determinare anche ciò 
che si richiede come emergente oltre ogni determinazione. 

Per contrario, l’uso dell’espressione “intenzione” non può venire di-
sgiunto dalla consapevolezza che la verità non è interna o esterna alla ten-
sione da essa evocata, così che ciò che emerge incoercibilmente è la ne-
cessità di andare oltre le rigide categorie formali nonché oltre l’alternativa 
che struttura l’ordine della forma: aut vero, aut falso; aut determinato, aut 
indeterminato; aut identità, aut differenza, aut immediato, aut mediato, 
come se l’un termine non si ponesse in forza del riferimento all’altro.

La consapevolezza che la verità, non potendo venire inclusa nella rela-
zione, non può rappresentare neppure un corno dell’alternativa è tutt’u-
no con la consapevolezza che la verità non è interna all’intenzione né 
esterna ad essa: la verità, non essendo oggettivabile, non è collocabile affatto.

L’impossibilità di collocarla, tuttavia, non nega il suo essere, giacché 
essa è necessariamente esigita (richiesta) da quello stesso ordine empiri-
co-formale (o, per usare altri termini, da quella stessa ricerca) che preten-
derebbe di inglobarla, pur richiedendola per la sua assolutezza, dunque 
per la sua emergenza.

Se si parla di presenza della verità nell’intenzione, insomma, non si 
intende una presenza empirico-formale, ma trascendentale, ossia il condi-
zionare che è proprio della verità, la quale indirizza l’intenzione dopo 
averla evocata.

Reciprocamente, l’intenzione non è descrivibile nella forma della re-
lazione, la quale, anche nel suo valere come congiungimento dei relati, 
mantiene un’insormontabile differenza (distanza) tra di essi. 



290	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Ciò che l’intenzione indica, a rigore, è proprio l’esigenza di trascende-
re la distanza dal vero, la quale può venire trascesa – e questo costituisce 
il punto che va ribadito con forza – solo intenzionalmente (idealmente) 
e mai fattualmente. 

Se la distanza dalla verità vale come il presupposto della ricerca, l’inten-
zione che fonda quest’ultima è proprio quella di superare tale presupposto, 
perché solo negando la distanza dal vero la ricerca può intendere di essere 
vera come ricerca oltre che ricerca del vero e che soltanto nel vero si realizza.

Solo allorché la relatio viene meno come medio, dunque come costrutto, 
essa si risolve effettivamente nell’intentio e assume il valore dell’atto: l’atto 
del trascendersi del determinato, che funge da presupposto della ricerca 
nonché da tappa sulla quale essa poggia e della quale essa si costituisce. 

Tale trascendimento non può non investire la stessa intenzione, nella 
misura in cui anch’essa mantenga una qualche determinatezza, dispo-
nendosi al di qua dal vero, ma intendendo togliersi nell’al di là onde 
coincidere con esso.

Allorché si parla della necessità che anche l’atto o l’intenzione si tra-
scendano, dal momento che anche essi mantengono una certa determi-
natezza, si fa riferimento al “trascendimento del trascendimento”. 

Ciò che deve venire notato è che l’espressione proposta non riesce 
effettivamente ad indicare ciò che, mediante il suo uso, si intenderebbe. 

Si intenderebbe indicare il superamento del finito, ma parlando di 
“trascendimento” il vincolo con ciò che viene trasceso non può non 
permanere.

Il vincolo permane anche nel caso del “trascendimento del trascendi-
mento”, giacché il primo trascendimento (cioè quello che compare per 
primo nella formula da noi proposta) poggia sul secondo per andare ol-
tre di esso, così che si rimane invischiati in un progressus in indefinitum: 
trascendimento del trascendimento del trascendimento, e così via.

Se ne ricava che, anche in questo caso, l’intenzione del dire non può 
venire ridotta alla forma del dire stesso. 

La forma non fa che riproporre, mediante il linguaggio, quella stessa 
finitezza che è propria anche dell’universo empirico, laddove con l’espres-
sione “intenzione” si esprime, da un lato, la coscienza dell’impossibilità 



sesta riflessione | Lo spirito	 291

fattuale di andare oltre il finito; dall’altro, la coscienza del valore trascen-
dentale del coglimento del suo limite.

Il superamento del finito non può non venire inteso, dunque, in senso 
trascendentale. Esso, infatti, deve venire pensato alla luce dell’infinito: 
quest’ultimo, oltrepassando il finito, consente la rilevazione del limite 
che segna innegabilmente il finito. E tale limite, segnando il finito origi-
nariamente, nega non soltanto che il finito possa essere veramente, ma 
altresì che possa mai essere stato. 

Se pensato a muovere dal finito stesso, invece, il trascendimento non 
può non venire, in una qualche misura, determinato e la definizione/
determinazione, che meglio ne coglie l’intrinseco valore, lo definisce/
determina come “intenzionale” o, che è lo stesso, “ideale”, precisamente 
perché la coscienza del limite del finito non si traduce in un suo supera-
mento “fattuale”.

Per riassumere: intendere di andare oltre il finito costituisce il fine au-
tentico della ricerca, poiché è in virtù di quel fine, la verità stessa, che il 
finito è stato colto nel limite che lo costituisce. 

Proprio per questa ragione, la ricerca di verità risulta pervasa da una 
dialettica che giudichiamo estremamente significativa.

Essa muove dalla presupposizione inevitabile del finito e intende in-
negabilmente andare oltre di esso, guidata da quella condizione incondi-
zionata, e quindi ideale, che ha consentito il rilevamento del limite e che 
evoca l’intenzione del suo superamento, ancorché quest’ultimo finisca 
poi, inevitabilmente, per ricadere nell’universo della finitudine qualora si 
pretenda di determinarlo.

Dell’intenzione non va considerata, pertanto, la disposizione formale 
(fattuale), che la costringe ancora nella finitezza, ma il valore ideale che 
la spinge al di là di sé stessa, in quell’infinito che l’ha suscitata e che co-
stituisce il suo approdo. 

La medesima dialettica, individuata nella ricerca di verità, può venire 
ravvisata come costitutiva del pensiero, del quale l’intenzione costituisce 
l’essenza.

Se il pensiero viene essenzializzato nell’intenzione di verità, allora 
esso cessa di valere come l’attività dell’intessere nessi tra dati, presup-
posti come essenti, e assume il valore di quella vocazione all’infinito che 



292	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

pervade il finito, giacché il pensiero solo la verità cerca e solo la verità 
intende.

Il pensare, pertanto, altro non è che lo spirito stesso, in modo tale che 
pensare e sapere non possono non indicare un medesimo, l’unità nella 
quale l’intenzione si invera e la dualità sparisce. 

E così l’ideale diventa il senso autentico del fattuale, fino al punto che 
nell’ideale il fattuale intende togliersi per essere veramente. 

6. L’alternativa e l’enunciato

Nel precedente paragrafo abbiamo parlato dell’alternativa e abbiamo 
cercato di mostrare che il sistema formale si fonda su di essa. 

Proprio sull’alternativa il sistema formale pretende di far poggiare la 
risposta alla domanda sulla determinatezza della verità, che noi neghia-
mo con forza, ma che è sostenuta dalla grande maggioranza dei filosofi. 

Costoro, infatti, pensano di poter inchiodare chi cerca la verità a que-
sta alternativa: la verità è determinabile aut è indeterminabile? 

Per provare a rispondere alla domanda, rileviamo che ogni enunciato 
dichiarativo può venire considerato come la risposta ad una domanda16 
implicita, la quale costituisce l’ambito o il contesto in cui viene a collo-
carsi la risposta medesima e all’interno del quale essa acquista senso. 

Nel caso che noi stiamo esaminando, la domanda, come detto, è la 
seguente: la verità è determinabile aut non lo è? La risposta può essere: 
sì, è determinabile; oppure no, non lo è. 

La risposta, dunque, prende avvio da un’alternativa, cioè da una rela-
zione disgiuntiva esclusiva, per la quale risulta vero uno solo dei due corni 
che la costituiscono. 

Il primo punto che domanda di essere messo bene in luce è il seguen-
te: la verità dell’alternativa è assunta come se fosse fuori questione, ossia 
è immediatamente e implicitamente presupposta (si veda anche la anno-
tazione seconda del paragrafo 4 della Settima Riflessione). 

16.   Il valore della domanda in ambito filosofico viene mirabilmente espresso da Marino 
Gentile, il quale ha individuato anche una formula icastica, particolarmente efficace, per es-
senzializzare la ricerca filosofica: la filosofia è un “domandare tutto che è tutto domandare” 
(M. Gentile, Filosofia e Umanesimo, La Scuola, Brescia, 1948, p. 47).



sesta riflessione | Lo spirito	 293

Ebbene, da un certo punto di vista, l’alternativa è formalmente inelu-
dibile (inevitabile): non si dà alternativa all’alternativa. 

Da un altro punto di vista, invece, essa non è necessaria, ossia non è 
incontraddittoriamente vera. 

Non è incontraddittoria, proprio perché si costituisce conciliando gli 
inconciliabili, ossia i due corni che reciprocamente si escludono, ma che 
l’alternativa pretende di inglobare in sé, facendoli coesistere. 

Se, dunque, i corni vengono di fatto inglobati, ciò che si ricerca – ciò 
che l’alternativa intende, proprio in quanto alternativa – è sciogliere l’al-
ternativa stessa e, dunque, essa intende eliminare sé stessa nonché la rela-
zione che la costituisce. 

Tale eliminazione, che dovrebbe valere come il togliersi della stessa 
alternativa, si traduce formalmente nella scelta per uno soltanto dei due 
corni che la costituiscono, perché solo uno di essi deve di diritto perma-
nere: uno soltanto dei due corni viene considerato vero. 

Da questo punto di vista, non soltanto risulta contraddittoria l’al-
ternativa, in quanto conciliazione di inconciliabili, ma anche l’uscita da 
essa: scegliere uno solo dei due corni equivale, infatti, a negare il punto di 
partenza della stessa procedura, sì che il risultato finisce per contraddire 
il punto di movenza. 

Inoltre, ciascun corno si pone perché si riferisce all’altro, così che la 
determinatezza di ciascuno dei due enunciati – “La verità è indetermi-
nabile” e “La verità è determinabile” – si pone solo in quanto l’uno si 
contrappone all’altro: essi, insomma, sono intrinsecamente connessi, se 
considerati dal punto di vista formale, e ciò non può non comportare che 
la scelta per uno dei due corni sia un superamento ancora contraddittorio 
di quella contraddizione che è l’alternativa. 

Assunta, non di meno, l’alternativa come inevitabile, e come pun-
to di movenza della procedura che intende concludersi con la scelta di 
un enunciato, si può rispondere con il primo o con il secondo enun-
ciato (sull’inevitabilità della scelta si veda il paragrafo 8 dell’Ottava 
Riflessione). 

Se si risponde con il primo enunciato, si costruisce una contraddizio-
ne, che sussiste tra la forma e il contenuto dell’enunciato stesso: si nega 
la determinabilità della verità, ma si usa la parola “verità” attribuendole, 



294	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

quindi, un significato implicito e, dunque, determinandola. La verità vie-
ne determinata, se non altro come “indeterminabile”.

Nel secondo caso, non si configura una contraddizione a una sola 
condizione: a condizione di presupporre la verità come relativa, cioè 
come segnata da un limite. 

Affermare che la verità è determinabile, dunque, non configura bensì 
una contraddizione formale, ma una ben più grave, dal punto di vista te-
oretico-concettuale, contraddizione strutturale (ferma restando, non di 
meno, la contraddittorietà formale dell’enunciato dichiarativo in quanto 
tale, per il suo affermare l’identità dei diversi: soggetto e predicato). 

Porre tale affermazione, infatti, equivale a negare l’assolutezza della ve-
rità, che però coincide con il suo essere autentico perché incondizionato. 

Se, dunque, si afferma che la verità è determinabile, si ha come neces-
saria conseguenza che il vero finisce per porsi perché si riferisce negativa-
mente al falso e sul falso viene a fondarsi. Questo, ormai lo sappiamo, è il 
destino di ogni determinato: poggiare sulla differenza. 

Ebbene, se con il primo enunciato si configura una contraddizione 
solo formale, perché investe il dire e non la verità, di contro, con il se-
condo enunciato, si configura una contraddizione strutturale, perché si 
nega ciò che si richiede: si richiede che la verità sia assoluta, per essere 
autentica, ma poi la si determina, per poterla strumentalizzare, ossia per 
poterle far svolgere la funzione del fondare.

Sia scegliendo un corno sia scegliendo l’altro, il risultato sembra il me-
desimo: si cade in contraddizione. 

Tuttavia, le due contraddizioni esprimono un diverso significato teo-
retico e abbiamo cominciato a indicare tale diversità. Poiché il punto è 
davvero molto importante, riteniamo necessario insistere su di esso.

La prima contraddizione (che si produce scegliendo il primo enuncia-
to) configura certamente una contraddizione formale, ma viene giustifi-
cata da un duplice ordine di ragioni. 

Innanzi tutto, con il primo enunciato non soltanto non si nega l’as-
solutezza della verità, ma, al contrario, si sottolinea con forza che, se la 
verità non è assoluta, allora non è verità affatto. 

In secondo luogo, il primo enunciato sorge in virtù della consapevolez-
za che ci si colloca nell’ordine del discorso (nell’universo formale). 



sesta riflessione | Lo spirito	 295

Se, pertanto, si intende affermare che la verità, per essere autentica e 
valere quale fondamento, deve andare oltre tale ordine, che è costituito 
da determinazioni, allora ci si trova nella situazione di essere costretti 
inevitabilmente a usare il linguaggio, anche per indicare la necessità di 
trascenderlo, necessità che è innegabile. 

Torneremo sulla dialettica di inevitabile e innegabile, riferendoci an-
che a questo punto, nell’Ottava Riflessione.

Qui vogliamo aggiungere un’ulteriore precisazione: la contraddizio-
ne che struttura l’enunciato “La verità è indeterminabile” è legata all’im-
possibilità di trascendere il semantico semanticamente. 

E tuttavia, se si cerca un fondamento del sistema dei determinati, allora 
l’enunciato, che abbiamo connotato come “primo”, non potrà non venire 
pronunciato, accettando, da un lato, l’inevitabile contraddittorietà che lo 
struttura e sapendo, dall’altro, il valore del coglimento del suo limite. 

Cogliere il limite del linguaggio, da un lato, indica che il linguaggio 
è stato trasceso dalla coscienza che lo ha oggettivato in virtù della verità 
stessa; dall’altro, fa valere il fatto che, solo se il linguaggio è colto nel suo 
limite, è possibile usarlo come uno strumento, evitando di farsi schiavi di 
(di farsi strumentalizzare da) quello strumento che non si può non usare. 

Di contro, ignorando tale limite, si viene usati dallo strumento, piut-
tosto che usarlo. Come direbbe Platone, “noi […] non siamo servi dei 
discorsi, bensì i discorsi sono come servi nostri”17. 

La contraddizione del primo enunciato, dunque, è la contraddizione 
che struttura ogni enunciato (dichiarativo), il quale intende bensì riferirsi 
alla verità (alla realtà, all’oggettività), ma poi pretende di riferire la verità 
(realtà, oggettività) al proprio modo di riferirla, cioè le impone i modi 
del dire, che non possono non alterare la verità nel suo essere autentico. 

La caratteristica di ogni enunciato dichiarativo, quindi anche di quel-
lo che dichiara che “la verità è indeterminabile”, consiste nel fatto che 
intende bensì riferirsi alla verità, ma finisce poi per (pretende di) riferire 
la verità al proprio sistema di riferimento.

La scelta del secondo enunciato (“La verità è determinabile”), invece, 
genera una contraddizione nel concetto stesso di “verità”, ossia riduce la 
verità a contraddizione. 

17.   Platone, Theaetetus, 173 b-c; in Opere complete, Vol. II, trad. it. cit., p. 131.



296	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

La verità, infatti, viene vincolata inesorabilmente a ciò che la deter-
mina e, dunque, da condizione incondizionata viene ridotta a status 
condizionato.

Precisamente per questa ragione, la contraddizione che si produce 
con il secondo enunciato non è semplicemente formale, ma è una con-
traddizione strutturale, perché nega la verità in ciò che propriamente la 
contraddistingue: la sua assolutezza. 

L’esito non può non essere questo: tra una contraddizione strutturale e 
una contraddizione formale, legata al limite che intrinsecamente struttura 
il linguaggio e che quindi è inevitabile, non si può non scegliere la secon-
da e pronunciare l’enunciato “La verità è indeterminabile”.

Si potrebbe affermare, per chiarire questo punto che è cruciale, che 
non è il discorso che pone la verità, come il discorso pretenderebbe, ma è la 
verità che lascia emergere il limite del discorso, cioè del finito. 

Precisamente per questa ragione, essa lascia trasparire anche il proprio 
limite, nella misura in cui viene assunta come verità relativa.

La verità, dunque, o è assoluta o non è verità affatto. L’assolutezza 
della verità, inoltre, nega la sua determinatezza nonché la sua determina-
bilità, perché essa è tale in quanto non dipende da altro. Se dipendesse, 
dipenderebbe dalla non-verità.

La verità è indipendente, cioè libera. In questo senso, essa non dipende 
nemmeno dal discorso che afferma la sua indipendenza o la sua libertà.

Se, insomma, il vero non valesse quale condizione incondizionata, si 
troverebbe nella situazione di venire condizionato da ciò che esso non 
può non condizionare unilateralmente. 

Tra fondamento e fondati, dunque, non può instaurarsi una relazione, 
perché la reciprocità che sussiste tra i termini della relazione negherebbe 
per ciò stesso l’emergenza del vero. 

Né l’emergenza può venire pensata come una relazione tra l’emergen-
te e ciò su cui esso emerge: così pensata, si riproporrebbe quella recipro-
cità che è la negazione stessa di ogni emergenza o di ogni verticalità. 

L’emergenza, quindi, va pensata come il negarsi di ciò che non è la veri-
tà, così che il vero non si oppone al falso, né si pone emergendo su di esso, 
se non nel senso che il falso, come indica il suo etimo (falsum è il participio 
passato del verbo fallere), vale come ciò che è (già) stato falsificato dal vero. 



sesta riflessione | Lo spirito	 297

Il falso è tale perché il vero l’ha falsificato, così che esso è un passato 
senza un presente. Il vero, pertanto, falsifica non dopo che il falso si è po-
sto come falso; il vero, piuttosto, è la ragione che impone al falso di negarsi 
e di negarsi originariamente. 

Così come l’essere è la ragione che impedisce al non-essere di essere, 
secondo la formidabile indicazione di Parmenide.

Quanto detto ci consente di precisare ulteriormente l’originarietà del 
sapere, che è il suo coincidere con l’assoluto essere.

Quel sapere che, infatti, è preceduto dal non-sapere – una priorità, 
dunque, solo cronologica – è il “sapere astratto”, che si opina diventi con-
creto solo in forza dell’incontro (rapporto) con una qualche determina-
zione che viene assunta come suo contenuto, astratto anch’esso se posto 
fuori e prima del rapporto stesso. 

Abbiamo già affermato che due astratti, uniti insieme, non possono 
produrre un concreto.

Aggiungiamo qui che questo sapere, che necessita di un contenuto, 
vige soltanto nell’ordine dell’inevitabile e, pertanto, non può venire con-
fuso con il sapere innegabile.

L’innegabilità del sapere autentico è anche la sua originarietà nonché 
la sua assolutezza. Tale assolutezza emerge se si considera che il non-sape-
re o è saputo, così che è anche tolto, o non è, così che si risolve nel non-essere.

Così come il sapere non può ignorare di essere sapere altrettanto il 
non-sapere non può non ignorare di essere non-sapere. 

Che è come dire: il non-sapere, al pari del non-essere, è il suo togliersi, 
giacché è tolto proprio in quanto “non-sapere”: il sapere, al pari del vero, 
smaschera infatti quella contraffazione che è il non-sapere e mette in luce 
il suo coincidere con il non-essere. 

Non essendovi un altro dal sapere, il vero sapere non può non essere 
tutt’uno con l’assoluto essere, così che essere e sapere si rivelano un medesi-
mo: l’assoluto stesso.

La pretesa che l’essere si differenzi (si medi in senso formale) per ge-
nerare il sapere, dunque, è la riduzione dell’innegabile all’inevitabile: il 
sapere originario viene così ridotto al sapere formale ed astratto.



298	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

7. Intenzione e dialogo

Il valore dell’intenzione, la quale al valore si volge e nel valore si realiz-
za, emerge anche se si considera l’importanza che essa ha nel superare la 
pretesa di possedere la verità. 

Tale pretesa induce il soggetto a smettere di cercare e ad imporre agli 
altri quella che egli considera la verità, ma che è soltanto la sua opinione.

Chi per primo ci ha insegnato che il “cercato”, cioè la verità, non è il 
“trovato”, cioè l’opinione, è stato – come abbiamo già ricordato – Socrate 
con il suo famosissimo motto “so di non-sapere”. 

Ebbene, il sapere di non-sapere costituisce il fondamento di ogni dia-
logo e su questo aspetto vogliamo ora riflettere.

Come abbiamo visto, il sapere consiste essenzialmente nel cogliere il 
limite di ciò che si sa e, quindi, è sempre un emergere oltre il limite stesso: 
un emergere oltre il saputo. 

In questo senso, giova ribadirlo, il non-sapere necessita del sapere: se il 
sapere non fosse, non si potrebbe cogliere il non-sapere, ossia non lo si 
potrebbe riconoscere come tale. 

Qui si impongono almeno due annotazioni. La prima concerne l’a-
simmetria che sussiste tra sapere e non-sapere. Tale asimmetria riproduce 
in qualche modo l’asimmetria che sussiste tra essere e non-essere, indica-
ta da Parmenide. 

Si potrebbe aggiungere che, così come il non-essere è la contraddizio-
ne stessa, dunque il suo contraddirsi, altrettanto il non-sapere, proprio 
in quanto saputo, perde quella consistenza che lo opporrebbe al sapere e 
diventa un momento del sapere stesso e che nel sapere si supera e si toglie.

Più radicalmente, il non-sapere è da sempre tolto nel sapere, così come 
il non-essere è da sempre tolto nell’essere.

La seconda annotazione è la seguente: le concezioni naturalistiche 
tendono ad affermare sempre e soltanto la priorità cronologica, per la qua-
le il sapere compare dopo il non-sapere. 

Si pensi, ad esempio, all’acquisizione della conoscenza: si è soliti 
affermare che il bambino, magari appena nato, non sa alcunché; cre-
scendo, inizia a sapere, così che il sapere sembrerebbe comparire dopo il 
non-sapere. 



sesta riflessione | Lo spirito	 299

Platone, invece, capovolge la priorità. La capovolge, se non altro, in 
forza della teoria della reminiscenza. Tale teoria ha, sotto un certo aspet-
to, valore mitopoietico, in quanto intende sottolineare che conoscere è, 
a rigore, ricordare ciò che è stato già visto dall’anima prima della sua 
incarnazione. 

Sotto un altro aspetto, tuttavia, essa ha un profondo significato teore-
tico, in quanto intende evidenziare che solo in virtù del sapere si può ri-
conoscere uno stato, magari precedente, in cui non si sapeva, così che, al-
meno in questo senso, è il sapere che fonda il non-sapere, e non viceversa. 

Il sapere, contrariamente a quanto sostenuto dalle teorie naturalistiche, 
non deriva dal non-sapere proprio perché è il sapere che riconosce il non-sa-
pere e lo connota come tale: il sapere, dunque, è originario e ciò risulta anche 
se si esamina il tema dal punto di vista dell’inevitabile, perché dal non-sapere 
nulla deriva. 

In virtù del sapere, il soggetto riconosce che le proprie conoscenze 
sono sempre vincolate a premesse, ad assunti, a punti di vista, cioè sono 
sempre relative. Ma egli cerca una verità che non sia ipotecata da presup-
posti, bensì che sia autenticamente incondizionata, cioè assolutamente 
vera. 

Se la verità è la destinazione autentica del sapere, quest’ultimo è il luo-
go teoretico in cui si pone la ricerca della verità e, più radicalmente, in cui 
la verità illumina la ricerca: è possibile sapere di non-sapere solo perché 
il sapere è ispirato (condizionato) dalla verità stessa (dalla condizione in-
condizionata), così che nel suo punto sorgivo, come nella sua destinazione, 
il sapere è tutt’uno con la verità, almeno idealmente. E ciò è innegabile.

Il sapere è unità con l’essere, stante che la contrapposizione di essere e 
sapere è inintelligibile perché impedisce all’essere di sapersi e al sapere di 
essere.

Precisamente per questa ragione riteniamo che anche in Platone si 
riproponga l’identità di essere e pensare: il pensare non può non cercare 
l’essere, la vera realtà, così che esso è totalmente rivolto all’essere, onde 
essere vero come pensiero; a sua volta, l’essere è per il pensare, perché solo 
il pensare lo riconosce come essere e ne coglie il valore. 

Se del pensare non si intende la sua vocazione all’essere, insomma, non 
si coglie la sua intenzione costitutiva, che è intentio veritatis: l’essenza del 



300	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

pensare è intenzione di verità, intenzione che si volge al fondamento as-
soluto e che, pertanto, non si accontenta di verità relative. 

Solo l’intenzione di verità, infatti, spinge il pensiero oltre le δόξαι, 
onde pervenire alla verità assoluta e configurare l’autentica ἐπιστήμη. 

Platone sa che la verità non è tanto un contenuto della conoscenza, 
quanto l’ideale che la evoca e la orienta, così che la dialettica che sussiste 
tra νόησις (νοῦς) e διάνοια è la stessa dialettica che sussiste tra l’intenzione 
che fonda il pensare e le forme con cui il pensare si dispiega. 

Ebbene, tale dialettica costituisce l’essenza stessa del pensiero riflessi-
vo. Il pensiero è riflessivo perché può assumere sé stesso come oggetto del 
proprio pensare e questa possibilità appartiene soltanto al pensiero. 

Solo il pensiero, questo è il punto, può essere soggetto e oggetto al 
tempo stesso, giacché, da un certo punto di vista, il pensiero in quanto at-
tività, cioè il pensiero pensante, il pensiero-soggetto, emerge sul pensiero 
che viene pensato, cioè sul pensiero-oggetto. 

Da un altro punto di vista, tuttavia, il pensiero mantiene un’unità con 
sé stesso e questa unità indica che il pensiero trascende l’universo delle de-
terminazioni, incluso sé stesso in quanto “differenza” di pensiero e pensa-
to, cioè in quanto attività, per il suo essenzializzarsi nell’atto di pensiero, 
cioè nell’intenzione di verità, cioè nell’intenzione di essere uno con la 
verità, onde non aggiungere o togliere alcunché ad essa. 

L’intenzione di verità, pertanto, è intenzione di perdersi nella verità, 
per ritrovarsi autenticamente.

La proprietà riflessiva, va aggiunto, costituisce la genesi stessa della 
coscienza, almeno dal punto di vista dell’inevitabile, perché consente al 
pensiero di riconoscere sé nelle proprie forme oggettivate. 

Platone, pur non parlando di pensiero riflessivo, ha gettato le basi per 
il suo configurarsi, proprio perché ha indicato l’emergere della νόησις 
(νοῦς) sulla διάνοια e del sapere sul non-sapere, fornendo dunque impli-
citamente una prima spiegazione della proprietà riflessiva. 

Il pensiero può oggettivare il mondo, cogliendone il limite, precisa-
mente perché può oggettivare sé stesso, cogliendo il proprio limite e, quin-
di, emergendo anche oltre sé stesso: trascendendosi. 

Questo ci sembra il senso del “sapere di non-sapere”, il quale, se colto 
dal punto di vista dell’innegabile, vale come la condizione originaria in 



sesta riflessione | Lo spirito	 301

virtù della quale il non-sapere è da sempre tolto, così che il vero sapere 
non è sapere “qualcosa”, e nemmeno sapere “sé medesimo” (dunque, non 
è un’attività), ma è quell’atto che intente essere tutt’uno con quell’assoluta 
unità in cui ogni dualità è venuta meno, inclusa quella che sussisterebbe 
tra sapere e non-sapere e quella tra sapere ed essere (sapere e saputo).

Come abbiamo cercato di mettere in luce in precedenza, infatti, il 
sapersi del sapere non è qualcosa di diverso dal sapere, come se, senza il 
“sé” saputo, il sapere non fosse sapere, ma è l’innegabile concretezza del 
sapere, ossia il suo essere sapere proprio perché non mancante del saputo, 
cioè perché originariamente intero, appunto concreto. 

In tal modo, anche la proprietà riflessiva viene superata dalla pro-
spettiva dell’innegabile, che intende il sapere come vera unità: il sapere 
è concreto perché è interamente sé stesso, ossia perché non soltanto non 
necessita di venire integrato, ma altresì non può accettare di farsi altro a 
sé stesso senza negare la propria interezza che è la propria concretezza, 
ossia la propria assolutezza.

Tornando a Platone, non si può non rilevare che egli ha consentito di 
intendere la verità come il fine ideale della ricerca e non come un dato, un 
asserto, una teoria, che possano venire raggiunti mediante essa. 

Non per niente, i dialoghi platonici si svolgono come riflessioni intor-
no ad un tema, ma tali riflessioni non hanno un’autentica conclusione, 
come se consentissero di pervenire alla verità definitiva, alla piena verità 
in ordine al tema su cui si dialoga. 

Eppure, la verità assoluta è proprio ciò che si intende raggiugere con la 
ricerca, perché non ci si può accontentare di verità relative, le quali sono 
vere se, e solo se, sono veri gli assunti da cui si muove per giungere ad esse, 
in un regresso che non può non protrarsi all’infinito. 

Con questa conseguenza: da un lato, la verità assoluta costituisce il 
fine ultimo e ideale della ricerca nonché del dialogo che la esprime in for-
ma esemplare; d’altro lato, essa costituisce la condizione originaria della 
ricerca stessa, perché solo la verità consente di rilevare ciò che verità non 
è, ossia di cogliere il limite dell’opinione e delle certezze solo soggettive. 

L’emergenza della verità oltre ogni determinazione e oltre ogni limite 
trova paradigmatica espressione nel pensiero in atto. 



302	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’atto di pensiero emerge oltre le proprie forme oggettivate e, proprio 
perché le trascende, ne coglie il limite. Per questo suo trascendere il limi-
te, l’atto di pensiero (coscienza, sapere) fonda lo stesso dialogo. 

Solo in virtù di un pensiero che sia autocritico perché in grado di 
cogliere il proprio limite, del resto, è possibile riconoscere il limite della 
propria opinione e, dunque, mettersi in gioco nel dialogo, non per affer-
mare la propria verità, che non è verità in quanto “propria”, ma per aprirsi 
all’opinione dell’altro, alla ricerca della verità autentica, che non può non 
emergere oltre i punti di vista.

8. Verità e dialogo 

La verità costituisce, dunque, il tema fondamentale. La ricerca che in-
tende coglierla ha accompagnato l’uomo fin da quando ha incominciato 
a pensare. 

Inizialmente, la ricerca di verità si è presentata in forma specifica, 
cioè come ricerca della verità in ordine ad ambiti determinati ed a cose 
determinate. 

Successivamente, è emersa la consapevolezza che fungeva ed operava fin 
dalle origini, anche se non era stata esplicitamente espressa: la consapevo-
lezza che la verità non è soltanto ciò che viene cercato, ma è soprattutto ciò 
in virtù di cui si perviene a sapere la sua necessità e in virtù di cui si configura 
la ricerca. 

E così sono sorte le seguenti domande: qual è la verità della verità? 
Qual è la verità universale che è presente in ogni verità particolare? 

Forse, il dialogo rappresenta lo strumento più importante di cui l’uomo 
dispone per configurare tale ricerca. Mediante il dialogo, infatti, la verità 
soggettiva, cioè la certezza, ossia l’opinione posseduta dal singolo uomo, 
si confronta con l’opinione (la certezza) dell’altro, alla ricerca proprio di 
quella verità oggettiva che costituisce il fine autentico di ogni ricerca. 

Mediante il dialogo, inoltre, ciascun soggetto è spinto bensì a discute-
re le altrui opinioni, ma per tornare a mettere in discussione l’opinione 
propria, che si costituisce a muovere da determinate assunzioni. 



sesta riflessione | Lo spirito	 303

Egli inizia, così, a discutere le premesse, i presupposti, che caratteriz-
zano ogni procedura e ogni concezione (teoria), ma il suo obiettivo è 
mettere in discussione soprattutto il proprio procedere nonché la propria 
concezione, perché ciò che intende superare è il proprio punto di vista, di 
per sé limitato. 

Per fare ciò, non può non intendere di superare il pensiero procedurale, 
che si dispiega orizzontalmente a muovere da assunti e perviene ad esiti 
determinati (le singole concezioni), in virtù di un pensiero verticale, un 
atto di pensiero, che emerga oltre il primo rilevandone i limiti. 

In tal modo, aspirando a riconoscere i propri limiti, ciascun dialogan-
te accetta di lasciarsi “fecondare” dall’opinione dell’altro, che lo aiuta a 
vedere ciò che egli stesso, da solo, spesso non è in grado di vedere. 

Il dialogo, insomma, costituisce la condizione migliore per realizzare 
un’identità personale aperta alla differenza, rappresentata da ogni altro 
essere umano, e ciò proprio in ragione del fatto che dispone l’io ad aprir-
si a quella verità, unica e assoluta, cui egli dialogando intende pervenire. 

Solo la ricerca di verità, che dispone l’io ad aprirsi a qualcosa che lo 
trascende, proietta verso quella dimensione verticale dell’esistenza che è 
in grado di fondare e legittimare ogni apertura orizzontale, rivolta agli 
altri io. 

Senza lo slancio verso qualcosa che trascenda la finitezza del singolo ego, 
questo è il punto, non è possibile trovare un comune su cui erigere un’ar-
monia che liberi l’io dalle catene che lo vincolano ad una visione angusta. 

Tuttavia, per costituire un dialogo non sono sufficienti due soggetti 
che si parlano. Se, infatti, ciascuno di essi è chiuso nel proprio monologo, 
nelle proprie convinzioni, nelle proprie certezze, il dialogo non sorge. 

Sorge, di contro, una dinamica che non esitiamo a definire polemica 
giacché in essa si fa valere la “volontà di potenza”, quella volontà che pre-
tende che un punto di vista si affermi sopraffacendo ogni altro. 

Di sopraffazione comunque si tratta, anche quando l’uno sembra pre-
valere sull’altro perché è in grado di offrire ragioni più convincenti. 

In effetti, si vince insieme – giacché questo significa “con-vincere” – 
se, e solo se, si trionfa sulla propria pretesa, che è quella di possedere la 
verità: solo se si accetta di non possedere la verità, infatti, si abbandona la 
pretesa di imporla agli altri. 



304	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Se non che, mediante la polemica non è la verità che si cerca, ma il 
trionfo dell’ego. Ciò che si cerca è che l’altro, il quale viene in qualche 
modo giudicato il “nemico”, venga ridotto al silenzio, indipendentemen-
te dalle ragioni autentiche del “vincitore”. 

Il πόλεμος (che significa “guerra, conflitto”, da cui origina la parola ita-
liana “polemica”), pertanto, indica il conflitto che sussiste tra due sogget-
ti, i quali si fanno portavoce di due opinioni che pretendono di imporsi 
l’una sull’altra e che traducono la volontà dell’ego di prevalere. 

Tale conflitto permane anche quando viene sufficientemente ma-
scherato, o quando la brutalità, che è presente in ogni conflitto, viene 
stemperata dal garbo con cui si argomenta o, perfino, dall’efficacia degli 
argomenti stessi. 

La ragione del conflitto è il progetto egemonico: la vittoria di uno dei 
contendenti sull’altro. Tale vittoria coincide con la resa dello sconfitto, 
ossia con il suo debellamento, che rimane comunque il fine autentico del 
πόλεμος. 

Lo strumento del conflitto è, quindi, la forza. Inoltre, il carattere pe-
culiare del conflitto è la semplificazione: tutte le differenze e le sfumatu-
re tra le varie parti vengono ridotte allo schema essenziale della contrap-
posizione “amico-nemico”. 

La logica del conflitto è una logica binaria semplice, in altri termini 
manichea. Che poi in questa logica vengano accettate regole per dimi-
nuire la brutalità del conflitto stesso, questo non toglie che la possibilità 
di una radicalizzazione e di una brutalizzazione continui ad incombere, 
essendo componente strutturale ed essenziale all’annientamento. 

Il dibattito polemico, che potrebbe venire definito come la “civiliz-
zazione del conflitto”, contiene dunque in sé un evidente limite: quello 
per il quale i contendenti (i dibattenti) sono orientati non alla ricerca di 
verità intorno al tema del dibattere, che li proietterà poi verso la ricerca 
della verità in quanto tale, ma alla volontà di far prevalere opinioni pre-
concette (pregiudizi). 

Si è interessati, insomma, all’affermazione del proprio punto di vista e 
non alla sua messa in discussione in virtù del punto di vista altrui. 

Di contro al πόλεμος si erge il διάλογος. Quest’ultimo si struttura 
come un confronto che intende mettere in discussione la pregiudiziale 



sesta riflessione | Lo spirito	 305

dei punti di vista, giacché i dialoganti sono orientati non all’affermazio-
ne delle proprie opinioni, bensì alla ricerca della verità, che non può non 
emergere oltre i punti di vista (le opinioni). 

Torniamo così al punto fondamentale: il dialogo sorge perché pog-
gia su una duplice consapevolezza. Innanzi tutto, sulla consapevolezza che 
non si possiede la verità. Chi pretende di possederla, non si mette in gio-
co nel dialogo, ma si chiude nel proprio monologo. 

In secondo luogo, sulla consapevolezza, la quale fonda la precedente, 
che la verità è innegabile, ma non è determinabile. 

È innegabile, perché – se non altro – negare la verità equivale ad as-
sumere la negazione come verità; se non che, la negazione necessita del 
negato per determinarsi, così che non può valere quale “verità” perché 
nega proprio ciò che postula, contraddittoriamente. 

Inoltre, la verità non è determinabile, perché non può non essere assoluta. 
Se fosse relativa – lo abbiamo ricordato più volte –, sarebbe vincolata 

ad altro da sé, cioè alla non-verità, e ciò sarebbe contraddittorio. 
Anche chi ignora o rifiuta il valore assoluto della verità, pertanto, lo 

ammette implicitamente, se accetta di dialogare e, cioè, di mettere radi-
calmente in discussione le proprie certezze, le quali non sono la verità 
proprio perché vincolate a punti di vista.

Nell’aprirsi al punto di vista dell’altro – questo costituisce il cuore del 
discorso che andiamo svolgendo – si esprime un’intenzione che ha un 
valore inestimabile. 

Non si intende produrre, infatti, una sudditanza alle altrui certezze, 
ma si intende l’altro come un “compagno di ricerca”, giacché il fine è quel-
la verità che vada oltre i punti di vista, perché solo così essa cessa di essere 
soltanto soggettiva e diventa autenticamente oggettiva. 

Quando si parla di verità oggettiva, non si può intendere quella che 
viene condivisa dalla maggioranza delle persone, nemmeno quando que-
sta maggioranza diventa totalità: anche se tutti gli uomini condivides-
sero uno stesso punto di vista, quest’ultimo permarrebbe “un punto di 
vista”, per sua natura sempre soggettivo. 

Di contro, se si cerca un autentico fondamento, non si può non ricer-
care una verità oggettiva, cioè una verità che vada oltre i punti di vista e, 
dunque, abbia valore assoluto. 



306	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Tale verità, è giusto metterlo in chiaro, non è raggiungibile neppure 
mediante il dialogo. Tuttavia, essa, se pensata a muovere dall’universo 
delle certezze, svolge una funzione fondamentale e può svolgere questa 
funzione proprio perché permane un ideale della ricerca. 

In quanto ideale verso cui tendere, infatti, essa emerge verticalmente 
sui punti di vista e si esprime come loro critica in atto. 

In virtù della consapevolezza che la verità oggettiva non può tradursi 
mai in una conoscenza determinata, è possibile esercitare la critica su ogni 
opinione, su ogni certezza soggettiva. 

La critica, inoltre, può venire descritta come una mediazione: la cer-
tezza immediata, espressa da ciascun dialogante, viene messa in discus-
sione dall’intenzione stessa del dialogare. 

Tale intenzione si volge al λόγος, cioè alla verità, passando attraverso 
(διά) la mediazione che si realizza in forza della certezza espressa dall’al-
tro dialogante. 

E questa mediazione, ancora formale, lascia emergere quella media-
zione trascendentale che vale come l’intrinseco trascendersi di ogni punto 
di vista, per sua natura finito, limitato. 

Attraverso l’universo delle certezze, insomma, si intende perveni-
re a qualcosa che trascenda questo stesso universo, appunto alla verità 
autentica. 

Il dialogo, quindi, ha una ratio effettiva, giacché esso è volto al con-
vergere e al fondersi in una unità (ratio è espressione latina che traduce 
l’espressione greca λόγος, che significa “discorso”, ma anche “ragione”, 
“relazione” e “unità”) di elementi apparentemente e inizialmente etero-
genei: le molteplici e diverse opinioni. 

Un’unità che non valga, tuttavia, come una sintesi, ma come il luo-
go teoretico nel quale i molti si tolgono. L’unica verità emerge, dunque, 
come ablatio omnis alteritatis.

L’intentio veritatis, che costituisce il fondamento del pensiero riflessivo 
e del dialogo, non può non coincidere, pertanto, con l’intentio unitatis, os-
sia con l’intenzione che le molteplici opinioni si tolgano nell’unica verità. 

Se non che, poiché tale verità permane ideale, ciò che di fatto si rea-
lizza con il dialogo non è il possesso della verità, ma l’allargamento dei 
propri angusti orizzonti. 



sesta riflessione | Lo spirito	 307

Che è come dire: precisamente mediante il dialogo, il pre-tendere di 
possedere la verità si converte nell’in-tendere di volgersi ad essa, così che 
la verità permane il cercato e non può mai venire ridotta al trovato, ossia a 
ciò che si ottiene mediante la ricerca stessa. 

Per questa ragione il “so di non-sapere” socratico torna inesorabil-
mente a riproporsi: so che quello che intendo sapere non è mai ciò che di 
fatto pervengo a sapere. 

Soltanto questo sapere, che è originario, evita l’errore fondamentale: 
l’assolutizzazione di ciò che è e permane solo relativo.





cum scientia | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1

Settima Riflessione
La funzione discorsiva 

1. Introduzione

La presente Riflessione intende prendere in esame la funzione discorsi-
va, intesa come il progetto del discorso di riferire la realtà. 

La domanda che va subito posta è la seguente: può il discorso riferire 
la realtà?

Se per “realtà” si intende l’esperienza ordinaria, allora – questo si 
può dire in prima approssimazione – il discorso, inteso come insieme 
di enunciati dichiarativi, non fa che tradurre formalmente tale realtà e 
risulta costituirsi di enunciati veri, quando corrispondono ad essa, e di 
enunciati falsi, quando non corrispondono.

Ciò dimostra che la logica bivalente, che prevede due valori di verità, 
vero (V) e falso (F), usa un concetto di verità1 che non ha nulla a che 
vedere con la verità che ha valore innegabile: si tratta di una verità ine-
vitabile, che si pone perché si contrappone al falso, così che è segnata da 
questa contrapposizione.

Se, invece, si intende l’autentica verità, allora essa è tutt’uno con la 
vera realtà, cioè con la realtà oggettiva e oggettiva perché autenticamente 
autonoma e autosufficiente, cioè assoluta.

La riflessione che proponiamo si incentra sul progetto del discorso di 
riferirsi a questa realtà, stante il fatto che solo essa è vera realtà e solo essa 
meriterebbe di venire detta. 

1.   Si possono dare, come è noto, varie interpretazioni (definizioni) del concetto di “ve-
rità” e non solo quella corrispondentista. A noi basta ricordarne una, appunto quella cor-
rispondentista, che potremmo definire “classica” per il suo valore paradigmatico, perché 
riteniamo che la questione teoretica non sia quale definizione sia la migliore, ma se la verità 
possa venire definita, cioè determinata.



310	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

La realtà empirica, in effetti, è un insieme di determinazioni, così che 
può venire considerata – ad un esame più attento – la proiezione del di-
scorso: il discorso la dice già nell’attribuire significati ai percetti, ossia in 
quello che viene definito il “processo di categorizzazione del campo per-
cettivo” (si veda il paragrafo 4 della Terza Riflessione). 

Per questa ragione, la realtà empirica o la realtà percepita è intrinseca-
mente semantica: essa vale come un insieme di significati, così che non è 
estranea al discorso, ma vale come un momento del discorso stesso.

Dall’altra parte, invece, la realtà assoluta vale come il sottrarsi ad ogni re-
lazione, così che è da chiedersi come possa il discorso progettare di riferirla. 

Poiché il tema dell’insemantizzabilità2 del vero (assoluto) è centrale 
nella prospettiva che andiamo sostenendo, esamineremo con attenzione 
questo tema e cercheremo di argomentare su di esso. 

2.   La polemica sulla “semantizzazione dell’essere” è sorta tra la scuola di metafisica classica 
e la scuola di metafisica neoclassica. Per chi fosse interessato ad approfondire questo tema, 
consigliamo alcune opere di G. Bontadini, a cominciare dal Saggio di una metafisica dell’e-
sperienza (Vita e Pensiero, Milano 1938; riedito con “Introduzione” di V. Melchiorre, Vita 
e Pensiero, Milano 1995); Id., Intorno al concetto di essere III, in Id., Appunti di filosofia (Vita 
e Pensiero, Milano 1996, pp. 26-29); Id., Sulla prova dialettica della dimostrazione di Dio, in 
Id., Metafisica e deellenizzazione (Vita e Pensiero, Milano 1975; riedito con “Introduzione” 
di A. Ghisalberti, Vita e Pensiero, Milano 1996), fino a giungere agli ultimi scritti di 
Bontadini. In particolare, nella Risposta a Pietro Faggiotto e ad altri amici (in «Rivista di 
Filosofia Neo-Scolastica», LXXIV, 1, 1982, pp. 115-125) così egli scrive: “L’essere è il po-
sitivo che si staglia di fronte al negativo. Questo stagliarsi – è bene notarlo subito – è colto, 
fenomenologicamente, nel divenire, la cui struttura elementare è data dal rapporto tra i due 
termini” (p. 121). In altre parole, la semantizzazione risulta fungente e operante proprio nel 
divenire, come passaggio dall’essere al non-essere. Più radicalmente, la positività dell’esse-
re emerge perché si “staglia di fronte al negativo”, cioè in forza della relazione oppositiva al 
non-essere (o al “nulla”, come dirà Severino, che su questo punto segue Bontadini). Da ciò 
si evince che la semantizzazione dell’essere è conseguenza della sua determinazione, la quale 
si realizzerebbe mediante la contrapposizione al non-essere (nulla). Un’autorevole ricostru-
zione della semantizzazione dell’essere in Bontadini è condotta da C. Vigna, Sulla seman-
tizzazione dell’essere. L’eredità speculativa di Gustavo Bontadini, in Id. (a cura di), Bontadini 
e la metafisica (Vita e Pensiero, Milano 2008, pp. 41-57). Vigna ha inoltre svolto il tema 
della semantizzazione dell’essere in Sulla semantizzazione dell’essere, capitolo quinto di Id., 
Il frammento e l’intero. Indagini sul senso dell’essere e sulla stabilità del sapere (Vita e Pensiero, 
Milano 2000, pp. 119-134). Una recente e accurata analisi della semantizzazione dell’essere 
in Bontadini si trova in P. Pagani, L’essere è persona. Riflessioni su ontologia e antropologia filo-
sofica in Gustavo Bontadini (Orthotes, Napoli-Salerno 2016, in particolare le pp. 177-179). 
Sempre a proposito del tema della semantizzazione dell’essere e in riferimento alla scuola 
di metafisica neoclassica, infine, indichiamo un ulteriore lavoro, molto denso: F. Saccardi, 
Metafisica e parmenidismo. Il contributo della filosofia neoclassica (Orthotes, Napoli-Salerno 
2016, pp. 95-143). La scuola padovana di metafisica classica non ha mai accettato tale im-
postazione, e sia P. Faggiotto (cfr., in particolare, Per una metafisica dell’esperienza integrale, 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 311

Il nostro obiettivo è quello di pervenire a dimostrare, anche a muove-
re da questo punto prospettico, che la relazione non deve venire assunta 
come un costrutto, che abbia carattere fattuale, ma come quella mediazio-
ne in atto che costituisce l’essere autentico del “discorso”. Tale mediazio-
ne troverà progressiva esplicitazione.

2. Il discorso e la cosa

L’antinomia intrinseca al discorso può venire riscontrata tra l’inten-
zione che lo costituisce e il progetto che lo determina.

L’intenzione è di attestare la realtà così come questa effettivamente è 
nella sua oggettività, giacché solo la cosa stessa (die Sache selbst) può valere 
quale autentico fondamento.

Proprio per questa ragione, il discorso intende eliminare ogni apporto 
estrinseco alla cosa, affinché questa possa venire restituita nel suo vero 
essere. 

Più precisamente: il discorso, intendendo di non aggiungere niente 
di suo alla cosa, intende propriamente di togliersi in essa, coincidendo con 
essa e risolvendosi interamente in essa.

Di contro, il progetto si esprime come volontà di riferire la cosa trasfe-
rendola nell’ordine semantico, in modo tale che sia proprio l’essere della 
cosa a porre la determinatezza del discorso. 

Maggioli Editore, Rimini 1982, specialmente la parte terza: “Il problema del divenire e la 
fondazione della trascendenza. Discussione con G. Bontadini”) sia E. Berti (cfr., tra gli altri, 
A proposito di identità e differenza (Risposta a Fabrizio Turoldo), in «Rivista di Filosofia 
Neo-Scolastica», LXXXIX, 2-3, 1997, pp. 355-361) hanno rifiutato questa impostazio-
ne. Berti, in particolare, ritiene che tale semantizzazione mini l’analogicità del concetto di 
essere, stante che tanto l’essere come il non-essere sono considerati concetti analogici. Va 
aggiunto, tuttavia, che sia Bontadini che Vigna ritengono conciliabile l’univocità dell’essere, 
se visto ab extra, con l’analogicità dell’essere stesso, se visto nelle sue interne articolazio-
ni, ossia ab intra (cfr. C. Vigna, Sulla semantizzazione dell’essere. L’eredità speculativa di 
Gustavo Bontadini, già citato). In maniera del tutto autonoma rispetto a Faggiotto e Berti, 
pur iscrivendosi all’interno della scuola di metafisica classica, G.R. Bacchin esprime le sue 
critiche al concetto di divenire e alla semantizzazione dell’essere in Intero metafisico e pro-
blematicità pura (in «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», LVII, 2-3, 1965, pp. 305-321) e 
in Id., A proposito di metafisici “classici”, “neoclassici”, e di “veteroparmenidei”. Risposta ad un 
critico (in «Giornale di Metafisica», VI, 1984, pp. 411-430).



312	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Se non che, tale progetto non tiene conto di un passaggio che ha un 
ruolo prioritario, ma che è intrinsecamente problematico, anzi chiaramen-
te contraddittorio. 

Il passaggio è dall’essere della cosa, che è assoluto, se la cosa è intesa 
nella sua vera oggettività, alla determinatezza in cui tale essere viene co-
stretto, allorché viene inscritto nel discorso.

Che è come dire: la cosa, allorché viene determinata, cessa di valere 
come fondamento reale e scade a mero significato, cioè ad una delle mol-
teplici determinazioni semantiche.

Ne consegue che, se l’intenzione impone al discorso di adeguarsi alla 
cosa fino al punto di negarsi come discorso, onde evitare di imporre ad 
essa una qualche trasformazione che la altererebbe, il progetto capovolge 
l’intenzione, poiché fa essere la cosa nei modi e nelle forme del discorso. 

A rigore, pertanto, ciò che l’intenzione nega è la relazione tra il di-
scorso e la cosa, stante il fatto che tale relazione decreta l’irriducibile dif-
ferenza tra di essi, ossia l’impossibilità che il discorso pervenga ad essere 
tutt’uno con la cosa. 

Tale relazione, inoltre, riduce la cosa ad un’ipostasi, ad un termine che 
può venire usato per costruire il vincolo semantico, così che la realtà og-
gettiva, che costituisce l’autentico e unico valore, decade a mera funzione, 
cioè a strumento atto a garantire il procedere discorsivo.

Quella relazione che, se viene posta tra cosa e discorso, mantiene la 
dualità e dunque l’alterità dell’una rispetto all’altro, deve invece venire 
pensata come intrinseca al discorso, ossia deve venire intesa come l’atto 
del suo intrinseco mediarsi come discorso.

In altre parole: la relazione non deve venire assunta come un costrutto 
che abbia carattere fattuale, ma come quella mediazione in atto che costi-
tuisca l’essere autentico del “discorso”. 

Tale mediazione verrà progressivamente esplicitata nella presente 
Riflessione, perché il nostro intendimento è quello di far emergere la dif-
ferenza che sussiste tra la lettura del discorso dal punto di vista dell’inne-
gabile e la lettura dal punto di vista dell’inevitabile. 

Quest’ultimo punto di vista, lungi dall’intendere di superare il co-
strutto relazionale, che riduce la cosa stessa a semantema, poggia proprio 
sulla relazione, della quale fa valere la valenza semantica. 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 313

Se, dunque, il discorso viene pensato nel suo significato ordinario 
– come un insieme di segni che si riferiscono a significati determinati 
avendo un preciso senso –, allora è da rilevare non soltanto che esso, in 
quanto presunto riferimento al reale, si costituisce mediante la relazione 
intesa come medio, ma altresì che la relazione, proprio in quanto tale, ha 
valenza strutturalmente semantica. 

Per giustificare questa affermazione, facciamo notare, innanzi tutto, 
che instaurare una relazione tra due dati (“A” e “B”) equivale a riferirsi a 
ciascuno per il tramite dell’altro, ossia equivale ad assumere ciascuno di 
essi come referente dell’altro. 

I dati cessano, in tal modo, di valere come identità autonome (si po-
trebbe dire: “assolute”) – ammesso che possano essere tali, ancorché de-
terminate –, giacché il loro essere diventa un “essere relativo”. 

Detto con altre parole: “A” vale come riferimento a “B” e “B”, per con-
verso, come riferimento ad “A”. Ciò significa che la relazione ha imposto 
che “A” e “B” non siano più due cose autonome, nonostante che non sia-
no diventate una cosa sola.

Abbiamo a lungo insistito sull’impossibilità di considerare una de-
terminazione come autonoma e autosufficiente, ma qui l’assumiamo, 
appunto, come se potesse esserlo, secondo quanto fa valere la considera-
zione ingenua che si ferma all’esperienza percettivo-sensibile. 

È da rilevare, tuttavia, che la considerazione più avveduta, e cioè quel-
la concettuale, coglie il nesso come costituente la trama che vincola i dati, 
così che dal livello percettivo-sensibile si passa al livello concettuale. 

Fino a che, però, la considerazione concettuale permane formale, essa 
rappresenta ancora il nesso come intercorrente tra le identità, così che di 
fatto viene negato il suo costituire intrinsecamente l’identità stessa. 

Il nesso, se pensato come intercorrente tra i termini, descrive il riferi-
mento nel modo della relazione ordinaria, così che esso non viene inteso 
come atto, ma come costrutto. 

Il costrutto non mette capo, dunque, al superamento dell’immedia-
tezza formale del dato (dell’identità) stesso (stessa), proprio per la ra-
gione che poggia su termini, i quali altro non sono che dati, ciascuno dei 
quali è dotato di un’identità che lo distingue da altro dato.



314	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

In questo caso, si intende la relazione come una mera giustapposizio-
ne, cioè come un collegamento estrinseco, e per questa ragione le identità 
permangono nella loro immediatezza formale che le caratterizza sia nel 
loro essere fuori dalla relazione sia nell’essere all’interno della relazione 
medesima.

Ciò che abbiamo fatto notare in precedenza è quanto segue: la con-
siderazione formale più avveduta intende pensare la relazione non più 
come costrutto, che mantiene la staticità dei termini relati, ma come l’at-
tività del riferirsi di un termine all’altro. 

In questo modo, ciascuna identità acquista una dinamicità che la pro-
ietta verso l’altra identità, così che i termini vengono pensati non più 
come delle ipostasi, ma vengono colti nel loro riferirsi reciproco. 

Precisamente per questa ragione, ciascuna identità diventa segno 
dell’altra, la quale, in quanto termine del riferimento segnico, viene as-
sunta come significato.

Il punto che deve venire messo bene in luce è che l’attività sembra 
superare il costrutto relazionale, ma in effetti lo mantiene. 

Essa, infatti, poggia sulla dualità di agente ed agito, così che il riferi-
mento, continuando a disporsi tra le identità, non vale come la trasfor-
mazione intrinseca dell’identità formalmente immediata, ma come il suo 
mantenimento. 

Quel segno, che si vorrebbe interpretare come intrinsecamente dina-
mico, nella misura in cui permane come termine della relazione semanti-
ca, che prevede il significato come l’altro termine, finisce per riprodurre 
il costrutto mono-diadico perché torna a valere come un’ipostasi.

Altrimenti detto: quel costrutto, che sembrava essere stato superato 
dall’attività, viene di fatto a riproporsi, perché la dinamicità non ha san-
cito una trasformazione intrinseca dell’identità dei relati, dal momento 
che viene intesa come un semplice passaggio dall’uno all’altro. 

Il passaggio ha come punto di partenza il segno e come punto di arrivo 
il significato, e viceversa, in modo tale che è proprio esso a decretare la 
staticità dell’uno e dell’altro.

La dinamizzazione dell’identità immediata, insomma, risulta essere 
soltanto una mediazione estrinseca, che non trasforma affatto la struttura 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 315

intrinseca e costitutiva dell’identità, sì che anche il superamento del suo 
carattere ipostatico risulta del tutto fittizio. 

Di contro, se si intende cogliere il riferirsi autentico del segno al signi-
ficato corrispondente, allora lo si deve pensare alla luce della concezione 
teoretica o speculativa, cioè dell’innegabile. 

Tale concezione, infatti, intende il riferimento non come attività, ma 
come atto. L’atto del riferirsi del segno al significato e del significato al 
segno è identico sia per il segno sia per il significato e, pertanto, decreta la 
fine della loro dualità (differenza) nonché il togliersi di entrambi nell’u-
nità dell’atto del loro riferirsi.

In questo caso, non si ha a che fare con una mediazione estrinseca, ma 
con una mediazione effettiva della struttura intrinseca dell’identità imme-
diata, che cessa così di valere come un’ipostasi e si rivela un segno precisa-
mente perché il suo essere coincide e si risolve nel suo rinviare oltre sé stessa.

Quanto detto dimostra che vi sono due modi di intendere il segno. 
Se il segno viene colto dalla prospettiva dell’inevitabile, allora esso 

vale come momento (elemento, termine) della relazione semantica che lo 
vincola al significato, esso stesso momento della medesima relazione, la 
quale si conserva nel suo valere come un costrutto, anche qualora venga 
descritta come attività.

Di contro, se il segno viene colto dalla prospettiva dell’innegabile, al-
lora esso si risolve nell’atto del suo riferirsi, che è anche l’atto del suo 
intrinseco mediarsi, dunque del suo trascendersi. 

E ciò vale anche per il significato, nella misura in cui anche esso è 
l’atto del riferirsi al segno. V’è dunque un senso per il quale anche il signi-
ficato risulta essere un segno e su questo “senso” rifletteremo nel prossimo 
paragrafo. 

Qui ci interessa sottolineare che, se il segno e il significato si risolvono 
nell’atto del loro riferirsi, che è anche l’atto del loro trascendersi, ciò che 
si toglie è il discorso in quanto tale, per la ragione che vengono meno gli 
elementi che lo costituiscono e sui quali esso poggia.

Il togliersi innegabile del discorso non è, tuttavia, la sua soppressione. 
Esso, infatti, continua inevitabilmente a sussistere, perché non si dà alter-
nativa all’universo empirico-formale, ossia al linguaggio.



316	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Affinché il discorso si conservi, pertanto, si produce questa inevita-
bile riduzione: quell’unità, che dovrebbe emergere dall’atto del trascen-
dersi tanto del segno quanto del significato, viene ridotta ad unificazione 
e quest’ultima esibisce una valenza semantica precisamente per il fatto 
che, appunto, unifica segno et significato, mantenendo così la dualità che 
è richiesta dalla forma per continuare a sussistere. 

Il discorso, proprio in forza del suo poggiare sulla relazione seman-
tica, che costituisce la sua struttura formale, si conserva, quindi, come 
discorso. 

Che è come dire: tanto il segno quanto il significato, risultando termi-
ni della relazione semantica, risultano momenti del discorso e ciò attesta 
che i significati non sono affatto esterni al discorso (linguaggio), ma fan-
no parte della trama dei riferimenti che lo costituiscono come discorso. 

Ciò ha un’importante conseguenza: le cose dell’esperienza ordinaria, 
che il realismo ingenuo considera oggettive e per questo esterne e indi-
pendenti dal linguaggio, in effetti altro non sono che “significati”, ossia 
quei referenti dei segni che, insieme ai segni, costituiscono le molteplici 
relazioni semantiche. 

Se pensata alla luce di questa consapevolezza, l’esperienza manifesta 
la fitta trama di riferimenti (quel textus) che la costituisce, riferimenti 
che sembrano sussistere tra cose, ma che, in effetti, sussistono tra segni e 
significati, sì che essa esibisce in tal modo la propria valenza intrinseca-
mente formale che la lascia emergere come “linguaggio”. 

E, poiché i discorsi sono molteplici, molteplici sono i mondi possibili 
(le esperienze descrivibili).

Annotazione
La cosa reale, ossia la realtà oggettiva, vale come il fondamento del discorso. 
Come abbiamo già rilevato (Seconda Riflessione), il fondamento fonda ogni 
altra determinazione perché è in grado di auto-fondarsi. 
Questa auto-fondazione non va intesa, tuttavia, come uno sdoppiarsi del fon-
damento in un fondamento legittimante (fondante) e in un fondamento le-
gittimato (fondato), perché ciò significherebbe negare l’intrinseca unità del 
fondamento nonché la sua originarietà. 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 317

Di contro, il fondamento legittima per la ragione che è in sé legittimo ed è in sé 
legittimo proprio perché assoluto, cioè autosufficiente ed autonomo. 
Poiché assoluto, ogni altro dal fondamento non è veramente, così che il fonda-
mento legittima nel senso che coglie nel finito la contraffazione dell’essere auten-
tico, ossia legittima smascherando la pretesa di essere veramente (assolutamente) 
da parte di ciò che, invece, è solo apparentemente (relativamente). 
Dal punto di vista dell’innegabile, insomma, solo l’assoluto è veramente, sì che 
l’altro da esso, cioè il relativo, cioè il finito, a rigore non è mai stato. 
Dal punto di vista dell’inevitabile, invece, si muove dalla presupposizione del 
determinato, così che si impone quello che è stato definito l’“essere relativo”. 
Ebbene, l’universo delle determinazioni, ancorché presupposto come essente, 
e questo è inevitabile, non è tuttavia in grado di legittimarsi (fondarsi), e que-
sto è innegabile, giacché ciascuna determinazione si pone solo poggiando sulla 
differenza da essa, così che, non essendo nessuna determinazione autonoma 
e autosufficiente, non è autonomo e autosufficiente nemmeno l’universo che 
vale come l’insieme delle determinazioni. 
Di qui, la richiesta di un fondamento autentico che emerga innegabilmente oltre 
l’universo delle determinazioni stesse e, per questa ragione, valga come assoluto. 
Ciò che intendiamo dire è che il riferimento al fondamento reale (all’assolu-
to) è condizione di intelligibilità non soltanto dell’universo empirico, ma anche 
dell’universo formale, cioè della posizione del discorso. Fermo restando, come 
abbiamo cominciato a vedere, che l’universo empirico risulta formale anch’es-
so, valendo come “linguaggio”.
Con ciò non rimane affatto acclarato che tale fondamento legittimi la posizio-
ne del discorso: il discorso lo richiede, ma, poiché pretende di includerlo per 
dirlo, non fa che contraddirlo nel suo averlo richiesto come fondamento. 
Allorché viene incluso, infatti, il fondamento viene fatto essere nei modi di 
ciò che dovrebbe venire fondato da esso. Richiesto, quindi, come assoluto per 
valere come autonomo ed autosufficiente (solo così, infatti, è autentico fon-
damento), esso viene fatto essere nei modi del discorso, ossia viene ridotto a 
semantema. 
Il fondamento, pertanto, nonostante sia insemantizzabile, viene semantizzato; 
dunque, viene comunicato, ancorché sia a rigore incomunicabile. Ciò che può 
venire comunicato, infatti, è ciò che può venire semantizzato. 
Il semantizzato, insomma, non è la cosa reale, la quale è fondamento inoggettivabi-
le di ogni oggettivazione, bensì l’oggettivato, cioè il determinato, cioè la cosa empi-
rica (il dato d’esperienza), anche se il discorso postula che esso valga come reale. 
Solo se il fondamento è reale, va ribadito, può fondare il discorso ed evitare che 
questo sia un vacuo insieme di segni. 



318	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Poiché, però, il fondamento non può venire usato in funzione fondativa, ossia 
non può venire strumentalizzato per fondare de facto il discorso, ne consegue, 
allora, che i segni si rivelano segni di segni, all’infinito. Solo nella misura in cui 
emergono su questo ordine orizzontale ed emergono verticalmente, trascen-
dendosi, essi si riferiscono idealmente al fondamento, cioè a quel significato che 
è autentico perché è uno e unico, cioè assoluto. 
Questo è il punto cruciale. In questa annotazione lo abbiamo soltanto antici-
pato. Per esporlo adeguatamente, useremo i paragrafi che seguono, nei quali si 
cercherà di giustificare anche l’affermazione che ci porta a dire che il significato 
altro non è che un segno anch’esso.
Per esprimere il medesimo punto cruciale, non di meno, si possono usare anche 
altre parole. Si può rappresentare il medesimo concetto, dicendo che il fonda-
mento del dire non può non essere universale, affinché possa valere come quel 
“comune” che fonda la comunicazione.
Quest’ultima, infatti, intenderebbe comunicare (mettere in comune) ciò che può 
venire universalmente condiviso proprio perché è indipendente dalla soggetti-
vità del punto di vista. 
Si potrebbe affermare che l’autentica intenzione del comunicare è proprio quel-
la del mettere in comune ciò che è in sé già comune e comune perché universale 
(assoluto), anche se dal punto di vista empirico-formale questa intenzione non 
risulta immediatamente né è realizzabile praticamente. 
Ciò significa, per precisare meglio il concetto, che la comunicazione, a rigore, 
non intende, mettendo in comune, far essere comune ciò che in sé non lo sarebbe 
affatto. 
Se non che, la prassi consiste esattamente nel capovolgimento di tale intenzione: 
essa, piuttosto che comunicare l’universale, comunica, come se fosse universale, 
il punto di vista, il quale si inscrive, di contro, nella prospettiva che è propria 
dell’universo empirico-formale e che è solo inevitabile. 
Che è come dire: comunica bensì solo il punto di vista, ma pretende che esso 
venga accettato come coincidente con la realtà stessa, cioè con l’innegabile.
Ciò che viene comunicato è, insomma, l’oggettivazione del punto di vista, an-
corché la comunicazione lo presenti come l’oggettività stessa del reale. 
Ogni comunicazione, infatti, si appella – in ultima istanza – all’evidenza di quan-
to viene asserito, onde farne valere la presunta oggettività, senza considerare, in 
primo luogo, che l’asserito non è così evidente, se si impone un simile appello. 
In secondo luogo, e più radicalmente, non si può non considerare che l’appello 
all’evidenza non fa che smentire l’identità di evidenza e oggettività, giacché l’evi-
denza è non altro che il riferimento al campo in cui essa si impone; dunque, al 
punto di vista di chi l’accoglie perché crede di riconoscerla tale.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 319

3. L’universo empirico-formale

Per riassumere quanto è stato detto, si potrebbe affermare che riferirsi 
ad uno stato di cose assunto come reale è il momento costitutivo del discor-
so in quanto discorso (per lo meno del discorso/enunciato dichiarativo). 

La domanda che torna ad imporsi, pertanto, è la seguente: quei si-
gnificati, che il discorso assume come i propri referenti oggettivi – dun-
que fondanti il proprio essere discorso –, possono venire considerati ef-
fettivamente emergenti sull’ordine del linguaggio, per valere quale realtà 
autentica?

Per rispondere alla domanda, ci colleghiamo a quanto è stato detto 
alla fine del precedente paragrafo. 

Le determinazioni empiriche, le quali dovrebbero valere come i refe-
renti oggettivi dei segni, in effetti sono soltanto dei significati, proprio per 
la ragione che non sono esterni al riferimento semantico e, quindi, sono 
momenti del discorso.

Tuttavia, la considerazione teoretica non si accontenta di questo ap-
prodo. Essa incalza la considerazione formale e la interroga sul valore del 
significato.

Ciò che emerge dalla domanda di verità è quanto segue: poiché gli 
stessi significati sono tali solo in quanto si riferiscono ai segni corrispon-
denti, oltre che ad altri significati, che consentono a ciascuno di identifi-
carsi come “quel” significato diverso da ogni altro, essi si costituiscono in 
forza del loro riferirsi ad altro. 

E poiché la caratteristica dell’“essere riferendosi” è propria del segno, 
consegue che in effetti sono segni gli stessi significati, proprio in quanto 
determinati (l’identità del determinato si pone, infatti, riferendosi alla 
differenza), così che l’universo dell’esperienza ordinaria si rivela un si-
stema di segni, dunque un universo linguistico, che si articola in un asse 
sintattico e in un asse semantico. 

Questo ci porta ad affermare che non si dà un linguaggio o un discor-
so sul mondo, poiché il mondo è intrinsecamente linguaggio (discorso).

Lo ripetiamo, per la sua importanza: le stesse cose che fungono da re-
ferenti oggettivi dei segni, anche se vengono ipostatizzate e assunte come 
“significati”, in effetti sono “segni”, appunto per il loro essere riferendosi. 



320	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il mondo è, pertanto, un discorso e le cose sono gli asserti che lo co-
stituiscono. Ogni cosa è, infatti, un asserto che si pone in forza della sua 
congiunzione con l’essere, quell’essere, non va dimenticato, che viene 
modulato dal linguaggio: dire “S” è dire che “S è essente”. 

Certamente, può sembrare singolare affermare che gli oggetti che si 
presentano nell’esperienza sono meri segni, stante il fatto che essi esi-
biscono una consistenza che induce a considerarli come la realtà stessa. 

Se non che, ciò che è effettivamente reale, lo abbiamo visto, non può 
non essere a prescindere da qualsiasi riferimento: il reale è in sé e per sé 
stante (καθ’αὑτὸ), dunque è assolutamente.

Per converso, avere messo in luce la valenza semantica della relazione 
non può non implicare che la relazione del discorso alla realtà, essendo in-
trinsecamente semantica, non può non valere come modo del discorso, così 
che quella realtà, la quale ingenuamente viene assunta come se fosse esterna 
al discorso e indipendente da esso, in effetti è interna al discorso stesso. 

Precisamente per questa ragione, le cose dell’esperienza sono non al-
tro che “segni”, anche se assunti come “significati”, e ciò vale anche per 
i “percetti”, proprio in ragione del fatto che sono determinati, dunque 
anche essi si costituiscono riferendosi.

Assumere una qualche determinazione come un significato, pertanto, 
equivale a mettere tra parentesi il suo “essere riferendosi”, dunque il suo 
valere strutturalmente come un segno, così che risulta necessario precisa-
re che il discorso si trova a dover assumere alcune determinazioni come se 
fossero dei significati affinché ad altre determinazioni possa venire riser-
vata la valenza di segni.

Lo status che si viene a delineare deve venire precisato nei suoi due 
aspetti, che sono antitetici. 

Da un certo punto di vista, il significato, se è richiesto come autenti-
co fondamento del segno, allora non può venire ridotto ad una qualche 
determinazione, per la ragione che dovrebbe avere una sua consistenza 
indipendente, dunque un valore assoluto. 

Esso, dunque, dovrebbe valere quale “intero”, appunto come assoluto, 
perché solo l’assoluto è effettivamente indipendente da altro da sé. 

Questa consapevolezza mette capo ad una prima, importantissima 
conclusione: solo l’assoluto è l’unico significato autentico ancorché non sia 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 321

determinabile, ma valga come il referente ultimo dell’universo dei segni, 
ciò a cui l’universo dei segni (il linguaggio, il discorso) rinvia e, nel rin-
viare, in tale significato autentico si toglie. 

L’universo empirico-formale, che abbiamo definito anche “universo 
del discorso”, insomma, si toglie precisamente in quel fondamento cui rin-
via. E questo è il primo punto di vista, cioè il punto di vista dell’innegabile.

Se ci si colloca nel secondo punto di vista, che è quello dell’inevitabile, 
invece, non si può prescindere dal discorso (dal linguaggio). Dunque, non 
si può prescindere dalla relazione semantica che lo struttura.

Affinché la relazione semantica possa instaurarsi, inoltre, si impone la 
necessità di ridurre l’intero, cioè la vera realtà, a “termine” della relazione 
stessa, in modo tale che l’assoluto viene contraddittoriamente determi-
nato e assunto come un significato, il quale, per il suo costituirsi come 
significato determinato, si pone, appunto, in forza della relazione e, come 
dicevamo, si rivela non altro che un segno.

Ne consegue che il postulato su cui poggia il sistema empirico-formale 
è un mero arbitrio, una mera presupposizione utile per procedere. 

Che è come dire: quella realtà, che viene assunta come oggettiva, è un 
sistema di segni, proprio in ragione del fatto che si struttura in forza della 
relazione (riferimento) e si presenta pertanto come un linguaggio.

Certamente, l’intenzione che anima il discorso è quella di riferirsi al 
reale proprio per poterlo riferire (riportare), ma tale intenzione viene con-
traddetta dalla prassi del dire: il discorso non può riferirsi al reale se non 
riferendo il reale a sé stesso, ossia se non dicendolo, cioè inscrivendolo nella 
trama di nessi che costituiscono l’universo semantico/sintattico. 

Il suo riferirsi al reale si converte immediatamente nel riferire la realtà 
al discorso, così che la realtà, in quanto detta, risolve in sé – e dunque 
dissolve – la realtà in quanto intenzionata, cioè la realtà oggettiva.

Dire la realtà, in sintesi, altro non è che riferire (riportare) la realtà 
mediante il discorso, cosicché l’intenzione si capovolge. 

Se originariamente si intendeva lasciar essere il reale nel riferirlo, di 
fatto nel riferirlo (nel dirlo) il discorso, più che riferirsi al reale, riferisce il 
reale a sé stesso; dunque, lo fa essere in forma semantico/sintattica.



322	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

4. Il riportare la realtà al discorso

Siamo pervenuti a questo punto: poiché per riferirsi al reale il discor-
so riferisce il reale a sé stesso, se ne ricava che riferire (dire) altro non è 
che il trasferire la realtà all’interno del discorso. 

Quel fondamento, che viene richiesto come indipendente – giacché 
solo la sua indipendenza è indice della sua autosufficienza e, dunque, del-
la sua realtà – viene così incluso nel discorso, ossia diventa termine di 
quella relazione che lo riduce a semantema. 

D’altra parte, se l’indipendenza del reale, ancorché richiesta affinché 
il discorso eviti di scadere in sproloquio (non avendo nulla di effettivo da 
dire), non venisse altresì negata, il discorso non sorgerebbe, perché, solo 
in quanto inclusa nella relazione semantica, la realtà può venire riferita, 
cioè tradotta nei modi e nelle forme del linguaggio.

Il senso del re-ferre, pertanto, deve venire specificato come un ri-por-
tare il reale al discorso, così che quest’ultimo, lungi dal portare al reale 
(riportare effettivamente il reale), non fa che riproporre sé stesso sotto 
forma di “realtà”. 

I significati, quindi, vengono bensì assunti come reali, ma in effetti 
essi si pongono solo perché vengono significati e, dunque, perché sono 
termini della relazione semantica che, dall’altra parte, ha come termine 
il segno. 

Il punto cruciale è il seguente: la trasformazione della cosa reale in 
significato sembrerebbe la più ovvia delle operazioni, perché si opina che 
sia sufficiente farla passare dall’indipendenza dalla relazione semantica 
alla dipendenza da essa. 

Se non che, la pretesa è che questo passaggio non trasformi radical-
mente la cosa reale. Se alla cosa reale si toglie la sua autonomia e autosuf-
ficienza, essa cessa innegabilmente di valere come veramente reale e viene 
ridotta a mera determinazione, la quale si rivela un significato, il quale a 
sua volta si rivela un segno.

In tal modo, quella consistenza autentica, che si richiede alla cosa re-
ale, viene interamente perduta, stante che l’essere del segno si risolve nel 
suo riferirsi. 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 323

E giova ripetere: se il riferirsi viene inteso come attività, allora si man-
tiene quella dualità di agente e agito che consente di mantenere la distin-
zione di segno e significato, ancorché si tratti di una distinzione del tutto 
fittizia. La distinzione, ancorché fittizia, risulta non di meno l’inevitabile 
presupposto del dire.

Se, di contro, il riferirsi viene inteso come atto, allora anche il signi-
ficato si rivela un segno, il quale si risolve nell’atto del suo riferirsi, che è 
anche l’atto del suo trascendersi.

In questo modo, anche quel discorso, cui la considerazione formale 
più avveduta riduce l’esperienza, supera sé stesso e lascia emergere inne-
gabilmente l’unità dell’assoluto come l’unico significato autentico, l’unica 
realtà veramente autonoma e autosufficiente.

Ma la considerazione formale, dicevamo, permane inevitabile, stante 
la mancanza di alternativa ad essa: l’inevitabile non è fungibile con l’in-
negabile, sì che non può venire sostituito da esso. 

Il conservarsi dell’inevitabile, cioè dell’universo empirico-formale, 
poggia su quella che potremmo definire “la riduzione basale”: la cosa re-
ale viene ridotta a significato, il quale viene mantenuto come altro dal se-
gno; dunque, viene mantenuto in una consistenza ontologica che, invece, 
non gli appartiene.

Tale operazione mette capo a numerose conseguenze che derivano 
tutte da un primo assunto, cioè dal fatto che ciò che era stato richiesto 
come estraneo (esterno) alla relazione semantica ora viene inscritto in essa 
e vale come suo elemento. 

Il significato, infatti, è un elemento del discorso e non si vede come 
possa venire confuso con la cosa reale. 

Proprio perché inscritto nella relazione semantica, che lo vincola al 
segno, il significato è in forza della relazione, dunque in forza del suo 
riferirsi. 

Esso, insomma, è strutturalmente un segno, al quale non di meno si 
deve attribuire un valore particolare, affinché possa fungere da fondamen-
to della significazione, che su di esso deve poggiare.

Dicevamo che il significato non soltanto si riferisce al segno corri-
spondente, ma anche ad ogni altro significato diverso da esso, perché 
solo questo riferimento gli consente di specificarsi identificandosi. 



324	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Si configura così una trama di nessi, che intercorrono sia tra l’ordine 
dei segni e quello dei presunti significati – questo tipo di nesso viene 
definito “riferimento semantico” – sia all’interno tanto dell’universo dei 
segni quanto dell’universo dei significati, i quali, come abbiamo ripetuto 
più volte, sono essi stessi segni: tale ultimo tipo di nessi viene definito 
“riferimento sintattico” (se, appunto, vincola segni). 

Il sistema semantico/sintattico si costituisce, pertanto, avendo come 
sua struttura intrinseca la relazione, intesa non come l’atto del riferirsi 
dell’un termine all’altro, ma come il costrutto relazionale che di fatto si 
pone dando luogo ad un sistema triadico (mono-diadico): due estremi e 
un medio. 

Anche se il riferimento viene inteso come attività, infatti, il costrutto 
non viene effettivamente superato e non viene superato proprio per la 
ragione che l’attività poggia sulla dualità, esattamente come il costrutto.

Per quanto l’attività esibisca, quindi, una dinamizzazione del costrut-
to, non è sufficiente a superarlo: se il riferimento sussiste tra i relati – nella 
fattispecie, tra segno e significato –, allora finisce per decretare l’iposta-
tizzazione di entrambi, anche se l’intenderlo come attività sembrerebbe, 
prima facie, produrre una mediazione dell’immediatezza formale. 

Di contro, l’immediatezza formale viene mantenuta nella forma del 
“termine” della relazione, così che il costrutto – va ribadito con forza – 
costituisce l’essenza formale di ogni sistema. 

L’essenza trascendentale di ogni sistema, invece, è il fondamento 
legittimante. 

Tale fondamento non può venire incluso nel sistema senza decadere 
ad elemento del sistema stesso, cessando così di valere quale autentico 
fondamento.

Nel caso del discorso, il fondamento potrebbe venire definito come 
quell’unico significato cui la molteplicità dei segni rinvia. 

Se non che, il fondamento è tale se, e solo se, è assoluto: soltanto se 
è assoluto, infatti, è a sé fondamento e fonda ogni altro da sé perché di 
ogni altro lascia emergere il limite e, dunque, di ogni altro costituisce la 
spinta al trascendimento, cioè all’ulteriorità: l’infinito (l’assoluto) è ciò 
che spinge il finito (il relativo) ad oltrepassarsi. 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 325

Per questa ragione, definendolo “significato” si corre il rischio di ge-
nerare l’equivoco: in quanto viene significato, infatti, il fondamento viene 
inevitabilmente fatto ricadere nell’ordine del discorso, laddove esso non 
può non emergere oltre tale ordine.

Tuttavia, dal momento che si permane nell’ordine del dire, cioè 
nell’ordine dell’inevitabile, anche il fondamento viene “detto”, ancorché 
si dica anche l’innegabile necessità che esso emerga oltre il dire, onde vale-
re quale autentico fondamento.

Nella misura in cui viene detto, questo è il punto, anche il fondamen-
to viene ridotto a significato: viene semantizzato. 

Non di meno, l’inevitabile semantizzazione del fondamento non so-
stituisce l’innegabile necessità che esso non venga ridotto alla semantizza-
zione stessa. Ridotto alla semantizzazione, esso non può non valere come 
innegabile richiesta di un nuovo, autentico fondamento.

Ciò significa che la parola “fondamento”, così come la parola “asso-
luto”, è un segno il cui significato indica l’innegabile necessità di andare 
oltre la determinatezza che lo costituisce come significato. 

Ciò che si significa, pertanto, è l’insemantizzabilità del fondamento, 
non il fondamento stesso. E, significando l’insemantizzabilità del fonda-
mento, si intende significare che l’uso delle parole, ancorché imprescindi-
bile (inevitabile), non può sostituire l’assoluto né ridurlo a determinato, 
perché questa riduzione condannerebbe all’insignificanza l’universo del 
discorso. 

Nella misura in cui il relativo viene contraddittoriamente assolutiz-
zato – e questo accadrebbe ad ogni determinato, cioè ad ogni segno/
significato, se l’assoluto venisse negato –, esso perde immediatamente la 
sua valenza, che è anche il suo significato effettivo, ossia quella di essere sé 
riferendosi ad altro.

Annotazione prima
Ciò che ordinariamente assume il significato di realtà è, dunque, proprio ciò 
che viene incluso nella trama del discorso, specificandosi in una molteplicità di 
significati che vengono assunti come enti tout court.



326	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

La cosa (die Sache), che ha valore di cosa reale solo se intesa nella sua interezza, 
si frantuma in tal modo in una molteplicità di determinazioni, le quali in tanto 
si pongono in quanto si riferiscono le une alle altre.
L’unità del discorso, che poggia sulle connessioni semantico-sintattiche, inten-
de bensì restituire l’unità del reale, ma l’unità che viene posta in essere con il 
discorso è l’unificazione, l’insieme, il sistema organico di elementi. 
Proprio in ragione del fatto che l’unità si trasforma in una sintesi, essa può ve-
nire scomposta nonché ricomposta, in un procedimento operazionale che per-
mane estrinseco rispetto alla cosa reale, la quale si conserva nella sua non ana-
lizzabile interezza.
Si ripropone così quella dicotomia tra innegabile e inevitabile che costituisce 
un nodo teoretico fondamentale (e che analizzeremo più specificatamente 
nell’Ottava Riflessione). 
Se la cosa reale viene innegabilmente richiesta come l’intero di sé – e, quindi, 
vale come ragione del negarsi di ogni relazione (interna o esterna all’intero) 
–, di contro, affinché essa possa venire riferita con il discorso, deve venire ine-
vitabilmente presupposta come un composto, dunque come un insieme di ele-
menti, poiché solo in tale forma essa è scomponibile (dicibile, analizzabile) in 
semantemi. 
Per riprendere il discorso sull’intero, che è stato iniziato nell’annotazione se-
conda al paragrafo 5 della Seconda Riflessione nonché nel paragrafo 9, sempre 
della Seconda Riflessione, rileviamo che lo stesso Hegel, nella Prefazione alla 
Fenomenologia dello spirito, definisce l’“intero” come “la cosa stessa”.
Egli scrive:

Infatti, la cosa stessa non è esaurita nel suo fine (die Sache ist nicht in ihrem 
Zwecke erschöpft) bensì nella sua attuazione (sondern in ihrer Ausführung); 
né il resultato è l’Intiero effettuale (noch ist das Resultat das wirkliche Ganze); 
anzi questo è il resultato con il suo divenire (sondern es zusammen mit seinem 
Werden); per sé il fine è l’universale non vitale così come la tendenza è il mero 
slancio ancor privo della sua effettualità; e il nudo resultato è la morta spoglia 
che ha lasciato dietro di sé la tendenza. – Similmente, la diversità è piuttosto il 
limite della cosa; essa è là dove la cosa cessa, o è ciò che questa non è3.

Per Hegel, quindi, l’intero coincide bensì con la cosa stessa, ma non è l’unità 
della cosa con sé medesima, giacché vale come la sintesi rappresentata dal processo 
e dal suo risultato. In tal modo, esso si costituisce in forza delle sue componenti. 

3.   G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito; trad. it. cit., Vol. I, p. 3.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 327

Qualora il processo venisse assunto a prescindere (separatamente) dal suo ri-
sultato, infatti, risulterebbe un “tendere” che, però, non si realizza, cioè uno 
“slancio ancor privo della sua effettualità”. 
Altrettanto, qualora il risultato (il fine) venisse assunto a prescindere (separata-
mente) dal processo che lo pone, risulterebbe una mera astrazione, un univer-
sale che non è effettivamente tale, una “morta spoglia che ha lasciato dietro di 
sé la tendenza”. 
Il passo di Hegel merita un’attenta riflessione, perché ci aiuta a comprendere 
come egli intende l’intero. 
A differenza di quanto da noi ripetutamente sostenuto, e cioè che sussiste una 
insanabile differenza tra l’intero e l’insieme, che costituisce piuttosto il compo-
sto, Hegel definisce “l’Intiero effettuale” come il risultato et il processo del suo 
risultare. 
In tal modo, egli riduce l’intero a sintesi, giacché non lo fa valere come l’auten-
tica unità, ma come un’unificazione, dunque come una relazione.
Non di meno, egli aggiunge, nel passo citato, una postilla estremamente signi-
ficativa: “la diversità è piuttosto il limite della cosa; essa è là dove la cosa cessa, 
o è ciò che questa non è”. 
Se la diversità è il limite della cosa, allora ciò significa che ogni de-terminazione, 
proprio in quanto de-limitata, è tale in quanto è posta da un limite, il quale 
coincide con la differenza dalla cosa stessa. 
Il limite, dunque, è ciò che pone la determinatezza dell’identità finita. Se non 
che, ormai sappiamo che tale limite, se per un verso sembra circoscrivere il dato 
(l’identità determinata), per altro verso gli impone di essere riferendosi ad altro 
dato (ad altra identità determinata), così che, senza la differenza (“non-A”), l’i-
dentità (“A”) non si porrebbe.
Questo ci aiuta a comprendere che lo stesso livello sensibile, che pure decreta 
la distanza tra identità e differenza, contiene in sé un aspetto concettuale che le 
vincola inscindibilmente, come lo stesso Hegel rileva ponendo il limite quale 
medio tra di esse. 
Se non che, è proprio sul tipo di vincolo che si deve riflettere. Il vincolo che 
appare, e che risulta ai sensi, è tale da mantenere la differenza come estrinseca 
all’identità. 
Anche se il limite viene descritto come la frangia più estrema dell’identità, là 
dove l’identità si toglie nella differenza, non di meno, se si esaminano le cose 
(determinazioni) in quanto collocate a livello sensibile o, che è lo stesso, de-
scritte dalla rappresentazione, allora si dirà che l’unico modo per determina-
re “A” è contrapporlo a “non-A”, ma con l’accortezza di disporre l’uno fuori 
dell’altro. 



328	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il discorso svolto da Hegel indica nel limite il luogo in cui identità e differen-
za cessano di contrapporsi, così che il limite sembrerebbe decretare l’unità dei 
diversi. 
Il punto che noi vogliamo mettere bene in luce è che l’unità, intesa come unità 
di una molteplicità, non è la vera unità, ma è una mera unificazione. 
Allo stesso modo, intendere l’intero come sintesi significa riproporre la stessa 
concezione, che noi invece critichiamo.
Il limite, infatti, vale ancora come un nesso tra termini, ancorché espresso nella 
forma più sottile, una forma lineare, un contorno, e tale da valere contempora-
neamente sia per l’identità sia per la differenza. 
Tuttavia, ciò che permane è la relazione come estrinseca ai termini stessi, relazio-
ne che vale come medio tra di essi. 
Tale descrizione appartiene al sistema empirico-formale, nel quale la formula 
che essenzializza l’identità risulta la seguente: “A è non non-A”, secondo quan-
to prescrive il principio di non contraddizione. 
Il punto sul quale si deve insistere è, però, il seguente: se “non-A” è essenziale al 
porsi di “A”, come è possibile disporre la differenza come estrinseca all’identità? 
Concettualmente, la differenza risulta intrinseca e costitutiva dell’identità, giac-
ché, senza “non-A”, “A” non si porrebbe affatto. 
Ciò significa che “A”, a rigore, non è autonomo e autosufficiente, così che ci si 
deve chiedere come possa venire codificato come “A”. 
In effetti, si potrebbe applicare sensatamente la codifica, rappresentata dalla 
lettera “A”, ad una realtà se, e solo se, questa realtà risultasse in è conclusa, ossia 
solo in quanto fosse veramente autonoma e autosufficiente. 
Se, invece, questa realtà non basta a sé stessa, cioè non è sé stessa senza il riferi-
mento alla differenza – e ciò accade ad ogni identità determinata, come ricono-
sce lo stesso Hegel anche nel passo citato poco sopra –, allora tale riferimento 
rende inconclusa l’identità, così che non la si può veramente codificare, dal mo-
mento che non la si può veramente identificare.
Ciò che emerge da quanto detto è che, per un verso, solo l’identità dell’assoluto 
risulta in sé sufficiente a sé stessa, cioè una con sé stessa, ma proprio per questa 
ragione essa non può venire codificata: la sua autosufficienza è indice della sua 
assolutezza, che emerge oltre ogni determinazione. L’assoluto, quindi, non è co-
dificabile proprio perché non è un’identità determinabile.
Per altro verso, solo l’identità determinata risulterebbe, di conseguenza, codi-
ficabile; se non che, nemmeno essa, a rigore, lo è. L’identità determinata non è 
codificabile precisamente per la ragione che, essendo inconclusa, non può ve-
nire assunta separatamente dalla differenza. La determinazione, pertanto, non è 
codificabile perché non costituisce un’autentica identità.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 329

La conclusione di quanto detto risulta la seguente: la codifica è arbitraria 
comunque. 
Nel caso in cui venga applicata all’assoluto, lo ridurrebbe a relativo (finito, 
determinato).
Nel caso in cui venga applicata ad una determinazione, la assumerebbe come 
non è. La determinazione, infatti, verrebbe assunta come autosufficiente, e per 
questo la si codificherebbe come “A”, ma essa dipende intrinsecamente dalla 
differenza, cioè da “non-A”.
L’unica codifica che esprime la sua effettiva struttura è la seguente formula: “A 
è non-A”. Tale formula evidenzia, infatti, come ciascuna identità sia la nega-
zione di sé stessa, precisamente per la ragione che trova nel suo altro la propria 
essenza, cioè il proprio fondamento.
La stessa relazione, che vede “A” e “non-A” come termini, risulta basarsi, per-
tanto, sulla ipostatizzazione di qualcosa che, invece, non è ipostatizzabile. 
Se, infatti, “A” è “A” per il suo riferirsi ad altro, allora non lo si potrà assumere 
come uno status, ma dovrà venire considerato come un atto: “A” è l’atto del rife-
rirsi ad altro e ciò vale per ogni identità determinata. 
Con questo approdo: se due realtà risultano co-essenziali (e questo vale per 
ogni identità e per la differenza da essa), allora in effetti si tratta di due sezioni 
astratte di un’unica realtà, giacché ciascuna sezione trova solo nell’altra la pro-
pria essenza, così che non può sussistere privata di essa. 
A muovere da quanto detto, che riassume il nostro discorso sul tema dell’i-
dentità determinata, è possibile ritornare al tema hegeliano del rapporto tra il 
processo e il suo risultato.
Ebbene, quanto abbiamo detto ha come conseguenza che, se il processo non può 
stare senza il risultato e viceversa, allora non si tratta di due realtà distinte (pro-
cesso et risultato), ma di un’unica realtà, che solo astrattamente viene suddivisa 
in due sezioni, del tutto astratte. 
Se, inoltre, le sezioni (parti) sono astratte, allora la loro sintesi non potrà di 
certo produrre il concreto, ossia l’intero: come intero non può non valere soltan-
to l’unità, nella quale la dualità degli astratti è venuta meno e che, va aggiunto, 
costituisce il fondamento sul quale pretende di esercitarsi l’attività astraente 
(analitica).
In questo senso, ogni relazione che unifica due termini diversi – e i termini della 
relazione non possono non essere tali – si rivela l’“unità dei diversi”, ossia la 
conciliazione dell’inconciliabile, ossia la contraddizione stessa. 
Di contro, se si intende l’unità autentica, allora non può non essere l’unità 
dell’assoluto, nella quale identità (“A”) e differenza (“non-A”) sono venute 
meno, sì che è venuta meno la stessa determinatezza.



330	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Hegel, invece, pretende di determinare l’intero, cioè l’assoluto, precisamente per 
la ragione che fa della sintesi (unificazione) degli astratti l’intero stesso, il quale vie-
ne determinato dalla determinatezza delle sue componenti, che però non è effet-
tiva perché ciascun determinato, essendo in sé inconcluso, è a rigore indeterminato. 
Ciò che Hegel definisce l’“intero” a noi sembra semplicemente un “composto”, 
cioè l’esito della riunificazione degli elementi ottenuti da un’analisi preliminare, 
ancorché obliata. 
Un’analisi, e questo costituisce il punto che deve venire ribadito con forza, che 
si presume possa esercitarsi sull’intero, ma che, a rigore, può esercitarsi solo sul 
composto. 
Non può esercitarsi sull’intero, perché l’intero verrebbe totalmente alterato 
dall’analisi, perdendo il tratto che essenzialmente lo connota: la sua interezza, 
appunto. 
Può esercitarsi solo sul composto, proprio perché non lo altera e non lo altera 
perché il composto prevede già al suo interno quelle componenti che l’analisi 
non fa altro che rendere esplicite. 
In tal modo, ciò che si configura è un circolo vizioso: è la stessa analisi, infatti, 
che si trova a presuppone quel composto che, a sua volta, presuppone l’analisi, 
all’infinito. 
L’analisi, dunque, presuppone bensì il composto, perché solo su di questo può 
esercitarsi, ma richiede (postula, prerequisisce) l’intero, perché solo l’intero può 
valere come fondamento che possa legittimarla.
Solo l’intero è effettivo fondamento perché vale come un’unità compatta e non 
articolata al suo interno: se non si considera questo aspetto, che è decisivo, si 
perde di vista la ragione per la quale soltanto l’intero, cioè l’assoluto, può valere 
quale fondamento. 
Quest’ultimo, insomma, è tale perché costituisce la ragione del negarsi sia di 
ogni relazione estrinseca sia di ogni relazione intrinseca ad esso, essendo “sciol-
to” da vincoli, da legami e, inoltre, non potendo distinguersi da sé stesso se non 
negandosi. 
Non si comprende, pertanto, come si possa parlare di “conoscenza dell’asso-
luto”, dal momento che con questa formula si riduce l’assoluto ad oggetto del 
conoscere e, di conseguenza, si pretende di determinarlo, ossia di assimilarlo ad 
una qualunque identità determinata, la quale, a sua volta, è indeterminata essa 
stessa (come abbiamo cercato di dimostrare poco sopra).
Il tema della conoscenza dell’assoluto dischiude il tema del conoscere in quan-
to tale e, pertanto, ripropone il tema della “verità”. 
Conoscere qualcosa, a nostro giudizio, non può non significare superare la dif-
ferenza tra conoscere e conosciuto: fino a che tale differenza permane, e permane 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 331

quindi la relazione intesa come costrutto, permarrà la distanza da ciò che si in-
tende conoscere, così che la conoscenza non sarà mai effettiva e non la si potrà 
mai definire “vera”. 
Lo ammette lo stesso Hegel, che scrive: “invece di indugiare in essa [la cosa da 
conoscere] e di obliarsi in essa, un tale sapere si attacca sempre a qualcosa di di-
verso, e resta presso di sé, anziché essere presso di essa e abbandonarsi ad essa”4.
In questo passo, e lo vogliamo sottolineare con forza, Hegel si lascia guidare 
dalla sua innegabile intenzione di verità e riconosce che il conoscere diventa 
“vero” solo allorché si abbandona alla cosa, cioè alla vera realtà, alla realtà asso-
luta, onde farsi uno con essa. 
Se il conoscere si abbandonasse totalmente alla cosa, e si facesse uno con essa, 
allora la conoscenza cesserebbe di valere come una relazione e diventerebbe la 
trasparenza a sé della cosa medesima. 
Con questa precisazione, di straordinario valore teoretico: allorché la cosa si ri-
solvesse nel proprio sapersi, ossia diventasse effettivamente trasparente a sé stessa, 
in quel preciso istante essa cesserebbe di essere una mera determinazione, cioè 
emergerebbe oltre lo status che la include nell’universo empirico-formale e si 
risolverebbe nell’assoluto sapere che è assoluto essere. 
Il punto di arrivo del discorso svolto è il seguente: se la conoscenza come relazio-
ne è inintelligibile, altrettanto è inintelligibile la relazione tra determinazioni, 
giacché la relazione domanda di venire colta come intrinseca alla determinazione 
e vale come l’atto del suo trascendersi. 
In tal modo, l’intero è l’assoluto, ossia l’unità del sapere-che-è-essere, un’unità 
che non può venire determinata, senza riproporre la dualità e la relazione, che 
invece domandano di togliersi per la loro inintelligibilità.
Di contro, Hegel intende determinare l’intero (l’assoluto) e per questa ragione 
lo interpreta come sintesi (relazione): solo sulla determinatezza dei termini che 
costituiscono la sintesi, infatti, è possibile far poggiare la determinatezza della 
sintesi stessa. 
Trascendere i termini, come accade nell’autentica unità, non può non signifi-
care il venir meno della determinatezza dell’unità stessa, dunque il venir meno 
della presunta determinatezza dell’assoluto.

Annotazione seconda
In quanto è stato detto permane implicito un aspetto che, invece, deve venire 
opportunamente esplicitato. Si è affermato, infatti, che il vero non può venire 

4.   Ivi, pp. 3-4.



332	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

determinato, dunque non può venire semantizzato e, pertanto, non può nem-
meno venire comunicato. 
Ci si domanda, allora: se il vero non può venire comunicato, che cosa comunica 
il discorso? In particolare: quale valore può venire riconosciuto ad un discorso, 
che si dichiara filosofico, se ad esso è negata la possibilità di dire (comunicare) 
il vero?
Per cercare di rispondere alle domande formulate, riteniamo opportuno torna-
re al tema dell’insemantizzabilità del vero, che abbiamo affrontato nel paragra-
fo 6 della Sesta Riflessione, ma che merita di venire ripreso per la sua rilevanza. 
Ciò che deve venire ribadito è che l’affermazione “il vero non è dicibile” vale 
come risposta alla domanda, implicita ma fungente, “il vero è dicibile aut non 
è dicibile?”. 
Tale domanda sorge dalla duplice consapevolezza che, se il vero fosse dicibile, si 
ridurrebbe a momento del discorso, e per contrario, se il vero non fosse dicibile, 
la parola “vero” sembrerebbe non più usabile, neanche per dire che esso non è 
dicibile.
Abbiamo già indicato quella che, a nostro giudizio, è la strada da percorrere per 
uscire dall’aporia formulata. 
Riteniamo, non di meno, che si possa aggiungere un’ulteriore considerazione. 
È da rilevare, infatti, che quella che a tutta prima si presenta come un’aporia 
poggia precisamente sull’alternativa “vero-falso”, per la quale aut qualcosa è 
vero aut è falso. E così, aut il vero è dicibile aut non lo è. 
Il punto è che tale alternativa, la quale fonda la logica formale (per lo meno la 
logica bivalente), viene essa stessa assunta come vera, così che si impone la ne-
cessità di distinguere due livelli, ovverosia due sensi nei quali si usa l’espressione 
“vero”. 
Un livello è quello nel quale il vero viene contrapposto al falso: senza questa 
contrapposizione il vero non potrebbe venire determinato, dunque non po-
trebbe venire detto.
Se non che, se esso, per venire determinato (detto), deve venire riferito al falso, 
allora il falso entra nella costituzione intrinseca del vero e nega che il vero sia 
autenticamente vero. 
Del resto, assumere come vera la contrapposizione del vero al falso significa as-
sumere come veri i contrapposti, dunque significa assumere il falso come vero. 
Questo livello si rivela quello in cui vige e opera la contraddizione e lo abbiamo 
definito “inevitabile”, così che il livello ulteriore si configura come quello nel 
quale la contraddizione viene riconosciuta o, in altre parole, quello nel quale 
il vero viene restituito innegabilmente (autenticamente) dal togliersi della con-
traddizione medesima.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 333

Il togliersi della contraddizione, pertanto, coincide con il venir meno anche di 
quella contrapposizione “vero-falso”, che costruisce una relazione – la contrap-
posizione altro non è che una relazione negativa – nella quale il vero vale come 
termine in alternativa al falso, ma, al tempo stesso, come relazione tra termini e 
cioè come “relazione vero-falso”, assunta appunto come vera. 
In questo senso e per queste ragioni, il vero, inteso in questa duplice accezio-
ne, non può non essere “sé” et “il suo altro” (termine et relazione tra termini), 
contraddittoriamente.
Di contro, affermare con Spinoza che “veritas [est] norma sui et falsi”5 significa 
evidenziare che il vero non si contrappone al falso, ma risulta essere ciò in virtù 
di cui (la condizione trascendentale) si riconosce la falsità del falso e, pertanto, la 
contraddittorietà di questa stessa contrapposizione. 
L’uso della parola “vero”, allora, si rivela praticamente ineludibile, ma tale inelu-
dibilità (inevitabilità) non coincide con l’intelligibilità, ossia con la verità stessa. 
L’ineludibilità risulta per la ragione che, anche per indicare l’emergenza del fon-
damento oltre il sistema empirico-formale che si intende esso fondi, si deve fare 
uso degli strumenti che il sistema formale stesso offre, cioè delle parole. 
Ne consegue che il sistema risulta praticamente intrascendibile, nonostante che 
esso, da un punto di vista teoretico, esprima l’esigenza di un fondamento che 
possa trascenderlo, l’esigenza cioè di un valore che fondi il sistema proprio in 
virtù del suo andare oltre di esso, non configurandosi come suo momento.
Se, allora, il semantema “verità” risulta ineludibile, la sua ineludibilità (inevita-
bilità), però, non è la sua verità. 
Ebbene, il punto che intendiamo qui sottolineare con forza, è il seguente: l’i-
neludibile (l’inevitabile) tende a presentarsi come la contraffazione stessa del 
necessario (innegabile), cioè del vero. 
D’altra parte – e questo costituisce un aspetto ulteriore, che merita di venire 
messo in luce – è altresì da rilevare che la contraddittorietà che viene denun-
ciata nell’uso della parola “verità” non costituisce l’eccezione, bensì la regola, 
nel senso che la medesima contraddittorietà la si riscontra, in effetti, nell’uso 
di ogni parola.
Ci sembra, anzi, che dicendo l’indicibilità del vero venga a palesarsi quella con-
traddittorietà che in ogni altro enunciato risulta nascosta, anche se presente, e 
che sussiste tra l’intenzione e il progetto del dire. 
Nel “dire ciò che non si può dire”, insomma, si mette in chiaro che il discorso 
fa essere – o mostra di far essere, cioè di produrre – ciò che esso stesso richiede 

5.   B. Spinoza, Ethica, parte II, prop, 43, scolio; in Id., Tutte le opere, a cura di A. 
Sangiacomo, Bompiani, Milano 2010-2011, p. 1290, testo latino, e p. 1291, traduzione 
italiana.



334	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

come indipendente da sé, ossia come fondante il suo dire: il discorso produce la 
realtà nell’intenzione di non produrla, ma di riferirla nel suo vero essere (cioè nel 
suo essere indipendente dal discorso medesimo). 
Nel far essere la realtà, il discorso assume come reale ciò che esso pone in essere in 
quanto discorso, così che, contraddicendo sé stesso, ciò che esso a rigore pro-
duce è solo la contraddizione.
A questo proposito, vale la pena ricordare che la contraddizione configura un 
dicere che è propriamente un dicere et non dicere, dove l’et non indica che v’è un 
momento in cui si pone il dire e un momento in cui il dire si toglie. Il momento 
del porre è, in effetti, il momento stesso del togliersi da parte del dire.
In questo senso, abbiamo affermato che il falso (finito), dal punto di vista 
dell’innegabile, è da sempre tolto, per la ragione che non si configura un mo-
mento del suo porsi né, quindi, si configura il suo togliersi.
Se, insomma, il semantema “vero” è un segno cui, in effetti, non può venire 
riferito significato alcuno, per converso ogni altro semantema è un segno cui 
viene riferito, come se fosse un significato, ciò che effettivamente è solo un segno, 
cosicché la semantizzazione nel primo caso è palesemente arbitraria, nel secon-
do sembra legittima senza esserlo.
Sintetizzando: il discorso, proprio per l’impossibilità di dire il vero, non può 
dire veramente, nonostante che il suo porsi fattuale coincida con tale pretesa. 
Non solo, infatti, il linguaggio contraddice la propria intenzione di dire il vero 
pretendendo di dirlo fattualmente, mediante un enunciato, ma altresì esso con-
traddice la propria intenzione, e dunque se stesso, dicendo la determinazione, 
giacché questa, in quanto veramente tale, non può non essere il proprio trascen-
dersi, così che dire autenticamente la determinazione – ogni determinazione 
– non può non esprimere l’autentico valore del dire: indicare che ciò che viene 
detto è innegabilmente il proprio trascendersi, ancorché si presenti inevitabil-
mente come sussistente. 
Proprio per questo, il discorso dovrebbe, esso stesso, andare oltre le proprie 
forme semantiche (oltre i semantemi che lo costituiscono come discorso), es-
senzializzandosi nell’intentio veritatis che lo costituisce e che rappresenta il suo 
vero essere, quell’essere che lo proietta al di là di sé stesso. 
Non di meno, il suo disporsi fattuale, ancorché non vero, permane inevitabile. Il 
discorso – questo è ciò che intendiamo dire – si pone come se il suo dire fosse 
incontraddittorio, ma la sua contraddittorietà si rivela sia nel dire la determina-
zione sia nel dire la contraddizione. 
Tanto nel dire la determinazione quanto nel dire la contraddizione, infatti, si 
ipostatizza ciò che è in sé atto: l’atto del contraddirsi. 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 335

Più precisamente: se dire è dire la contraddizione intendendo non dirla e se 
dire la contraddizione è contraddire l’intenzione di dirla incontraddittoria-
mente (ossia di dirla come essa è: il suo stesso contraddirsi), allora dire e dire la 
contraddizione sono un medesimo, la contraddizione stessa che è il dire. 
Pretendere, però, di eliminare il linguaggio – che significa pervenire alla posi-
zione dell’insemantizzabile – equivale a semantizzare tale cancellazione, così 
che il discorso (il dire) non può non valere come inevitabile. 
La questione che domanda di venire affrontata e risolta è, pertanto, la seguente: 
trovare la forma più adeguata a tradurre nell’ordine semantico la consapevolez-
za della sua non verità o, detto altrimenti, la consapevolezza del limite che lo 
segna in quanto ordine determinato. 
Che è come dire: la questione inerisce al “contenuto” di quel discorso che in-
tende dichiararsi filosofico. 
Orbene, ci pare che tale questione possa trovare la seguente soluzione: ciò che 
il discorso filosofico non può non intendere di dire è, appunto, la consapevo-
lezza del proprio limite costitutivo. Ossia la coscienza che l’intenzione di verità 
è l’innegabile del discorso, ancorché essa venga contraddetta dalla prassi del 
procedere di questo, prassi che, non di meno, è inevitabile. 
Comunicare l’intenzione di verità, tuttavia, non è comunicare la verità, bensì 
l’esigenza della verità, ovverosia la coscienza che solo la verità è fondamento ef-
fettivo della comunicazione. 

Annotazione terza
Riteniamo sia opportuno tornare a riflettere sull’alternativa “vero-falso”, per-
ché deve venire pensata riferendola all’intenzione di verità.
Se, infatti, tale alternativa viene accettata come vera (assunta come vera), allora 
essa non può non venire applicata anche all’intenzione di verità.
In tal modo, posta cioè l’assunzione, si configurerebbe la seguente nuova alterna-
tiva: se l’intenzione di verità è, essa stessa, vera, allora non può conservarsi come 
altra dal vero e, dunque, come intenzione; se invece essa si mantiene distinta dal 
vero, allora non può non essere irrimediabilmente falsa.
L’alternativa indicata configura una questione fondamentale. Rispondere ad 
una tale questione impone che si discutano i termini nei quali essa viene for-
mulata e che si riconosca l’ambivalenza dell’assunto, nel quale il vero – in op-
posizione al falso – vale sia come termine in relazione sia come la relazione-op-
posizione medesima.
Non si può non concludere, pertanto, che l’alternativa “vero-falso” è intel-
ligibile solo a condizione di intenderla come la “ricomposizione” dell’uno e 



336	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

dell’altro nel vero, giacché questa, infatti, è l’intenzione stessa del falso, presup-
ponendo il suo porsi come falso: togliersi nel vero e in virtù del vero onde essere 
veramente. 
Di contro, se il falso viene mantenuto come una posizione determinata, allora 
esso può effettivamente contrapporsi al vero solo se è vero nel suo porsi e, però, 
anche a condizione che questo suo porsi coincida con la falsità del suo essere.
In questo modo, non soltanto si assume contraddittoriamente il vero come 
una posizione determinata, ma altresì si assume come vero il falso, ancora 
contraddittoriamente.
La posizione vera del falso, giova ribadirlo, coincide con il suo venire meno come 
falso, giacché esso non è falso rispetto ad altro da sé, bensì rispetto a sé medesi-
mo, ossia rispetto all’intenzione che lo costituisce (muovendo sempre dalla sua 
presupposizione) e che è intenzione d’essere, d’essere vero.
Il falso, quindi, non si contrappone al vero, ma a sé stesso, in quanto intende 
bensì di essere, pretendendo però di essere come non-essere. È per questo suo 
contrapporsi a sé che il falso si toglie, viene meno a sé medesimo (non in senso 
empirico, ma trascendentale), lasciando che solo il vero effettivamente sia.
Le formule hegeliane dell’“unità dell’unità e della non-unità”, dell’“identità 
dell’identità e della non-identità”, e così via, non fanno che esprimere la neces-
sità speculativa di evidenziare – anche semanticamente – l’emergere del vero sul 
falso, emergere che può venire indicato anche quale intenzionalità. 
Se tale emergenza è colta a muovere dalla prospettiva del finito, cioè dalla pro-
spettiva che fa essere il falso, allora non soltanto il vero continua a poggiare sul 
falso, ma altresì, se si afferma il togliersi del falso, non si può non riconoscere 
che esso si toglie in ragione dell’essersi posto. 
Viceversa, se l’emergenza viene letta dalla prospettiva che trascende il finito, al-
lora il falso risulta il suo esser da sempre venuto meno a sé stesso, così che il vero 
emerge come “assoluto” in modo tale che non v’è un altro da esso né, quindi, 
v’è ciò su cui esso emerge. 
È precisamente l’oblio dell’autentico significato dell’“emergenza” che ha imposto 
la domanda dalla quale siamo partiti: se la verità non è comunicabile, allora il 
discorso filosofico comunica il falso?
La domanda è ingenua. Essa suppone che solo il discorso filosofico comunichi il 
falso, laddove ogni altro discorso, non avendo la pretesa di comunicare il vero, 
sembrerebbe porsi al riparo da critiche che risulterebbero impertinenti.
In effetti, il discorso che abbandona l’intenzione di riferirsi al vero è discorso 
che rinuncia a sé stesso. Che poi nessun discorso – neppure quello filosofico 
– possa includere il vero, questo appunto è il limite costitutivo del discorso in 
quanto discorso, limite che esprime l’irriducibilità dell’intenzione alla prassi.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 337

Questa irriducibilità è ciò che il discorso filosofico deve (non può non) comunica-
re, perché essa è l’esito della coscienza che emerge oltre il discorso e che consen-
te al discorso di riferire il proprio limite costitutivo.
Imporre l’alternativa se sia vera o non vera tale coscienza significa sovrapporre 
uno schema ad un problema, laddove “coscienza” è la problematizzazione stessa 
dello schema. 
La coscienza della necessità del vero non è il vero, ma non è neppure altra da esso. 
Proprio qui le categorie di identità e differenza – meramente semantiche – rive-
lano la loro insufficienza, nonostante che esse siano ciò che presiede al discorso 
e, quindi, ciò che si impone nell’uso. 
Né, del resto, questa insufficienza può venire superata dalla figura della rela-
zione, la quale non fa che poggiare su quelle categorie, costruendo così la loro 
insensata sintesi. 
La coscienza della necessità del vero è vera, ma solo intenzionalmente, ossia ide-
almente, perché condizionata dal vero, inteso come condizione incondizionata e 
per questo condizionante. Tale coscienza è vera, quindi, in virtù del suo intendere 
consapevolmente il vero, che la porta a protendersi interamente verso di esso.
Anche il discorso, che sia filosofico perché poggia su tale consapevolezza, si 
essenzializza nell’intenzione di verità, che impedisce di considerare vero il di-
scorso per come di fatto si presenta.
Proprio per la ragione che il discorso filosofico non può venire inteso come la 
verità, pur non essendo falso stante il suo intendere consapevolmente il vero, l’al-
ternativa vero-falso non può non venire trascesa e trascesa in una nuova figura, 
l’intenzione, la quale è bensì ancora figura, ma è figura che indica la necessità 
del trascendersi di ogni figura, inclusa quella particolare figura che è appunto 
l’intenzione.
Quest’ultima, pertanto, non è figura che valorizza sé stessa; è, piuttosto, l’unica 
figura che valorizza veramente ciò a cui tende, ciò su cui gravita: essa è “intenzio-
ne” non perché dichiara la volontà (pretesa) di conservarsi nella sua indipen-
denza (autonomia), bensì perché intende superare questa stessa indipendenza 
e, quindi, intende superare anche la propria volontà di conservarsi.
L’intenzione di verità è intenzione di coincidere con la verità; dunque, di dissol-
versi nella verità onde essere veramente: ogni distanza da essa, cioè ogni relazio-
ne con essa, si intende che venga definitivamente tolta.
Del resto, è da rilevare che il senso autentico di ogni figura non è quello del 
sostituirsi a ciò che essa rappresenta, anche se proprio questo accade in ambito 
formale, allorché si valorizza la presenza della figura per la sua forma determi-
nata e non per il suo inviare oltre di sé. 



338	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Per questa assunzione ipostatica, la figura cessa di essere funzione totalmente 
orientata al valore, cioè alla verità, oppure, per dirla con Jaspers, cessa di valere 
quale cifra della verità6. 
Orbene, se l’assunzione in forma ipostatica caratterizza l’uso che si compie di 
ogni altra figura nonché del discorso nel suo complesso, di contro l’intenzione 
costituisce l’essenza stessa della figura e del discorso, che ingloba tutte le figure, 
precisamente per il suo intendere di togliersi nel valore cui si riferisce. 
Restituire il discorso (le figure) alla sua (loro) intenzione significa, dunque, fare 
uso di una nuova figura – né si potrebbe fare diversamente, stante l’impossibilità 
di trascendere semanticamente il semantico –, ma di una figura che esprime la 
consapevolezza della necessità che la valenza meramente funzionale, che la carat-
terizza in quanto figura, si superi nel valore che essa testimonia e che è quello di 
intendere la verità per togliersi in essa.

Annotazione quarta
Per approfondire il tema del rapporto tra il discorso e la verità, in particola-
re del rapporto tra il discorso filosofico e la verità, riteniamo utile confronta-
re la nostra concezione con quella di Hegel, il quale inizia la Prefazione alla 
Fenomenologia dello spirito trattando proprio il tema della “verità filosofica”7.
Inizialmente, egli illustra le perplessità che potrebbe suscitare questa trattazio-
ne inserita in una Prefazione. 
Ordinariamente, infatti, si è portati a pensare che la verità filosofica, poiché la 
filosofia “è essenzialmente nell’elemento dell’universalità la quale chiude in sé 
il particolare”8, sia reperibile “nel fine e nei resultati ultimi”9, poiché in questi si 
trova espressa “la cosa stessa proprio nella sua perfetta essenza”10. 
Di conseguenza, si tende a pensare che “Rispetto a questa essenza lo sviluppo 
dell’indagine dovrebbe propriamente costituire l’inessenziale”11. 
Di contro, Hegel non fa sua questa prospettiva e dichiara che il fine non può 
venire assunto a prescindere dal processo che ad esso conduce. Riprendiamo, 
così, la questione introdotta con la prima annotazione. 

6.   Cfr. K. Jaspers, Chiffren der Transzendenz, R. Piper & Co. Verlag, München 1970; 
trad. it. di G. Penzo, Cifre della trascendenza, Marietti, Genova 1990.
7.   G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. cit., Vol. I, p. 1.
8.   Ibidem.
9.   Ibidem.
10.   Ibidem.
11.   Ibidem.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 339

Hegel, per chiarire il concetto di “verità”, inizia a svolgere la sua indagine trat-
tando il tema dell’errore che, a suo giudizio, consiste nel contrapporre il vero e il 
falso, intesi in senso rigido: 

Quanto più rigidamente l’opinione concepisce il vero e il falso come enti-
tà contrapposte, tanto più poi, in rapporto a un diverso sistema filosofico, si 
aspetta unicamente o approvazione o riprovazione, e soltanto o l’una o l’altra 
sa vedere in una presa di posizione rispetto a quel diverso sistema stesso. Non 
tanto l’opinione riesce a farsi un concetto della diversità dei sistemi filosofici, 
quanto piuttosto nella diversità scorge più la contraddizione che non il pro-
gressivo sviluppo della verità12.

Hegel intende, dunque, criticare quella concezione che fa del vero e del falso 
due entità contrapposte. 
Se si procede in base a questa concezione, egli dice, si fanno valere giudizi ri-
gidi, per i quali un enunciato o un sistema di enunciati sarà aut vero aut falso, 
in una logica bivalente che dà luogo ad un’alternativa che impone come vero 
solo uno dei suoi due corni, escludendo che possa esservi una terza possibilità 
(tertium non datur). 
Allo stesso modo, nel valutare un sistema filosofico, diverso da quello con cui si 
valuta, si perviene ad una soltanto delle due opzioni: lo si approva o lo si rifiuta, 
senza mezzi termini. 
Questo modo di procedere, che è caratteristico dell’opinione, cioè della doxa, 
non riesce a concepire la diversità, perché nella diversità di sistemi, o di enun-
ciati, vede l’antitesi, fino alla contraddizione, nel senso che, di due sistemi diver-
si, si opina che uno soltanto debba risultare vero e l’altro falso, giacché il loro 
rapporto viene inteso, appunto, come un rapporto di contraddittorietà.
Come abbiamo rilevato nel secondo paragrafo della Quinta Riflessione, 
Aristotele distingue i termini contrari dai termini contraddittori. Poiché i primi 
sono quei termini che ammettono termini intermedi (laddove i secondi non li 
ammettono), noi interpretiamo quanto Hegel afferma in questo senso: anche 
se non lo dice espressamente, egli intende affermare che, se l’opinione parla di 
“contraddittorietà”, che sussisterebbe tra sistemi diversi, in effetti si dovrebbe 
parlare di “contrarietà”, se non altro nel parlare del rapporto tra “vero” e “falso” e 
qualora si seguisse ciò che dice in proposito lo Stagirita. 
A nostro giudizio, quindi, Hegel intende sottolineare che tra vero e falso sus-
siste un rapporto di contrarietà precisamente per la ragione che non si deve 

12.   Ivi, p. 2.



340	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

pensare che tra di essi si configuri una rigida alternativa, la cui sintesi portereb-
be alla conciliazione di inconciliabili, dunque alla contraddizione. 
Li si deve pensare, invece, come “contrari” perché, così intesi, essi ammettono 
sfumature intermedie o, nei termini hegeliani, la verità non viene più conside-
rata come un’entità statica e rigida, bensì come dinamica e duttile, tale cioè da 
divenire e, divenendo, tale da inglobare il falso e trascenderlo, riducendolo a 
suo momento (come Hegel dirà successivamente). 
La verità, questo è il punto, va pensata come qualcosa che evolve e che, nel suo 
evolvere, può assumere forme anche diverse tra di loro, che solo una concezione 
non filosofica tende a contrapporre in modo rigido. 
Come esemplificazione, Hegel fa riferimento al bocciolo che si trasforma al-
lorché fiorisce, in modo tale che, se si usasse un sistema di valutazione rigido, 
si finirebbe con l’affermare che la prima forma (il bocciolo) è “confutata” dalla 
seconda (il fiore), laddove la seconda altro non è che la trasformazione, e dun-
que l’inveramento, della prima. Lo stesso discorso, del resto, può venire fatto 
per il fiore e il frutto.
Ma attenzione. Hegel sostiene che le due forme sono “reciprocamente incom-
patibili”13, ovverosia non possono coesistere nel medesimo tempo, ma sono 
non di meno dotate di “fluida natura [che] ne fa momenti dell’unità organica, 
nella quale esse non solo non si respingono, ma sono anzi necessarie l’una non 
meno dell’altra; e questa eguale necessità costituisce ora la vita dell’intiero”14.
Da un certo punto di vista, quindi, vero e falso si escludono a vicenda, così 
che l’uno è la negazione dell’altro. Da un altro punto di vista, per contrario, 
essi si implicano vicendevolmente e ci si potrebbe chiedere come i due aspetti 
possano coesistere. 
La risposta che noi proponiamo, interpretando i passi di Hegel, è la seguen-
te: poiché vero e falso sono contrari, essi sono l’uno la negazione dell’altro, ma 
questo non indica soltanto che l’uno esclude l’altro, ma anche che l’uno implica 
l’altro, se si tiene presente il concetto di “negazione” formalmente inteso. 
Se il vero, per essere vero, deve infatti negare il falso, e se la negazione, per essere 
determinata, deve disporsi sul suo “negato”, allora la posizione del falso diventa 
essenziale alla posizione del vero. Il falso entra così nella costituzione del vero, 
come suo momento, anche se Hegel dirà come un momento “tolto”15.

13.   Ibidem.
14.   Ibidem.
15.   La funzione costitutiva del vero svolta dal falso trova espressione ed esplicitazione, 
come già visto, nell’assunzione del vero come sintesi del processo e del suo risultato, così 
che nessuna tappa è più vera (o più falsa) di un’altra, ma tutte si sostengono a vicenda.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 341

Si potrebbe, dunque, riassumere il discorso svolto in questi termini: se vero e 
falso fossero contraddittori, non solo sarebbero inconciliabili, ma altresì sarebbe 
precluso il passaggio dall’uno all’altro, perché o si pone l’uno oppure si pone 
l’altro: vero e falso non si pongono in una qualche forma di conciliazione. 
Di contro, se vengono pensati come contrari, ancorché l’uno sia la negazione 
dell’altro, essi possono venire conciliati, tant’è che, per Hegel, il falso entra, 
come “tolto”, nella costituzione del vero. 
Questo poggiare del vero sul falso costituisce, a nostro giudizio, un punto no-
dale. Come è possibile, ci si deve domandare, che il vero necessiti del falso per 
essere? E ancora: come potrà essere considerato autenticamente vero quel vero 
che necessita del suo contrario?
La risposta, che possiamo azzardare in prima battuta, ci sembra la seguente: se 
il vero è assunto in forma determinata, cioè come una qualunque altra determi-
nazione, allora non potrà porsi che contrapponendosi alla propria differenza: 
dunque, al falso. 
Ma la domanda è: il vero è una determinazione come tutte le altre oppure non 
può venire determinato, per il suo valere quale assoluto? 
In effetti, Hegel considera certamente il vero come assoluto (“l’Assolu-
to solo è vero, o il Vero solo è assoluto”, scrive nell’Introduzione sempre alla 
Fenomenologia16), ma non per questo evita di determinarlo. 
A nostro giudizio, e lo abbiamo più volte rilevato, fare dell’assoluto un determi-
nato costituisce un problema teoretico di prima grandezza.
Per procedere nell’analisi della dialettica hegeliana di vero/falso, riportiamo 
un altro passo che riveste un notevole valore speculativo e che, inoltre, è pro-
pedeutico alla comprensione del concetto di “autoposizione” del vero, il quale 
coincide con il concetto stesso di “circolo”.
Il passo è questo: 

Così la verità racchiude in sé anche il negativo, ossia ciò che si chiamerebbe il 
falso, qualora potesse venir considerato come alcunché dal quale si debba fare 
astrazione. Ciò che sta dileguando deve anzi venir considerato esso stesso come 
essenziale; esso, cioè, non è da considerare nella determinazione di un alcunché 
rigido, che, tagliato via dal vero, debba venire abbandonato, dove che sia, al di 
fuori di questo; né d’altronde il vero è da considerare come un alcunché positi-
vizzato e morto, giacente inerte dall’altra parte. L’apparenza è un sorgere e un 
passare che né sorge né passa, ma che è in sé e costituisce l’effettualità e il mo-
vimento della vita della verità (Die Erscheinung ist das Entstehen und Vergehen, 

16.   G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. cit., Vol. I, p. 67.



342	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

das selbst nicht entsteht und vergeht, sondern an sich ist, und die Wirklichkeit und 
Bewegung des Lebens der Wahrheit ausmacht)17. 

Volendo sintetizzare, si potrebbe dire che il falso, che vale come l’altro dal vero 
(il negativo rispetto al positivo che è il vero), viene inglobato nella stessa verità, 
come suo “momento” (Moment)18 che in essa si toglie: “la verità racchiude in 
sé anche il negativo”. 
Quest’ultimo, quindi, potrebbe venire definito “falso”, ma soltanto “qualora 
potesse venir considerato come alcunché dal quale si debba fare astrazione”. 
Hegel, pertanto, propone la sua concezione del vero e del falso, secondo la quale 
il vero non può venire inteso nella forma dell’immediatezza formale o dell’iden-
tità immediata, che lo farebbe valere come un’identità determinata, ma insieme 
anche isolata da ogni altra identità, dunque astratta dalla differenza. 
Di contro, il vero deve venire pensato come in relazione intrinseca al falso e 
tale relazione rende ragione di quel “circolo” che configura, sempre secondo 
Hegel, l’autoposizione del vero. Che cosa intende, propriamente, egli con tale 
espressione? 
A nostro giudizio, Hegel intende dire che, se il vero non può porsi nella forma 
di un’identità immediata, che sia fissa e permanga semplicemente “in sé”, non 
può nemmeno fermarsi alla propria estrinsecazione, cioè al farsi altro a sé stesso, 
ossia al farsi il negativo di sé stesso, diventando il falso e valendo come “per sé”. 
Il vero, per essere effettivamente tale, non può non tornare in sé per valere come 
“in sé e per sé” e, in questo modo, il falso si toglie nel vero o il negativo si toglie 
nel positivo. 
Che è come dire: dopo essersi fatto altro a sé stesso, il vero torna in sé mede-
simo e così non si perde nell’altro, ma anzi, include l’altro in sé, includendo la 
differenza nell’identità che esso è. 
Secondo Hegel, questo automovimento del vero evita di assumerlo come un’i-
dentità “fissa” e “rigida”, perché il vero si rivela in tal modo un’identità dinamica. 
Più precisamente, il movimento sorge dal vero in sé ed è interno al vero stesso, 
il quale si articola bensì in forza della differenza, ma per recuperare la propria 
identità, non più rigida, ma dinamica: un’identità processuale.
Torna, in tal modo, quanto egli aveva detto nelle prime pagine della Prefazione, 
allorché parlava del vero che è assoluto e, quindi, è spirito: il vero è spirito pro-
prio per il suo valere quale “automovimento”, cioè nell’essere “sé” uscendo da 
sé medesimo, per diventare “per sé” e per tornare “in sé” nella forma, appunto, 
dell’“in sé e per sé”. 

17.   Ivi, pp. 37-38.	 
18.   Si veda la prossima annotazione.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 343

Se non che, a noi sembra che si ponga il problema seguente: poiché per Hegel 
il vero assume una forma determinata, è da chiedersi se il circolo possa davvero 
considerarsi concluso nel ritorno alla forma dell’“in sé e per sé”. 
In questa forma, infatti, il vero recupera una sua immediatezza, che necessita 
però, proprio in quanto “determinata”, di venire superata dalla relazione alla 
differenza, la quale non può non produrre una nuova mediazione, intesa come 
relazione. 
Il processo, che è il susseguirsi delle figure o la fenomenologia dello spirito, sor-
ge così dall’automovimento del vero e dal suo tornare in sé, in modo tale che, 
una volta tornato in sé, il vero, per lo meno a nostro giudizio e assumendo le 
premesse del discorso hegeliano, non può non esprimersi in una nuova figura, 
cioè in una nuova determinazione. 
Ciò che vorremmo mettere bene in luce è questo punto: la fenomenologia del-
lo spirito non può concludersi se non nel senso che quella relazione, che per la 
coscienza empirica sussiste tra sé e l’oggetto, diventa interna al sapere e sussiste 
tra il sapere e il saputo, così che si produce una fenomenologia del logos, che cor-
risponde a ciò che Hegel definisce “scienza della logica”. 
Ma come è possibile – ci domandiamo – pensare ad una figura finale dell’intero 
processo? 
Se, infatti, il processo è ciò che produce il fine, allora il fine viene identificato 
con la fine e, pertanto, il fine si presenta anch’esso come una figura, necessaria-
mente determinata in quanto figura. 
Ma, ecco il nodo teoretico, se la figura finale del processo è determinata, appunto 
in quanto figura, come può evitare di porsi in opposizione all’altro da sé? 
E, se si pone opponendosi, come può prescindere essa stessa dal processo della 
sua estrinsecazione, che non può non riproporla in quella stessa condizione che 
è propria della prima figura del processo medesimo? 
Hegel, e anche questo va adeguatamente chiarito, usa l’espressione “enciclope-
dia” per mostrare la “circolarità” del sapere e, inoltre, parla di “circolo dei circo-
li” per sottolineare che ciascuna delle parti della filosofia è un tutto filosofico, 
un circolo che si chiude in sé stesso, in modo tale che il “tutto” si presenta come 
“un circolo di circoli (ein Kreis von Kreisen)”. 
Così, infatti, egli scrive nell’Enciclopedia delle scienze filosofiche:

Ciascuna delle parti della filosofia è un tutto filosofico, un circolo che si chiude 
in se stesso; ma l’idea filosofica è in un tale circolo in una determinatezza o in 
un elemento particolari. Il circolo singolo, essendo totalità, infrange anche i 
limiti del suo elemento e fonda una sfera ulteriore; il tutto si presenta perciò 
come un circolo di circoli, ciascuno dei quali è un momento necessario (das 



344	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Ganze stellt sich daher als ein Kreis von Kreisen dar, deren jeder ein notwendiges 
Moment ist), per cui il sistema dei loro elementi peculiari costituisce l’intera 
idea, che pure si manifesta in ogni singolo19.

Ciò che ci sentiamo di discutere è quanto segue: a noi sembra che l’idea stessa 
di circolo, in primo luogo, implichi il ritorno al punto di partenza, così che non 
si vede con chiarezza la crescita teoretica (concettuale) che si produrrebbe rispet-
to al momento effettivamente iniziale. 
In secondo luogo, il circolo non fa che riproporre l’orizzontalità del movimen-
to, così che ogni verticalità viene perduta e ciò impedisce di comprendere il sen-
so in cui la determinazione viene “tolta”, ancorché “conservata”, secondo quanto 
attestato dall’espressione Auf-hebung.
Semmai, si sarebbe dovuto parlare di “spirale”, dal momento che il “ritorno” 
avrebbe dovuto comportare il pervenire ad un punto che non può coincidere 
con quello iniziale, ma che non può non collocarsi al di sopra di esso, in un asse 
verticale.

Annotazione quinta
Ci sembra che l’immagine del circolo, tuttavia, traduca in modo decisamente 
efficace il concetto di relazione intesa come costrutto mono-diadico, il quale preve-
de un andare dal primo termine al secondo, per poi tornare al primo. 
Se non che, a nostro giudizio, e lo abbiamo più volte scritto nel presente lavo-
ro, ogni determinazione, in quanto finita, non può non togliersi nella verità, 
nell’infinito, onde inverarsi. 
Ne consegue che, a rigore, l’intenzione che struttura il determinato non può non 
essere quella di andare oltre la stessa relazione, poiché nella relazione, posta tra 
la determinazione e la verità, si mantiene quella distanza dal vero che vale come 
l’esclusione stessa della verità nonché come l’esclusione dalla verità.
Non si tratta, pertanto, di includere la verità, riducendola ad un qualche “dato”; 
si tratta, bensì, di lasciare che la datità si tolga nel vero e si tolga non nel senso di 
una trasformazione che equivalga ad un mero cambiamento di forma, ma nel 
senso di una transformatio che indichi un effettivo trascendere quell’immedia-
tezza con la quale essa si presenta nell’ordine empirico-formale e che, ormai lo 
sappiamo, non è un’immediatezza effettiva, perché non implica effettivamente 
l’autonomia e l’autosufficienza. 

19.   G.W.F. Hegel, Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, trad. it. cit., Parte 
Prima, La scienza della logica, pp. 141-142.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 345

Precisamente per queste ragioni, si deve dare un grande rilievo all’affermazio-
ne, posta dallo stesso Hegel, per la quale nel “togliere (Aufheben)” è presen-
te anche il “conservare (Aufbewahren)”, dunque il “ritenere (Erhalten)”: “La 
parola togliere ha nella lingua il doppio senso, per cui val quanto conservare, 
ritenere, e nello stesso tempo far cessare, metter fine”20.
Ciò che deve venire chiarito è che il senso in cui qualcosa si toglie non può essere 
quello nel quale esso si conserva. 
Il dato (la determinazione) si conserva empiricamente e formalmente, ma si to-
glie trascendentalmente. 
Non basta: il suo togliersi trascendentale si esprime come consapevolezza critica 
del suo mantenersi empirico-formale, così che anche a livello empirico-formale 
il dato, ancorché conservato, cessa di venire assolutizzato e viene restituito alla 
sua autentica natura, che è la sua finitezza.
Il dato, “elevato dalla sua immediatezza”21, è bensì tolto, ma è “insieme un 
conservato”22; esso “ha perduto soltanto la sua immediatezza, ma non perciò è 
annullato (nur seine Unmittelbarkeit verloren hat, aber darum nicht vernichtet 
ist)”23. 
Il doppio significato del togliere e del conservare, che è presente nella paro-
la tedesca Aufheben, lo si riscontra anche nella parola latina tollere: entrambe 
fanno propria la “determinazione affermativa (affirmative Bestimmung)”24 del 
“portare in alto (Emporheben)”25. 
Ebbene, è precisamente questa determinazione affermativa del portare in alto, 
cioè dell’elevare, che a noi sembra venga irrimediabilmente perduta nella figura 
del circolo. 
Se, nel tornare al punto di partenza (all’“in sé”), non si eleva il dato traspor-
tandolo ad un diverso livello, appunto dall’empirico-formale al trascendentale, 
quale trasformazione si è effettivamente prodotta? 
Quanto detto può trovare espressione anche in quest’altra domanda: se nell’“in 
sé e per sé” i termini si conservano così come erano prima della loro unione, 
allora non si è forse realizzata una semplice giustapposizione, quella giustap-
posizione che si ha nella relazione ordinaria e che l’immagine del circolo tende a 
riproporre?

20.   G.W.F. Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit., Vol. I, p. 100.
21.   Ibidem.
22.   Ibidem.
23.   Ibidem.
24.   Ivi, p. 101.
25.   Ibidem.



346	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Non di meno, Hegel precisa ulteriormente: “Qualcosa è tolto solo in quanto è en-
trato nella unità col suo opposto. In questa più precisa determinazione di un che 
di riflesso, esso si può più convenientemente chiamare momento (in dieser nähern 
Bestimmung als ein reflektirtes kann es passend Moment genannt werden)”26. 
Hegel parla sovente di “momento” (Moment), per esempio nel passo dell’En-
ciclopedia da noi citato nella annotazione precedente, allorché usa ancora l’e-
spressione “circolo” e lo descrive come un “momento” dell’intero: un momento 
necessario, pur tuttavia sempre un “momento (Moment)”. 
La domanda che ci poniamo, pertanto, è la seguente: che cosa intende Hegel 
quando parla di “momento (Moment)”? 
La domanda è giustificata dal fatto che egli ne parla in più occasioni: per esem-
pio, allorché si riferisce al circolo, ma anche quando si riferisce al circolo dei 
circoli. Egli precisa, infatti, che ciascuno dei circoli è bensì necessario, ma te-
nendo presente che soltanto il “sistema dei loro elementi peculiari costituisce 
l’intera idea”.
Va aggiunto che Hegel usa l’espressione “momento” anche quando si riferisce al 
“movimento” che caratterizza tanto l’essenza quanto l’esistenza: “Il movimen-
to è così il duplice processo e divenire dell’intiero: vale a dire, ciascun momen-
to pone l’altro momento e ciascuno ha poi in sé entrambi i momenti come due 
aspetti. Essi, presi insieme, costituiscono l’intiero in quanto dissolvono se stessi 
e si fanno momenti suoi”27.
Tenendo presente anche questo passo, a noi sembra di poter dire che il tema 
fondamentale consiste nello stabilire se la relazione ordinaria e il circolo che la 
rappresenta costituiscano il vero nella sua essenza ultima oppure se, di contro, 
tanto la relazione quanto il circolo debbano venire oltrepassati da quell’unità, 
che non mantiene i termini (i momenti) così come sono fuori dell’unità, ma che li 
toglie proprio in quanto vale come unità effettiva. 
Certo, poi la questione potrebbe riproporsi, se si affermasse che i termini sono 
tolti, ma anche conservati. Pensiamo, però, che la si possa risolvere distinguen-
do il livello in cui essi sono conservati dal livello in cui sono tolti. 
Sono conservati inevitabilmente, cioè nella disposizione empirico-fattuale, 
proprio per la ragione che non sono “annullati” (“cancellati”); sono tolti inne-
gabilmente, cioè in senso trascendentale, proprio per la ragione che il loro essere 
non è un vero essere. 
Viene tolta, insomma, la pretesa che valgano per ciò che non sono: la pretesa 
che il finito valga come essere autentico, cioè come l’infinito.

26.   Ibidem.
27.   G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. cit., Vol. I, pp. 33-34.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 347

A proposito del concetto di “momento”, ci sembra molto importante la pre-
cisazione che Arturo Moni, che traduce in lingua italiana la Wissenschaft der 
Logik, inserisce in una nota che egli appone a margine del passo da noi citato 
e che concerne, appunto, l’espressione “momento”. Queste sono le sue parole: 
“Togliere = Rabbassare, o degradare, a (semplice) momento”28. 
Il momento, pertanto, indica che la determinazione, di qualunque determina-
zione si tratti, viene “rabbassata” o “degradata”, che è altro modo per dire che il 
livello in cui essa si conserva – e mantiene la sua identità determinata – non è 
quello in cui si toglie nella vera unità.
Più in generale, si può dire che tesi e antitesi si conservano solo nella relazione 
ordinaria, che si dispone a livello empirico-formale, e anche la loro sintesi altro 
non è che il loro mantenimento, proprio come accade nella relazione intesa 
come costrutto (ossia, appunto, in forma ordinaria). 
La loro vera unità, questo è il nocciolo della questione, non è la loro sintesi, pre-
cisamente per la ragione che – non ci stanchiamo di ripeterlo – la sintesi è una 
relazione e in essa permane la dualità, così che i termini che la compongono 
– se la cosa viene considerata ad un primo approccio – non sono ancora “rab-
bassati” a momenti, come invece lo stesso Hegel intende che avvenga nell’intero 
autentico, cioè appunto nella vera unità.
Che è come dire: nella sintesi i termini si dispongono allo stesso livello del nesso 
che li vincola, giacché il nesso vale come medio tra di essi. Precisamente per 
questa ragione, la sintesi non può valere come l’intero autentico. 
Di contro, se i termini sono effettivamente “rabbassati a momenti”, e solo così 
essi sono veramente “tolti”, allora si configura l’intero autentico, cioè la vera unità. 
Quest’ultima, pertanto, non può non venire distinta dalla relazione (sintesi) 
proprio perché non vale come medio tra estremi (determinazioni), ma come 
l’emergere oltre di essi. 
Con questo approdo: soltanto nella vera unità i termini sono veramente tolti. 
Del resto, se si esamina la stessa questione, ma dal punto di vista del processo, 
allora non si potrà non rilevare che il processo non può mantenersi in indefini-
tum; dunque, non può non avere un termine, una fine. 
Orbene, anche a questo proposito si ripropone l’obiezione, da noi sollevata nella 
annotazione precedente, legata al fatto che, se il fine della procedura è una deter-
minazione, allora il processo non potrà venire considerato effettivamente concluso.
La determinazione, infatti, non può porsi se non opponendosi, così che la sua 
estrinsecazione è richiesta. E parlare di estrinsecazione della determinazione 

28.   A. Moni, Traduzione di G.W.F. Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit., Vol. I, p. 101, 
nota 2.



348	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

equivale a parlare di processo, cioè del suo sviluppo, ossia del suo essere sé fa-
cendosi altra a sé stessa e tornando poi in sé per essere, di nuovo e da capo, “in 
sé e per sé”. 
Insomma, se il processo si conclude con una determinazione, esso non può ve-
nire considerato effettivamente concluso e il circolo non può non tornare ad 
imporsi, precisamente per la ragione che si deve “ricominciare”, stante la ne-
cessità che la determinazione si essenzializzi nel suo concetto, che è il proprio 
“automovimento”.
Si perviene al medesimo esito se si considera – come abbiamo cominciato a fare 
nella annotazione terza – l’opposizione di vero e falso. 
Nel momento in cui il vero torna in sé e ingloba il falso, supera il falso e lo fa 
decadere a “momento”. Se, però, torna a proporsi come un “vero” che sia ancora 
“determinato”, allora non può evitare di opporsi di nuovo a qualcosa assunto 
ancora come il negativo di sé (come “falso”), in modo tale che il processo non 
può non riproporsi in un progressus che non può non essere in indefinitum.
Un’ultima riflessione la riserviamo al passo in cui Hegel afferma quanto segue: 
“Di fatto, invece, ciò che va dileguando dev’essere considerato esso stesso come 
essenziale, e non va irrigidito in una determinazione che, recisa via dal vero, 
debba essere abbandonata in un qualsiasi punto fuori della verità; né il vero, a 
sua volta, dev’essere considerato come il morto positivo che giace inerte dall’al-
tra parte”29.
In questo passo, tratto dalla traduzione italiana della Fenomenologia di Vincenzo 
Cicero, si afferma innanzi tutto l’essere del falso e, in secondo luogo, come debba 
venire inteso l’essere del vero: intrinsecamente vincolato al falso. 
Il tema della coessenzialità investe, quindi, anche vero e falso e per questo abbia-
mo sottolineato come anche vero e falso, al pari di ogni altra coppia di coessen-
ziali, debbano venire considerati due sezioni astratte dell’unica e medesima realtà.
Precisamente per questa ragione, il vero che si oppone al faso lo consideriamo 
vero solo dal punto di vista della forma; il vero autentico, infatti, è il vero che 
trascende la sua opposizione al falso e si risolve nell’unica e medesima realtà 
(l’unum atque idem).
 
Annotazione sesta
La concezione che Hegel esprime in ordine al “falso (Falsche)”, pertanto, non 
lo considera come qualcosa che è venuto meno, da sempre “falsificato dal vero”, 
secondo il significato di falsum (participio passato del verbo fallere) e secondo 

29.   G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. di V. Cicero, Rusconi, Milano 
1995, p. 105.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 349

l’interpretazione che noi, invece, intendiamo proporre, ma come qualcosa che 
entra nella costituzione del vero.
Se, quindi, si torna ad esaminare la questione ponendosi ancora dal punto di 
vista di Hegel, ci si viene a trovare in questa situazione: da un lato, egli rileva 
che il finito è il suo “perire”; d’altro lato, però, egli assume il falso come essen-
ziale al vero. 
Ci chiediamo, allora: come conciliare queste due posizioni? Il falso ha forse una 
“consistenza ontologica” diversa dal “finito” e, in un certo senso, “maggiore”, per 
così dire, rispetto ad esso? Anzi, il falso è addirittura consustanziale al vero?
Per cercare di chiarire questo nodo, che è essenziale, e per rispondere alle do-
mande formulate, proviamo a riassumere il discorso svolto da Hegel, concen-
trandoci su quanto egli afferma in ordine all’opposizione di vero e falso nella 
Prefazione alla Fenomenologia. 
Egli non solo afferma che “La verità include dunque al proprio interno anche 
il negativo”30, ma anche che “ciò che va dileguando dev’essere considerato esso 
stesso come essenziale”31 e, inoltre, che “né il vero, a sua volta, dev’essere consi-
derato come il morto positivo che giace inerte dall’altra parte”32. Vero e falso, 
pertanto, si implicano reciprocamente. E questo è il primo punto.
Questa reciproca implicazione può venire spiegata nel seguente modo: il falso, 
ossia “ciò che sta dileguando”, è considerato momento essenziale della verità 
per la ragione che il vero è determinato e, in quanto tale, non può porsi se non 
opponendosi al suo altro, che è appunto il “falso” o il “negativo”, se il vero vale 
come il “positivo”. 
La struttura logica è la stessa di quella che abbiamo già discusso a proposito del 
“vero in sé”, dal momento che, appunto, 

soltanto questa ricostituentesi eguaglianza o la riflessione entro l’esser-altro in 
se stesso, – non un’unità originaria come tale, né un’unità immediata come 
tale, – è il vero. Il vero è il divenire di se stesso (nur diese sich wiederherstellende 
Gleichheit oder die Reflexion im Anderssein in sich selbst – nicht eine ursprüng-
liche Einheit als solche, oder unmittelbare als solche, ist das Wahre. Es ist das 
Werden seiner selbst)33.

30.   Ibidem.
31.   Ibidem.
32.   Ibidem.
33.   G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. di E. De Negri, cit., Vol. I, p. 14; tra-
duce Cicero: “solo questa uguaglianza restaurantesi, solo questa riflessione entro se stesso 
nell’essere-altro – non un’unità originaria in quanto tale, né immediata in quanto tale – è 
il vero. Il vero è il divenire di se stesso” (p. 69).



350	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il vero, in sintesi e per ricapitolare, si porrebbe inizialmente come “in sé”; in 
quanto tale, esso sarebbe, però, immediato e indeterminato (sempre secondo la 
concezione hegeliana). 
Per determinarsi, dunque, dovrebbe uscire da sé e farsi altro a sé stesso: solo op-
ponendosi a questo altro, che vale come il “negativo” del vero e, quindi, come il 
“falso”, il vero, insomma, si determinerebbe. In tal modo, non di meno, ancora 
sussisterebbe la contrapposizione del vero al suo altro, cioè al falso. 
Per questa ragione, si imporrebbe la necessità che il vero ritorni in sé e valga 
come “in sé e per sé”, giacché soltanto in questa forma il vero (lo spirito) ri-
comprenderebbe in sé l’intera realtà (la molteplicità delle determinazioni che 
appaiono come il suo altro, ma che sono il suo stesso determinarsi).
Il momento del “divenire altro”, ossia il momento negativo, risulta dunque es-
senziale, nella concezione hegeliana, per il configurarsi del positivo. 
Il positivo a sua volta, qualora valga come autenticamente positivo e per questo 
recuperi la propria identità, non può più recuperare un’identità immediata (nel 
senso in cui l’immediatezza viene fatta valere in ambito empirico-formale), ma 
deve recuperare un’identità mediata, ossia riflessa in sé stessa: precisamente in 
ciò – sempre secondo Hegel – consiste l’autoporsi del vero.
Ebbene, sul vero che è tornato in sé vorremmo ora riflettere di nuovo, giacché 
è un tema di estrema importanza, perché consente, inoltre, di riprendere e ap-
profondire il discorso svolto sulla “sintesi” nella precedente annotazione.
Da un lato, si dice che questo vero è “in sé e per sé” e, secondo questa formula, 
il vero sembrerebbe la sintesi dei due momenti. 
D’altro lato, tuttavia, i due termini dovrebbero venire pensati, appunto, come 
“momenti”, cioè dovrebbero venire “rabbassati”, secondo quanto lo stesso 
Hegel indica a proposito del concetto di “momento” nella Scienza della logica 
e tenendo presenti le precisazioni fornite dal Moni in ordine al medesimo con-
cetto e alla sua corretta interpretazione, per la quale il “tolto” deve appunto ve-
nire inteso come “rabbassato” [“degradato”, ridotto a “(semplice) momento”].
In effetti, si danno solo due possibilità. 
Aut il vero autentico (lo spirito nella sua verità) vale come sintesi di “in sé” e 
“per sé”, ma allora si tratta di una sintesi tra un positivo, che non è autentica-
mente positivo – proprio perché indica quell’unità che, secondo le parole di 
Hegel, è ancora soltanto originaria e immediata –, e un negativo, che non è au-
tenticamente negativo, proprio perché è l’estrinsecazione del positivo. 
Aut il vero autentico è la vera unità, ma allora esso costituisce quell’intero ri-
spetto al quale i termini (l’in sé e il per sé) sono solo momenti, cioè sono rab-
bassati e, dunque, sono “tolti”. 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 351

La questione, pertanto, ruota intorno al senso da dare al togliersi dei momenti. 
Per cercare di comprendere tale senso, torniamo alla sintesi. 
Se si fa valere la sintesi come il positivo (l’intero) autentico, allora ciò accade 
per la ragione che essa unifica i due momenti. 
Se non che, questo avviene mediante un’unificazione che a rigore dovrebbe 
collocarsi, se si tiene conto di quello che lo stesso Hegel afferma a proposito 
dell’intero (su questo nodo abbiamo cominciato a riflettere nella precedente 
annotazione), su di un livello “rabbassato”. 
Il nesso si pone, infatti, tra i due termini indicati, i quali debbono venire pensati 
come momenti, appunto come “rabbassati”, e ciò comporta una conseguenza 
di notevolissima rilevanza: anche la relazione tra di essi non può non disporsi sul 
loro stesso livello, così che essa risulta segnata dal livello dei suoi termini, oltre che 
essere dipendente da essi. 
Se, infatti, i termini dipendono dalla relazione, reciprocamente e scambievol-
mente la relazione dipende dai termini, in un circolo che non soltanto non può 
non risultare vizioso, ma altresì deve decretare uno status secondo il quale “in sé” 
e “per sé”, unificati nella sintesi, dovrebbero disporsi su di un livello rabbassato 
rispetto a quello dell’intero che li toglie. In base a questo discorso, l’intero non 
può venire fatto coincidere con la sintesi.
Nella misura in cui i termini sono “momenti” dell’intero, essi insomma sono 
“rabbassati”, cioè non si pongono sullo stesso livello dell’intero stesso, che noi 
abbiamo definito livello dell’innegabile, ma si pongono su di un livello più bas-
so, che noi abbiamo definito livello dell’inevitabile.
Che è come dire: la stessa sintesi dovrebbe disporsi su di un livello inferiore 
rispetto all’intero, nel quale i due momenti si pongono come “rabbassati”.
Ciò emerge anche dal passo della Fenomenologia che abbiamo già citato, ma 
che riproponiamo:

Il movimento è così il duplice processo e divenire dell’intiero: vale a dire, cia-
scun momento pone l’altro momento e ciascuno ha poi in sé entrambi i mo-
menti come due aspetti. Essi, presi insieme, costituiscono l’intiero in quanto 
dissolvono se stessi e si fanno momenti suoi34.

34.   G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. di E. De Negri, cit., Vol. I, pp. 33-
34; così traduce Gianluca Garelli l’intero passo: “Il movimento è così il processo e dive-
nire del tutto, che si raddoppia per il fatto che ciascuno dei due momenti nel contempo 
pone l’altro, e ciascuno pertanto ha anche entrambi i momenti in sé, come due aspetti; 
insieme, essi costituiscono il tutto, in quanto dissolvono se stessi e si rendono momenti di 
quel tutto” (G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito; trad. it. a cura di G. Garelli, Piccola 
Biblioteca Einaudi, Torino 2008, p. 30).



352	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Seguendo l’argomentazione che viene proposta, ci sembra che Hegel intenda 
dire che vero e falso si collocano su di un livello inferiore rispetto al livello in cui 
vige la loro unità. 
Se non che, la questione si complica per la ragione che egli sovente intende 
l’unità, e dunque l’intero, nella forma dell’unificazione ed inoltre, nel passo in 
cui parla del vero come “ricostituentesi eguaglianza”, egli precisa che deve essere 
inteso “non [come] un’unità originaria come tale, né [come] un’unità imme-
diata come tale”35. 
A noi sembra, però, che questo sia l’unico modo in cui possa venire intesa l’u-
nità autentica, la quale, infatti, altro non è che l’intero, cioè l’originario che è 
l’immediato.
Riprendendo, quindi, l’indagine sul tema della verità e dell’unità a muovere 
dal concetto di “intero”, riteniamo che si imponga la necessità di fare ulteriore 
chiarezza in ordine alla differenza che sussiste tra unità e unificazione. 
Nell’unità, e solo nell’unità, infatti, i termini sono effettivamente rabbassati a 
momenti, così che si deve sottolineare con forza che l’unità non può non venire 
distinta dall’unificazione.
La distinzione, insomma, si rende necessaria precisamente per la ragione che 
nell’unificazione vero e falso costituiscono i termini della relazione che li vin-
cola e, in quanto tali, impongono al loro nesso, cioè all’unificazione, il livello 
del loro collocarsi. 
Con questo esito, che è della massima importanza: sappiamo che i termini 
sono rabbassati a momenti, se colti alla luce dell’intero; da ciò consegue che, 
se l’intero non è inteso come vera unità, ma come unificazione, allora, poiché 
l’unificazione altro non è che una relazione, i termini non potranno mai essere 
rabbassati rispetto ad essa, giacché la relazione tra di essi non può non collocarsi 
al loro stesso livello.
Siamo così al punto cruciale per l’ipotesi che intendiamo sostenere: l’intero 
autentico non può non essere la vera unità. 
Quest’ultima, infatti, non può venire confusa con la sintesi (unificazione) pro-
prio perché nell’unità i termini si tolgono, cioè valgono come momenti, preci-
samente come l’intero richiede, e questo viene sostenuto dallo stesso Hegel, 
laddove nella sintesi i termini sono ciò su cui poggia la relazione (unificazione) 
e, pertanto, non possono venire tolti, costituendo anzi i pilastri della sintesi me-
desima, e di questo Hegel non sembra tenere conto. 

35.   G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. di E. De Negri, cit., Vol. I, p. 14.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 353

Egli insomma, da un lato, afferma che i momenti “costituiscono l’intiero in 
quanto dissolvono se stessi e si fanno momenti suoi”36, così che in questo modo 
sembra intendere l’intero come “unità”, la quale indica il superamento del livel-
lo in cui si dispongono i momenti (i quali sono appunto “rabbassati” rispetto 
ad esso); dall’altro, afferma che i momenti, cioè i termini della relazione, “presi 
insieme, costituiscono l’intiero” e in tal modo identifica l’intero con la sintesi. 
Se non che, se l’intero si risolve nella sintesi, allora esso non emerge più oltre i 
momenti, ma, al contrario, viene posto al loro medesimo livello, così che questi 
cessano di valere come “rabbassati”, dunque cessano di valere come “tolti”.
Giunti a questo punto, a noi sembra che ci si trovi di fronte ad un nuovo bivio, 
che configura la seguente alternativa, della quale si può scegliere solo un corno.
Aut il vero autentico (lo spirito nella sua verità) emerge oltre i termini che uni-
fica, nel senso che realizza una vera unità nella quale i termini vengono davvero 
rabbassati a momenti; in questo caso, il livello dell’unità (dell’intero autentico), 
che è innegabile, non può venire confuso con il livello dei termini, che è solo 
inevitabile. 
Aut il vero è vincolato al falso, ma allora la loro unità è solo un’unificazione, 
una sintesi, nella quale i termini, appunto vero e falso, dovrebbero, per un verso, 
essere rabbassati a momenti, stante il fatto che la sintesi viene assunta come se 
fosse l’intero, ma, per altro verso, non dovrebbero essere rabbassati a momenti, 
perché ciò comporterebbe che anche la loro unificazione, cioè la sintesi, verreb-
be rabbassata, dal momento che la relazione non può non essere complanare ai 
suoi termini. 
Per fornire un’indicazione ulteriore, in ordine a questo tema che è decisamente 
fondamentale, ricordiamo il passo già citato, tratto dalla Scienza della logica, 
nel quale Hegel precisa il senso del “togliere” e del “tolto”, ossia del “momento”: 

Qualcosa è tolto solo in quanto è entrato nella unità col suo opposto. In questa 
più precisa determinazione di un che di riflesso, esso si può più conveniente-
mente chiamare momento (in dieser nähern Bestimmung als ein reflektirtes kann 
es passend Moment genannt werden)”37. 

Con questa conseguenza, intrinsecamente antilogica: se l’unificazione di vero e 
falso, ossia la loro sintesi, viene assunta come l’intero, secondo quanto sembre-
rebbe emergere dalle parole di Hegel (i termini “presi insieme, costituiscono 
l’intiero”), allora è proprio la sintesi che non può non emergere oltre sé stessa, 

36.   Ivi, p. 34.
37.   G.W.F. Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit., Vol. I, p. 101.



354	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

ossia oltre il proprio valere quale relazione, cioè oltre il proprio valere, appunto, 
quale unificazione38. 
Essa deve emergere oltre sé stessa precisamente per la ragione che, se vale ef-
fettivamente come intero, non può non (necessariamente, innegabilmente) tra-
scendere il suo valere come relazione, la quale non può non collocarsi sul livello 
“rabbassato” dei termini.
Risolvere la questione dicendo che nella relazione i termini sono sempre “rab-
bassati” a momenti significa non considerare che ciò vale soltanto per la rela-
zione colta come atto, il quale è idealmente unitario. 
Se, infatti, la relazione viene intesa come un costrutto mono-diadico, allora i ter-
mini non possono non essere complanari al nesso che li congiunge e li vincola, 
ponendosi fra di essi, e non nella struttura intrinseca di ciascuno.
Di contro, la relazione intesa come “atto” indica precisamente l’atto del toglier-
si dei termini (momenti), così che l’unità autentica è quella restituita dall’atto, 
cioè quella nella quale i momenti sono stati tolti, e quindi appartengono al pas-
sato, come è per il falso, ma anche per quel vero che, contrapponendosi al falso, 
risulta falso anch’esso.
Si tratta, dunque, di una dialettica restitutiva per la ragione che l’originarietà 
della verità, cioè dell’unità, non è ciò che si presenta immediatamente: ciò che 
si presenta immediatamente è il dato, l’immediatezza empirico-formale, la 
quale è la contraffazione dell’originario, cioè della verità.
Affinché l’originario (la verità) emerga, la contraffazione deve venire smasche-
rata e questo è il compito della coscienza critica ispirata dalla verità. 
La coscienza, collocandosi nell’universo della finitudine, non può prescindere 
dal presupposto, così che proprio del presupposto essa rileva l’inconsistenza. 
Se ciò è inevitabile, innegabile invece è la necessità che emerga la condizione che 
ha consentito il rilevamento della contraffazione rappresentata dal finito, rile-
vamento che attesta che la coscienza non può venire ridotta alla sua disposizione 
empirica.
L’atto del togliersi del finito coincide precisamente con l’atto del togliersi dei 
termini e della relazione che li vincola. 
In quanto “atto del togliersi”, non di meno, è l’atto stesso che presuppone ciò 
che si toglie, così che, colto dalla prospettiva dell’infinito, esso mantiene una 
determinatezza che gli impedisce di realizzare un’autentica unità, perché per-
mane il vincolo alla differenza che caratterizza ogni determinato. 

38.   Per un approfondimento delle annotazioni dedicate a Hegel, si rinvia ad A. Stella, Il 
concetto di “relazione” nella “Scienza della logica” di Hegel, già citato, e Id., La Prefazione 
alla Fenomenologia dello spirito di Hegel. Interpretazioni critiche e approfondimenti teore-
tici, già citato. 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 355

Lo stesso concetto può venire espresso anche con altre parole: esso vale come 
“atto del togliersi” in quanto ciò che si toglie ancora vincola a sé, cioè alla pro-
pria determinatezza, il toglimento stesso, così che il superamento della deter-
minatezza si ottiene solo allorché dell’atto si coglie la tensione che lo connota e 
che vale come l’ideale consegna del finito – inclusa la determinatezza/finitezza 
dell’atto stesso – al fine che è costituito dall’unità che è l’infinito. 
In questo senso, abbiamo affermato che l’atto è “idealmente” unitario, ossia è 
unitario per il fine che intende, perché l’unità dell’atto (ancora non innegabil-
mente autentica) trova pieno compimento soltanto nell’unità che fonda l’atto 
stesso e che dell’atto costituisce il fine, la destinazione. 
La consapevolezza espressa ci sembra fornire ulteriori argomenti per legittima-
re la necessità da noi prospettata, e cioè la necessità di tenere distinto il livello 
dell’unità, che è il livello dell’intero (infinito), da quello dell’unificazione, che 
appartiene al livello del finito. 
L’unificazione, infatti, non può non implicare la dualità (cioè la molteplicità). 
Solo questo accorgimento ermeneutico, che si fonda su di un punto di vista teoretico 
diverso, almeno in parte, da quello espresso da Hegel, evita, a nostro giudizio, 
di costruire la contraddizione, che si produrrebbe conciliando unità e dualità, che 
sono l’una esclusione dell’altra, ma che si pretende vengano conciliate nel modo 
della relazione ordinaria, ossia nel modo della sintesi.

5. Funzione e valore

La funzione non può non venire distinta dal valore. Quest’ultimo, 
non di meno, deve venire adeguatamente inteso. 

Quando si parla di “valore”, allorché si fa propria la prospettiva meta-
fisico-trascendentale o teoretica (intesa in senso classico39), non si intende 
qualcosa che possa venire determinato mediante una qualche procedura 
regolata, che può essere una dimostrazione o un calcolo. 

39.   Usando l’aggettivo “classico”, come specificazione del senso in cui intendiamo la teo-
retica, ci riferiamo alla distinzione tra la scuola di metafisica classica e la scuola di metafisica 
neoclassica. La differenza fondamentale, che sussiste tra le due scuole, può venire ravvisata 
nella concezione della verità, se cioè essa possa venire semantizzata (determinata), come 
è per la scuola di metafisica neoclassica, o se, invece, essa sia insemantizzabile (indetermi-
nabile), come è per la scuola di metafisica classica. Si veda, su questo punto, la nota 2 del 
primo paragrafo della presente Riflessione.



356	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Si intende, invece, ciò che costituisce il fondamento stesso della ricerca 
filosofica, e quindi di ogni dimostrazione filosoficamente intesa40, ossia 
quella verità assoluta che evoca e orienta la ricerca stessa e che, pertanto, 
vale come sua origine nonché come suo fine. 

Si potrebbe dire, per precisare meglio il concetto espresso, che per 
la concezione funzionalista il valore è un’entità che viene determinata 
mediante un algoritmo (una procedura regolata), così che la funzione, la 
quale può venire intesa come la relazione che sussiste tra determinate va-
riabili indipendenti e una variabile dipendente, che costituisce il “valore 
della funzione” (il quale viene calcolato in base al valore che assumo-
no le variabili indipendenti), ha di mira la definizione fattuale del valore 
medesimo.

Viceversa, per la prospettiva teoretica classica il valore non può non 
essere il fine inoggettivabile al quale si tende, in modo tale che la funzione 
si risolve nell’intenzione di verità, perdendo il carattere pratico-operativo 
che caratterizza la funzione ordinariamente intesa.

L’intenzione di verità, come abbiamo cercato di indicare, è la tensione 
del finito all’infinito, ossia il trascendersi del determinato nell’assoluto, 
così che la distinzione tra intenzione e valore (verità, essere, assoluto, fon-
damento) appartiene solo al livello in cui si impone il determinato, giac-
ché l’intenzione è tale precisamente perché non intende conservarsi, ma 
togliersi nel valore che intenziona. 

Ebbene, l’impossibilità di assolutizzare il discorso significa riconosce-
re la sua valenza meramente funzionale, ossia la necessità, per esso, di rife-
rirsi ad un fondamento che valga come fondamento del discorso, perché 
inteso come reale, cioè oggettivo.

Poiché, però, l’oggettivo non è raggiungibile, dunque non è nemmeno 
riferibile, anche l’affermazione posta sulla funzionalità del discorso deve 
venire ripensata. 

Ciò che domanda di essere messo bene in evidenza, come punto da 
cui partire, è che la realtà oggettiva non può venire ridotta alla realtà 
oggettuale.

40.   Si vedano le annotazioni seconda e terza del paragrafo 6 della Terza Riflessione, nelle 
quali si distingue la dimostrazione del principio dal principio della dimostrazione.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 357

Si tratta di una irriducibile differenza, che andrà progressivamente 
specificata. Per farlo, iniziamo con il dire che il discorso tende, invece, a 
ridurre la realtà oggettiva alla realtà che esso riferisce con il suo dire.

Inteso, dunque, secondo la prospettiva “funzionalista”, il discorso vale 
come una procedura regolata che progetta di determinare il valore della fun-
zione, nel senso che riduce il fondamento del discorso, e cioè il valore, ossia 
la realtà oggettiva, al contenuto che viene da esso espresso, ossia alla realtà 
oggettuale (oggettivata) che viene da esso determinata in forza del dire.

Torna così a riproporsi un nodo cruciale, sul quale abbiamo a lungo 
riflettuto, e cioè se il valore autentico, che coincide con la realtà oggettiva, 
sia effettivamente raggiungibile e, quindi, sia determinabile.

Se, infatti, si ritiene che sia determinabile, allora è del tutto sensato 
parlare di “funzione”: il discorso svolgerebbe la funzione dell’includere 
nella trama semantico-sintattica ciò che costituisce l’essere reale, così che 
si legittimerebbe l’assunzione della cosa come contenuto semantico.

Se, invece, si ritiene che il valore, qualora sia autentico, non può non 
coincidere con l’assoluto, allora esso non può venire determinato, così 
che il discorso che ad esso si volge, e per questa ragione di un discorso 
filosofico si tratta, non può più valere come funzione, ma deve venire inteso 
come intentio veritatis.

6. L’insematizzabilità del valore (verità)

Non soltanto la considerazione ordinaria, ma anche molti filosofi, per 
esempio coloro che si rifanno alla concezione espressa dalla scuola di me-
tafisica neoclassica (ma si tratta, appunto, solo di una esemplificazione, 
una delle tante possibili), ritengono che il valore, cioè l’essere, cioè la ve-
rità, anche se intesa come verità assoluta, sia non di meno determinabile, 
dunque sia semantizzabile e, pertanto, interpretano il discorso filosofico 
come la “funzione semantica” che ha l’obiettivo di “dire la verità”. 

Abbiamo a più riprese contestato questa concezione. Qui, tornando 
sul tema e ripartendo dal senso del dire, opponiamo a coloro che preten-
dono di semantizzare l’assoluto (l’essere, la realtà oggettiva) la seguente 
riflessione. 



358	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Non si può non rilevare che anche la considerazione che assume il 
discorso come funzione semantica riconosce, tuttavia, la necessità di at-
tribuire al significato il valore di referente oggettivo del segno, valore che 
attesterebbe il suo emergere sull’ordine segnico.

Se non che, la domanda che sorge è come possa il significato conciliare 
il valore che gli si richiede con la determinatezza che consente di rendere 
“positivo”, dunque di valere come un “posto” (“positivo” è da positum), 
il referente del segno, se tale determinatezza lo riduce innegabilmente a 
momento del discorso, dunque a semantema.

Ci chiediamo, ancora: non è forse il semantema, proprio in quan-
to momento del discorso, un segno, ancorché venga assunto come un 
significato? 

Già dal paragrafo 3 della presente Riflessione abbiamo cercato di mo-
strare che ogni significato determinato, per il suo “essere riferendosi”, è 
propriamente un segno. 

Intendiamo ora riprendere questo tema tornando alla distinzione dal-
la quale siamo partiti, e cioè alla distinzione tra la realtà oggettiva e la 
realtà oggettuale. 

Il significato, secondo l’interpretazione che ne dà la considerazione 
formale, funge da specificazione (definizione) del reale e, quindi, implica il 
suo riferirsi a quell’ente dell’ontologia tradizionale, cioè a quel “qualcosa”, 
che, allorquando viene semantizzato, diventa il significato vero e proprio. 

A nostro giudizio, il qualcosa, proprio in quanto tale, è già un signifi-
cato, stante che è stato comunque connotato. Il suo rilevamento, pertanto, 
non è effettivamente disgiungibile dalla connotazione, precisamente per-
ché è in forza della sua identità, cioè della sua connotazione, che esso può 
venire rilevato. 

Che è come dire: ogni “qualcosa” è tale perché la sua identità lo riferisce 
alla differenza, opponendolo ad essa, così che esso si colloca, fin dal suo 
costituirsi, all’interno di quella relazione che è il suo riferirsi ad altro da sé.

La relazione funge, insomma, da condizionante posizionale dell’iden-
tico proprio perché lo riferisce al diverso, in modo tale che identificare il 
“qualcosa” equivale ad inscriverlo nell’universo empirico-formale, all’in-
terno del quale l’oggetto si risolve nel significato e, viceversa, il significa-
to assume valenza oggettuale, cioè ipostatica.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 359

Per tale ordine di considerazioni, l’ente si rivela un significato, stante il 
suo dipendere dalla connotazione che lo identifica e lo identifica all’in-
terno della relazione semantica. 

Accanto al primo, sussiste un secondo ordine di considerazioni, per il 
quale il significato si rivela un segno, proprio in ragione del suo costituirsi 
come identità determinata. 

Cerchiamo, ora, di precisare il senso di questa seconda affermazione 
e di vederne le conseguenze, riprendendo quanto detto in precedenza e 
partendo dal concetto di “realtà”. 

Il punto sul quale abbiamo a lungo insistito è che l’universo empiri-
co-formale non può venire assunto come se costituisse la realtà oggettiva, 
cioè la realtà in sé e per sé, la realtà assoluta, la quale non può venire de-
terminata affatto. 

L’universo empirico-fattuale, invece, rappresenta soltanto la realtà 
oggettuale, cioè la realtà per noi, cioè la realtà che si costituisce di deter-
minazioni, rilevate e connotate (categorizzate). 

L’esperienza, e di questo abbiamo parlato soprattutto nella Quarta 
Riflessione, è infatti una realtà intrinsecamente vincolata al soggetto e 
per questa ragione non può venire considerata una realtà autonoma e 
autosufficiente: essa, dunque, vale come realtà oggettuale, nel senso che 
l’oggetto della comune esperienza è il correlato del soggetto e per tale 
motivo si pone “di fronte” ad esso (ob-iectum). 

Inoltre – e questo costituisce il passaggio ulteriore –, non si può non 
rilevare che tale realtà non è “altra” rispetto a quella riferita con il discor-
so, per la ragione che, essendo costituita di identità determinate, cioè di 
identità che si pongono nel riferirsi alla differenza, è costituita non tanto 
da “cose”, ma da “segni”, nonostante che questi ultimi vengano assunti 
come se fossero “cose”41, cioè nonostante vengano ipostatizzati.

La conclusione che è possibile trarre da quanto abbiamo detto è, quin-
di, duplice: innanzi tutto la realtà oggettiva costituisce il fondamento del 
discorso e per questa ragione non può venire ridotta ad un suo elemento; 
in secondo luogo, la realtà oggettuale, ossia l’universo empirico-fattuale, 
coincide con l’ordine semantico e si risolve interamente in esso, proprio 
per la ragione che l’esperienza è in sé un insieme di segni. 
41.   Si veda quanto scritto nel paragrafo 3 della presente Riflessione.



360	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Valgono come segni, infatti, anche i percetti, stante appunto la loro 
determinatezza, la quale implica un duplice processo di categorizzazione: 
la categorizzazione trascendentale, basata sulle categorie di identità, dif-
ferenza e relazione, che consente di identificare ciascun percetto distin-
guendolo da ogni altro percetto, e la categorizzazione empirica, che con-
sente di assegnare ad ogni percetto un codice, cioè una parola, che vale 
come la sua connotazione. 

Tale connotazione è basata su categorie ottenute mediante l’osserva-
zione di casi particolari che appartengono alla comune esperienza e che si 
ripetono con regolarità. Precisamente per questo loro ripetersi regolare, 
i casi particolari autorizzano il processo induttivo o di generalizzazione 
che mette capo alla formazione di categorie (o concetti) empiriche (empi-
rici), perché valgono come l’essenzializzazione di una legge che attribui-
sce determinate caratteristiche a determinati percetti od oggetti od enti. 

Con le precisazioni apportate, riteniamo anche di avere legittimato 
l’uso, da noi compiuto frequentemente, della locuzione “universo empi-
rico-formale”: si tratta di un unico universo per la ragione che gli enti sono 
in effetti dei segni, precisamente per la determinatezza che li caratterizza. 

Sono bensì dei segni, ma alcuni di essi debbono venire assunti come 
se fossero dei significati, cioè come se esibissero una consistenza diversa 
da quella dei segni, perché solo così si può costituire quella differenza 
(segno/significato) che legittima la relazione semantica.

7. Il significato

Volendo insistere sul punto indicato alla fine del precedente paragra-
fo, onde cercare di chiarirlo ulteriormente, diremo che, in quanto il se-
gno invia ad un significato e quest’ultimo viene assunto esso stesso come 
una determinazione, il segno perde il suo valore di metafora della realtà 
autentica, cioè della realtà oggettiva, perché non rimanda più effettiva-
mente oltre l’universo empirico-formale che lo contiene. 

Il segno, infatti, rimanda ad un significato che, da un certo punto di 
vista, è un altro segno, ma, da un diverso punto di vista, viene assunto 
come se non lo fosse, perché vale come l’altro dal segno.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 361

In entrambi i casi, tuttavia, il significato non può non valere come 
momento del discorso e, quindi, non può valere come una realtà emergen-
te oltre di esso, anche se l’ordine formale pretende di attribuirgli questo 
valore per legittimare il discorso. 

Cerchiamo di approfondire ulteriormente questo aspetto. 
Abbiamo parlato del duplice modo di intendere il segno, a secon-

da che lo si intenda dalla prospettiva dell’innegabile o dalla prospettiva 
dell’inevitabile.

Ebbene, lo stesso discorso può venire fatto a proposto del significato, 
il quale, se viene inteso dalla prospettiva dell’innegabile, viene colto come 
quel significato unico e assoluto che costituisce ciò a cui l’universo dei se-
gni rinvia. 

In quanto tale, però, esso non può venire inglobato nel discorso e, 
quindi, non può costituire il referente del segno all’interno della relazio-
ne semantica che vincola reciprocamente segno e significato.

Di contro, se viene inteso dalla prospettiva dell’inevitabile, allora vie-
ne ridotto al referente del segno, così che viene ipostatizzato per consentire 
al segno di valere come segno.

Per specificare maggiormente il tema, ribadiamo che, se il segno viene 
colto secondo la prospettiva dell’innegabile, allora non si riduce al suo ri-
ferimento orizzontale, che lo vincola ad altro segno nonché al significato 
corrispondente, ma viene inteso come il suo trascendersi in atto, che è 
verticale e che lo sospinge verso la realtà oggettiva. 

Tale realtà, e ciò va sempre tenuto presente, permane irraggiungibile 
(indeterminabile), così che è preclusa la possibilità, che viene invece fatta 
propria dalla forma, di costruire una relazione con il significato, almeno 
se il significato vale secondo la prospettiva dell’innegabile e cioè come 
unico e assoluto. 

La precisazione apportata ha una notevole rilevanza speculativa. Essa 
consente di comprendere ancora meglio che quella relazione di segno e 
significato, che ordinariamente viene assunta come se si instaurasse tra 
l’universo formale e la realtà oggettiva, in effetti non fa altro che ipo-
statizzare il segno e oggettivare (nel senso del determinare) il significato, 
contraddicendo l’uno e l’altro.



362	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

In tal modo, il segno perde il senso del valere come atto e la realtà ogget-
tiva viene ridotta a insieme di significati, di per sé determinati, cioè viene 
inglobata nell’universo semantico o formale. 

Che è come dire: il significato, proprio perché viene ridotto a termine 
della relazione semantica, non eccede l’ordine dei segni e, se viene assunto 
come l’altro dal segno, è a causa della necessità di evitare il regresso all’in-
finito nella ricerca del fondamento della significazione stessa. 

Il significato, dunque, è ancora un segno, nonostante che venga assunto 
come se non lo fosse: è ancora un segno, poiché mantiene quella determina-
tezza che impone il riferimento ad altro; viene assunto come se non lo fosse, 
poiché solo se qualcosa vale come significato qualcos’altro può valere come 
segno. Una tale assunzione, insomma, è essenziale al dispiegarsi pratico del 
discorso. 

Quando si è affermato che la relazione alla cosa reale è di per sé rela-
zione semantica, si intendeva evidenziare proprio questo aspetto: la rela-
zione, intesa come nesso tra estremi, si pone se, e solo se, la cosa è ridotta 
a significato e se il segno perde il senso autentico del suo riferirsi, che è il 
suo oltrepassarsi. 

Per concludere il discorso su questo punto, che è fondamentale, ci 
sembra opportuno aggiungere un’annotazione, che può corroborare l’i-
potesi da noi formulata. 

Il significato, secondo il punto di vista della significazione comune-
mente intesa, è ciò che passa dall’indipendenza dalla relazione al segno 
alla dipendenza da essa, mantenendosi, però, un medesimo: in quanto in-
dipendente, esso viene fatto valere come presenza reale; in quanto dipen-
dente, esso viene assunto come il significato vero e proprio.

L’ingenuità che sottende un simile convincimento è tutt’uno con la 
pretesa di disporsi in un “prima” della significazione, nel quale si avrebbe 
la possibilità di cogliere la cosa senza significarla, ossia di coglierla nella 
sua oggettività, come se – ecco l’ingenuità – il coglimento non decretasse 
eo ipso la negazione stessa dell’in sé.

Precisamente per questa ragione, la concezione ingenua, incalza-
ta dalla considerazione speculativa, si trova costretta a distinguere due 
forme di coglimento della realtà oggettiva (di quella che viene assunta 
come tale): un coglimento diretto o immediato, che precederebbe quello 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 363

percettivo-sensibile, e un coglimento indiretto, perché mediato appunto 
dal sistema percettivo-sensibile.

Va notato subito che il cosiddetto “coglimento immediato” della cosa 
non può venire precisato per la ragione che, se esso fosse funzione di una 
qualche attività del soggetto, non potrebbe non negare l’oggettività della 
cosa colta.

Se, però, esso non dipendesse da alcuna attività soggettiva, allora non 
si capirebbe più in quale senso esso possa ancora venire definito “cogli-
mento”, il quale, proprio in quanto coglimento, non può non appartene-
re ad un qualche soggetto.

La significazione, secondo la concezione che abbiamo definito “inge-
nua”, sorgerebbe “dopo” il coglimento immediato o attingimento diretto 
(immediato) del reale, in forza del coglimento indiretto o mediato, il quale 
rileverebbe sensibilmente la presenza del “qualcosa”.

La domanda che sorge spontanea è la seguente: se è con il rilevamen-
to sensibile che si coglie la presenza del “qualcosa”, il coglimento diretto 
“cosa” propriamente coglie? 

Delle due l’una: o coglie qualcosa, ma allora il “qualcosa” è già stato 
individuato dall’attingimento immediato e la realtà oggettiva è stata così 
ridotta a determinazione; oppure non coglie alcunché, così che rimane 
acclarato che la realtà oggettiva non può venire colta senza venire negata. 

In questa seconda ipotesi, ciò che viene assunto come “attingimento di-
retto o immediato” risulta solo un presupposto, del tutto fittizio dal punto 
di vista teoretico; necessario, invece, dal punto di vista pratico-operativo. 

Senza tale presupposizione, infatti, la realtà oggettiva si risolverebbe 
nella realtà percepita e, in tal modo, non potrebbe darsi la possibilità che 
si traduca nella realtà percepita solo successivamente al suo essersi costitui-
ta. Ma è bene questa possibilità che configura il postulato dell’universo 
empirico-formale. 

A nostro giudizio, la realtà percepita non può valere come la traduzione 
della realtà oggettiva per una ragione forte: la realtà oggettiva, essendo 
assoluta, non può non negare ogni rapporto con la realtà percepita, così 
che quest’ultima non può pretendere di fondarsi sulla realtà oggettiva 
nel senso di derivare da essa o, che è lo stesso, nel senso di costituire la sua 
traduzione empirico-formale.



364	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

La realtà oggettiva costituisce bensì il fondamento, ma, proprio per-
ché assoluta, il suo fondare non vale come un legittimare le determina-
zioni percepite, i molteplici “qualcosa”, ma, al contrario, vale come la ne-
gazione in atto della legittimità del loro essere, che infatti si rivela non un 
essere autentico, cioè assoluto. 

Semmai, trattasi di un “esistere”, che per sua natura vale come un 
“coesistere”, cioè come il porsi di ogni qualcosa relativamente ad altro 
qualcosa.

Tornando, quindi, al “qualcosa”, diremo che il rilevamento sensibile 
configura la “presenza” del qualcosa in un campo determinato di “altre 
presenze”, sì che il qualcosa sensibilmente colto non può valere come 
fondante.

Poiché, tuttavia, di un fondamento reale il sistema empirico-formale 
abbisogna, crede di poterlo individuare nel “qualcosa” che verrebbe im-
mediatamente attinto, del quale però nulla si sa, se non che non può non 
venire postulato.

Tale “qualcosa” viene così promosso a cosa reale, anche se in effetti 
continua ad essere condizionato dal soggetto in un duplice senso: nel 
senso che la sua postulazione è una mera presupposizione e nel senso che 
viene “rilevato” come “qualcosa” e, dunque, risulta funzione di un rileva-
mento soggettivo. 

In quanto non ulteriormente determinato, ma non di meno determi-
nato come “qualcosa”, quest’ultimo viene assunto come il substrato atto 
ad accogliere le “qualità” ulteriori che specificherebbero il qualcosa in 
“questo” qualcosa, diverso da ogni altro.

Il substrato, insomma, varrebbe come la rete che raccoglie le qualità 
del qualcosa, prescindendo totalmente dal fatto che l’“essere qualcosa” 
costituisce esso stesso una qualità, anzi la qualità primaria, una qualità, 
però, che vale per “ogni” qualcosa. 

In tal modo, più che valere come una specificazione del reale, la qua-
lità primaria, cioè il substrato, dovrebbe valere il fondamento reale preci-
samente perché universale. Dovrebbe valere, cioè, come quella realtà che 
neutralizza ogni specificazione (determinazione), inclusa sé stessa in quan-
to specificazione (determinazione), cioè in quanto “qualità”.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 365

Usando il linguaggio dell’ontologia tradizionale, si potrebbe dire che 
la qualità primaria non può non coincidere con l’essere che, se dal punto 
di vista finito (inevitabile) accomuna ogni ente, dal punto di vista dell’in-
finito (innegabile) vale come quella vera realtà (l’assoluto, l’infinito) in 
cui ogni ente si toglie, risolvendosi nell’essere stesso. 

8. Valore e funzione del significato

Per ritornare al punto di vista della significazione, diremo che le qua-
lità ulteriori, quelle che specificano “ciascun” qualcosa, vengono fatte va-
lere come l’esito della definizione semantica del “qualcosa” stesso, frutto 
non solo dell’attività percettivo-sensibile, ma anche dei processi mentali 
di categorizzazione del percetto e dei ragionamenti induttivo e dedutti-
vo che consentono di porre il campo percettivo, senza del quale il “qualco-
sa” non potrebbe venire “collocato” e “connotato”.

Ciò che deve venire opposto a questa concezione, che è del senso comu-
ne ma sta anche alla base della conoscenza scientifica, è la consapevolezza 
che la presenza, per quanto la si voglia assumere “il più indeterminatamen-
te possibile” per valere come condizione della determinazione successiva, 
è comunque determinata come presenza, o non è presenza affatto.

Se è effettivamente una presenza – questo è il nodo –, allora si tratta 
di una presenza in qualche modo determinata; ma, se è in qualche modo 
determinata, allora non può valere quale condizione condizionante ogni 
determinazione, perché tale condizione non può non essere incondizio-
nata, dunque assoluta. 

Poiché la “presenza indeterminata” è, in effetti, essa stessa determi-
nata, consegue che non può valere come la condizione di ogni deter-
minazione: in quanto determinata, infatti, non può venire intesa quale 
fondamento della serie, ma soltanto come suo elemento.

Per esprimere il medesimo concetto, mediante i termini usati nel 
precedente paragrafo, diremo che, se la qualità primaria intende valere 
come effettivo fondamento, allora non può essere determinata; dunque, 
non può nemmeno valere come una qualità.



366	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Con questo approdo: la presenza determinata, assunta come qualità 
primaria, da un lato non può valere come fondamento, proprio perché 
non è assoluta, ma da un altro lato soltanto essa, proprio perché non è 
assoluta, può risultare significabile (semantizzabile) e ciò per un duplice 
ordine di ragioni.

Innanzi tutto, per la ragione che quella presenza determinata, che val-
ga come qualità primaria, non può venire confusa con la realtà oggettiva, 
costituendo invece uno dei momenti in cui si articola la realtà oggettuale. 

In secondo luogo, per la ragione che la qualità primaria, che il siste-
ma ordinario vorrebbe assumere come fondamento, in effetti è già stata 
significata (semantizzata) proprio perché identificata, ossia è già stata tra-
dotta nell’ordine semantico e tradotta nella presupposizione della possibi-
lità di venire significata solo in un secondo tempo. 

Il segno, che poi le viene esplicitamente riferito (assegnato), è, per così 
dire, pleonastico rispetto al segno che ha consentito inizialmente la posi-
zione della sua identità e che coincide con quella determinatezza iniziale, 
ma non originaria, la quale, se non è immediatamente specificabile in 
determinazioni ulteriori, consente comunque di distinguerla dalle altre 
determinazioni perché la indica come “questa” e “non quella”.

La domanda “che cosa è questo?” si pone, infatti, perché il “questo” 
non è stato ancora specificato, ma si pone anche per la ragione che esso 
compare come “qualcosa di distinto da altro” e, dunque, almeno per il 
suo distinguersi, il “questo” risulta determinato.

Tale determinatezza, anzi, assume la funzione di “determinatezza pri-
oritaria”, giacché in essa verrà a collocarsi ogni ulteriore specificazione. 

L’errore che la considerazione ordinaria commette sistematicamente 
consiste nell’interpretare tale determinatezza prioritaria come fondamen-
to reale. 

Si tratta di un errore capitale, perché ciò che è oggettivo, dunque in sé e 
per sé, viene ridotto a ciò che è soltanto oggettuale: il determinato, infatti, 
è sé solo in riferimento ad altro.

Qualsiasi presenza empirica, quindi, sebbene venga considerata cosa 
reale, tale non è. Essa viene assunta quale fondamento del significato, 
onde costituire quella realtà che successivamente, tradotta nel sistema se-
mantico, prende la forma del significato. 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 367

Se non che, essa non è effettivamente reale poiché, in quanto determi-
nata, non precede la significazione, ma ne rappresenta piuttosto il prodotto.

Se essa precedesse effettivamente la semantizzazione, dovrebbe distin-
guersi dalla sua forma semantica, cioè appunto dal significato, ma una 
tale distinzione risulta impossibile, stante che ciò che risulta è solo la cosa 
determinata e non la cosa reale, indeterminabile proprio in quanto tale.

L’esito di quanto detto è il seguente: l’unica soluzione che il proce-
dere discorsivo (la considerazione formale) è in grado di proporre, per 
legittimare sé stesso (sé stessa), è quella che assume il significato quale 
sintesi di una duplice funzione: la funzione di cosa reale e la funzione che 
consiste nella connotazione di quest’ultima. 

Ciò che ci si deve chiedere, però, è come possa il significato sintetizza-
re in sé due funzioni che sono così radicalmente distinte da valere l’una 
come esclusione dell’altra. 

Se, infatti, il significato valesse come cosa reale, non potrebbe assume-
re la valenza di termine del riferimento segnico; ma, se esso vale quale ter-
mine di riferimento in forza di qualcosa che non è la sua autentica realtà, 
allora esso funge e opera per la presunta realtà che gli viene attribuita dal 
sistema semantico (formale, discorsivo).

A rigore – giova ripeterlo –, il significato è ancora un segno, stante la 
sua necessità di essere riferendosi, ma è un segno che viene presupposto 
come altro dai segni; dunque, propriamente, è segno della necessità dell’al-
tro dal segno.

Il significato, questo è il punto cruciale, indica inequivocabilmente 
che il sistema dei segni non è l’intero, abbisognando di un fondamento 
che è tale solo perché trascende il sistema stesso. 

Se il significato non viene colto nel suo valere quale segno della neces-
sità del trascendimento dell’ordine semantico, ma viene assunto come se 
fosse effettivamente l’altro dal segno, ne viene stravolta la vera funzione, 
che consiste – lo ripetiamo – nell’essere indice della necessità del trascen-
dimento dell’universo empirico-formale. 

Più precisamente: si perde il senso per il quale il significato è funzio-
ne, sicché esso viene identificato con il valore stesso, immediatamente e 
ingenuamente. 



368	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Del resto, solo in quanto si compie il capovolgimento della funzione 
nel valore – capovolgimento per il quale ciò che vale soltanto come mez-
zo viene, invece, elevato a fine – il sistema semantico può erigersi a verità. 

Proprio per questa ragione, è sensato affermare che la significazione si 
costituisce nell’oblio della valenza meramente segnica del significato, così 
che la relazione semantica può apparire come, in effetti, non è. 

Essa è relazione di segno ad altro segno, all’infinito, ma appare quale 
condizione della definizione della realtà oggettiva, cioè quale condizione 
della sua connotazione (determinazione). 

Annotazione 
Per riflettere più attentamente sul concetto di “trasformazione”, che è tornato 
sovente nella presente Riflessione, specialmente quando si è parlato del venir 
meno dell’universo empirico-formale, riprendiamo il discorso partendo dalla 
modalità con cui ordinariamente viene rappresentata la relazione, così che ciò 
ci consentirà di riflettere ulteriormente anche su quest’ultimo concetto. 
Ipotizziamo, in particolare, che le due realtà, presupposte come indipendenti 
l’una dall’altra e dunque come precedenti il vincolo (la relazione), vengano 
indicate con le lettere “A” e “B”. 
Orbene, se “A” e “B” sono entrambi indipendenti e, dunque, ciascuno consiste 
soltanto in sé stesso, appunto indipendentemente da altro, allora la domanda 
che sorge è come sia possibile definire il loro riferimento come “relazione (A, 
B)”. 
Ciò che emerge incontestabilmente, infatti, è che mettere in relazione “A” e “B” 
non può non significare l’intrinseca trasformazione dell’essere di entrambi, così 
che essi cessano di essere quello che erano, “A” e “B” appunto. 
Se, dunque, “A” e “B” sono venuti meno, allora potrebbe sembrare una soluzio-
ne affermare che la relazione si instaura tra “A”, in quanto “trasformato”, e “B”, 
anch’esso “trasformato”. 
Se non che, anche questa formula è inaccettabile, perché in tal modo si presup-
pongono due nuove relazioni, quella che intercorrerebbe fra “A”, come prece-
dente alla trasformazione, e “A”, esito del processo trasformativo, nonché quella 
analoga, intercorrente tra “B” in sé e “B” in relazione.
È facile dimostrare che, se il processo trasformativo mette capo di nuovo ad “A” 
(o a “B”), allora non si è prodotta trasformazione alcuna; se, di contro, si sono 
originate due nuove identità, che possiamo indicare con le lettere “A1” e “B1”, 
allora le relazioni suddette vengono a porsi tra “A” e “A1” e tra “B” e “B1”. 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 369

Se non che, tanto “A” quanto “B”, che costituiscono due identità indipendenti e 
si mantengono come tali solo in quanto permane questa indipendenza (ammes-
so – e non concesso – che un’identità determinata possa essere effettivamente 
indipendente: ma qui abbiamo semplicemente formulato un’ipotesi, per mo-
strarne le conseguenze), escludono di poter venire riferiti ad altro, proprio in 
forza del loro essere autonomi e autosufficienti, così che anche la relazione alla 
loro identità trasformata non può non venire esclusa.
La conclusione che si deve trarre da queste considerazioni è molto importante, 
da un punto di vista speculativo, ed è la seguente: né la trasformazione può 
venire pensata come un passaggio da uno stato ad un altro né la relazione può 
venire rappresentata come un quid medium tra due identità.
Il passaggio, infatti, non descrive la trasformazione, semmai soltanto la sua ipo-
stasi. Esso connette bensì i termini, detti “inizio” e “fine” del processo trasfor-
mativo, ma li può connettere esclusivamente perché li ha assunti per la loro 
immediatezza formale, che li fissa come “punto” iniziale e “punto” finale del 
processo stesso.
Quest’ultimo, di conseguenza, viene rappresentato come quella relazione che 
sussiste tra i due “punti fermi” indicati, così che la relazione stessa viene ridotta 
al costrutto mono-diadico che rappresenta innegabilmente uno status e non cer-
to un processo. 
Ciò che tanto la fissazione dei due punti quanto il costrutto, che su di essi pog-
gia necessariamente, eliminano è proprio la dinamicità o la vitalità che dovreb-
be invece caratterizzare, anche formalmente, il processo: si finisce, insomma, 
per irrigidire ciò che, per definizione, dovrebbe essere fluido. 
D’altra parte, è altresì da rilevare che la relazione, descritta come quid medium, 
vale come il “luogo teorico” nel quale si afferma e, insieme, si nega l’indipen-
denza e la dipendenza dei termini, le quali vengono insensatamente concilia-
te, come se ciascun termine potesse essere, nello stesso tempo, indipendente 
dall’altro termine, per avere una propria identità, e dipendente da esso, per esse-
re in relazione con esso. 
Quanto detto dimostra che, quando si parla di relazione, non si può intendere 
il costrutto, ma si deve intendere l’atto: l’atto del riferirsi di ciascun relato. 
Ebbene, soltanto tale atto può indicare un’autentica trasformazione e, quindi, 
un’autentica mediazione. Esso, infatti, coincide con la trasformazione intrinseca 
di ciascun termine, nel senso che la sua identità immediata, descritta dalla for-
ma, viene intrinsecamente mediata. 
E va aggiunto, per precisare meglio il discorso: tanto la trasformazione quanto 
la mediazione, dunque, non vanno intese in senso ordinario. 
La trasformazione è l’atto del riferirsi di ciascun termine (di ciascuna identità 
formalmente immediata che è sé solo nel riferirsi ad altro), il quale è l’atto stesso 



370	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

del suo togliersi, ossia del suo cessare di valere come un’ipostasi, per acquisire 
il carattere di segno, risolvendosi nell’“essere riferendosi” di quest’ultimo. Il se-
gno, pertanto, va inteso per il suo oltrepassarsi, che è anche il suo inverarsi. 
La mediazione autentica, a sua volta, non deve venire ridotta a medialità, cioè 
a nesso, vincolo, trait d’union posto tra due termini (a relazione ordinaria), ma 
come l’intrinseco relazionarsi di ciascuno di essi, così che si produce proprio 
quella trasformazione dell’immediato che abbiamo indicato poco sopra. 
Se, infatti, la mediazione in atto indica propriamente il superamento dell’u-
niverso formale, la medialità, invece, lo mantiene perché poggia precisamente 
sulle categorie di “identità” e “differenza” che, invece, domandano di venire su-
perate perché astratte e astraenti.
Esse sono astraenti perché prescindono dal loro riferirsi reciproco e, di con-
seguenza, diventano astratte perché si pongono come se potessero essere l’una 
autonoma dall’altra, laddove sono reciproche e coessenziali, almeno se l’identità 
è determinata e, dunque, è ridotta al modo in cui la descrive la forma. 

9. Relazione come intentio realitatis (veritatis)

Il nodo teoretico fondamentale consiste, dunque, nel modo di inten-
dere la relazione che costituisce la struttura stessa del discorso. 

Se pensata nel suo valore intenzionale, tale relazione vale come intrin-
seca trasformazione del discorso; se mantenuta nella sua valenza formale, 
essa configura un costrutto nel quale la cosa viene “congiunta” al discorso 
fino al punto di venire “inclusa” in esso.

I due sensi devono venire ripresi e specificati ulteriormente. Il primo 
senso impone di considerare la relatio come l’atto stesso del relazionarsi da 
parte del discorso e non come il fatto dell’essersi relazionato. 

Solo allorché la relazione viene intesa come un fatto, cioè come un 
costrutto comparente nell’universo empirico-formale, il discorso viene 
assunto come un’identità in sé sussistente. 

In tal modo, la relazione vale per il suo vincolare due stati, lo status 
della cosa (del fondamento), ridotta (ridotto) a qualcosa di determinato, 
e quello del discorso, così che quest’ultimo si trova ad esibire una consi-
stenza che, a rigore, non gli appartiene e che potrebbe derivargli soltanto 
dal suo essersi effettivamente identificato con l’autentico fondamento e 
risolto in esso.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 371

Il discorso, quindi, è solo in quanto si relaziona: il suo essere coincide 
con l’atto del relazionarsi al fondamento reale, senza che tale atto possa 
esprimersi in un fatto, che decreterebbe l’inclusione nel discorso, e per-
tanto la negazione, del fondamento medesimo.

Se lo si esamina nel suo dispiegarsi formale, invece, ci si avvede che 
il discorso costituisce un sistema che si erige sull’identità degli elementi 
semantici che lo compongono nonché sull’identità degli enunciati che 
su tali elementi poggiano.

Un tale sistema, però, non trova un fondamento effettivo, precisa-
mente perché il fondamento è irriducibile a qualcosa di determinato. 

La fondazione, pertanto, non può non permanere soltanto inten-
zionale e il discorso la traduce – tradendola – nella presupposizione: il 
discorso assume il “dato” (il “determinato”) presupponendolo come la 
“cosa reale”, cioè come il “fondamento”. 

Il discorso – questo è il punto – abbisogna di porsi di fatto. Se ne 
deve concludere, allora, che soltanto l’apparenza (l’inevitabilità del fatto, 
dell’universo empirico-formale) è in grado di riconoscergli quella posi-
zione che la sua struttura intrinseca non può non negare. 

In altre parole: apparentemente, il discorso si pone e, ponendosi, esso 
mostra di includere anche il proprio fondamento, giacché la realtà viene 
identificata e risolta nel “detto” (in ciò che di volta in volta si dice: le 
molteplici determinazioni). 

Ma è bene questa identificazione che contraddice l’intenzione auten-
tica del dire, quell’intenzione che, appunto, costituisce il dire perché lo 
sospinge verso la cosa stessa stante che solo quest’ultima lo può legittimare.

L’intentio veritatis, che è la stessa intentio realitatis – giacché la realtà 
è vera soltanto in quanto assoluta –, non ottiene, quindi, un compimen-
to pratico. Se lo ottenesse, verrebbe meno come intenzione e il discorso 
cesserebbe per sempre.

Ciò nonostante, la prassi del discorso esibisce proprio questo compi-
mento inintelligibile, così che, se volessimo descrivere la dialettica che 
anima il discorso, potremmo affermare che essa si costituisce di due mo-
menti: ciò che il discorso di fatto mostra di essere e ciò che esso, per con-
trario, intende di essere. 



372	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il fatto, insomma, contraddice l’intenzione, senza però che tra inten-
zione e fatto possa pensarsi una contrapposizione. Che cosa si intende dire 
affermando ciò? 

Questo: l’intenzione non si rapporta al fatto né nel senso che lo lascia 
essere come esso pretende né nel senso che lo nega disponendosi estrinseca-
mente su di esso, nella forma di una contrapposizione che attribuisce alla 
negazione una valenza meramente formale.

L’intenzione, che è intenzione di verità, è il togliersi stesso del fatto, 
ossia il venir meno della sua pretesa di risolvere in sé quella verità che può 
solo venire intenzionata.

In questo senso, abbiamo affermato che la relazione, costitutiva del 
discorso, deve venire intesa nel suo senso autentico, cioè come atto, che 
indica la trasformazione intrinseca del discorso medesimo. 

Quest’ultima vale come la restituzione (l’emergere) dell’essere stesso del 
discorso, che coincide appunto con il suo trascendersi in atto nell’intenzio-
ne della verità che è l’autentica realtà. 

Naturalmente, l’espressione “trasformazione” non va più intesa come 
un passare da una forma ad un’altra, ma come il trascendimento della for-
ma stessa. Il trascendimento, a sua volta, non può venire configurato né 
può configurarsi il suo esito: la “configurazione”, infatti, mantiene co-
munque valenza formale.

Ciò significa che il discorso va oltre sé stesso non nel senso che si can-
cella come discorso, mettendo capo ad un silenzio che solo formalmente 
vale come l’assenza del discorso (si dice anche tacendo), ma nel senso che 
viene restituito al suo valore autentico, che coincide con il suo tendere 
alla cosa; dunque, con il suo intendere di risolversi in essa.

Se, allora, dal punto di vista della forma (dal punto di vista dell’inevi-
tabile) l’emergere dell’intenzione non può esprimersi che con un nuovo 
discorso, e cioè con quel discorso che dica la consapevolezza raggiunta 
di tale necessità, dal punto di vista della sostanza teoretica (dal punto di 
vista dell’innegabile), di contro, la trans-formatio ha valore attuale: essa 
indica la mediazione intrinseca di ciò che, rispetto alla cosa, mantiene 
carattere solo estrinseco.

Detto altrimenti: non v’è passaggio dal discorso alla cosa, perché sareb-
be ancora il discorso a passare, così che la cosa, per non venire negata, non 
può non sottrarsi infinitamente al discorso che pretende di inglobarla. 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 373

La cosa, se la si vuole in qualche modo indicare, è ciò che evoca la tra-
sformazione del discorso, perché lo condiziona unilateralmente, senza 
subirne cioè condizionamento alcuno: essa impone al discorso di trascen-
dersi in ciò che il discorso ha effettivamente di mira nel suo dire.

Che cosa diventa, dunque, il discorso nel suo trasformarsi? Non di-
venta qualcosa di diverso dal suo essere discorso. Esso, piuttosto, è ve-
ramente discorso solo in virtù di questa trasformazione che lo sottrae a 
quell’apparenza che ne decreta l’insensata assolutizzazione. 

La trasformazione, insomma, restituisce al discorso il suo limite in-
trinseco, e ad esso essenziale, poiché evita che l’essere semantico possa ve-
nire confuso con l’essere reale. 

Che è quanto dire: il discorso è veramente discorso solo in virtù della 
coscienza che ne riconosce il limite costitutivo, quel limite che impone ai 
significati – determinati dal discorso – di ridimensionarsi a segni e impo-
ne ai segni di conservare una valenza esclusivamente metaforica. 

La valenza metaforica dei segni indica che l’essere del segno è tutto 
nell’inviare ad altro da sé: si tratta, dunque, di un essere che si risolve nel 
trascendersi.

E va aggiunto: il significato autentico, del quale i segni sono metafora 
(al quale cioè i segni inviano), eccede infinitamente l’indicazione, così che 
il discorso, che intende dire questa eccedenza infinita, non è separabile 
dalla coscienza che evidenzia l’impossibilità di tradurre praticamente (fat-
tualmente) l’intenzione.

Se, infatti, il discorso si pone inevitabilmente come pretesa di inglo-
bare la verità, è proprio in virtù della verità medesima che viene evocato 
l’innegabile trascendimento della pretesa nonché la coscienza di esso.

La coscienza emerge, dunque, come atto che trascende il limite del di-
scorso e che, proprio per questa ragione, lo rileva.

Poiché, non di meno, essa si traduce inevitabilmente in un contenu-
to della coscienza empirica, che trova espressione in un nuovo discorso, 
l’universo formale sembra intrascendibile nonché in grado di includere 
anche il proprio limite di intelligibilità.

Se non che, il discorso (l’universo formale) non può includere il pro-
prio limite di intelligibilità proprio per la ragione che risulta segnato da 
esso, sì che il limite può soltanto venire subito dal discorso. 



374	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il discorso, quindi, non può includere il limite, e ciò è innegabile, ma di 
fatto (apparentemente, inevitabilmente) si trova ad averlo sempre incluso, 
stante il suo continuo assolutizzarsi (il suo valere come “asserto”), così che 
la prassi si pone come negazione dell’intenzione, che è l’intelligibile del dire. 

Inclusa nel discorso, anche la coscienza assume la forma di un partico-
lare enunciato e la condizione di intelligibilità del dire viene ridotta alla 
sua condizione di possibilità. 

In tal modo, quella condizione di intelligibilità, che impone il tra-
scendimento del discorso – il quale si risolve in atto –, finisce per venire 
scambiata per la sua condizionante posizionale, che è appunto la relazione 
ordinaria, ossia la relazione intesa come costrutto e non come atto. 

Quest’ultima, infatti, costituisce l’architettura dell’edificio semantico: 
mediante la relazione ordinaria le identità semantiche si rapportano le 
une alle altre dopo essersi differenziate e, sempre mediante la relazione 
ordinaria, ciascun segno si rapporta al significato corrispondente.

Inoltre, è ancora mediante la relazione ordinaria che il discorso si con-
figura determinatamente, valendo come “quel” discorso, diverso da ogni 
altro, e cioè tale da configurare un determinato modo di rapportarsi alla 
cosa, ancorché la cosa si sottragga infinitamente a questo rapporto. 

Annotazione prima
La relazione costituisce la struttura del discorso, ma il senso di questa afferma-
zione necessita di venire adeguatamente precisato. 
Se la relazione viene intesa come l’atto del riferirsi, allora costituisce la struttura 
teoretica o trascendentale del discorso, la quale coincide con quell’intentio veri-
tatis che si volge alla cosa stessa, cioè al fondamento reale, per risolversi intera-
mente in essa (esso). Questo risolversi nel fondamento decreta l’inveramento 
del discorso medesimo.
Se, invece, la relazione viene intesa come costrutto, essa costituisce ben-
sì l’architettura formale del discorso, ma anche il suo limite di intelligibilità. 
L’architettura formale consiste non soltanto nelle relazioni che sussistono 
all’interno del discorso, tra i segni e i significati nonché tra gli enunciati che 
lo costituisco, ma anche nella relazione formalmente prioritaria, e cioè quella 
relazione che si pretende sussista tra il discorso e la cosa stessa. 
Tale relazione rappresenta la costruzione di un medio che consenta l’“avvicina-
mento” del discorso alla cosa, nonostante il mantenimento della loro differenza. 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 375

Ebbene, è proprio questa relazione che esprime il limite di intelligibilità del discor-
so, perché è indice della pretesa di ridurre a termine, per sua natura determinato, 
il fondamento, che però è richiesto proprio perché assoluto. 
Tale fondamento, richiesto come assoluto, perché solo se assoluto è autentica-
mente reale, viene ridotto a determinato, contraddittoriamente, perché solo se 
determinato esso può valere quale termine della relazione al discorso e, quindi, 
può venire incluso nel discorso in forza della relazione semantica. 
L’operazione dell’inclusione della cosa nel discorso – questo è il punto sul quale 
si intende fare chiarezza – viene affidata proprio alla relazione, intesa come 
medio, cioè come costrutto. 
Il medio, cui primariamente il discorso si affida, è precisamente il significato, 
inteso ordinariamente come significato determinato. 
Tale significato, infatti, vale come relazione per la ragione che esso si sdoppia in 
sé stesso, nel senso che ad esso viene affidata una duplice funzione: la funzione 
di valere come indicazione della cosa reale, ma anche la funzione di coincidere 
con la cosa reale stessa, così che esso risulta la sintesi di questa duplice funzione.
Abbiamo rilevato che il significato non può valere soltanto come mera indica-
zione, perché ciò lo ridurrebbe palesemente a semplice segno. Al sistema for-
male, di contro, serve che esso vada oltre questo aspetto e, dunque, si pretende 
che esso coincida anche con la cosa reale stessa.
In effetti, che si tratti di una pretesa emerge chiaramente per il suo “venire si-
gnificato”, ossia per il suo venire “fatto essere” dal sistema semantico, così che 
non lo si può confondere con la cosa reale, la quale invece vale per la sua asso-
luta indipendenza. 
In questa maniera, la duplice funzione che si attribuisce al significato si rivela 
la conciliazione dell’inconciliabile, in modo tale che emerge il limite di intelli-
gibilità del suo valere come sintesi e inoltre, anche per questa via, si perviene 
all’intrinseco limite di intelligibilità del medio in quanto tale. 
Con la figura del medio, infatti, viene indicata un’identità del tutto particolare: 
l’identità della differenza. Nel caso di cui ci stiamo occupando, in particolare, 
tale identità (l’identità del significato) non è semantica né reale, ma finisce per 
diventare sia semantica sia reale e, in tal modo, essa si conferma come l’identità 
stessa della relazione, la quale coincide e si risolve nell’identità dei termini relati 
in quanto, appunto, relati.
Precisamente per questa ragione – giova ripeterlo –, l’identità della relazione 
viene assunta come l’identità della differenza, nel senso che la forma la fa valere 
come uno status, laddove essa, a rigore, non può non risolversi nel suo continuo 
differenziarsi; quindi, nel trascendere quell’identità che la ipostatizza. 



376	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Nell’impossibilità di far coincidere il significato con la cosa reale, dunque, il 
sistema si accontenta di postulare l’apertura42 del significato sia nei confronti 
dell’ordine dei segni sia nei confronti della cosa reale stessa.
Si potrebbe dire che il significato viene ora considerato dall’universo formale 
come il prolungamento, nell’ordine semantico, di quella realtà che ne è origina-
riamente indipendente. 
Il prolungamento non coincide con la realtà – se vi coincidesse, non potrebbe 
venire significato dal segno –, ma non si oppone ad essa, non è altro rispetto ad 
essa, poiché intende esserne espressione e, dunque, intende essere modo dell’u-
nica sostanza43. 
Se, di contro, il significato viene colto nel suo limite, allora non possono non 
emergere innegabilmente sia la coscienza dell’impossibilità di vincolare la cosa 
all’ordine semantico sia la coscienza che la funzione di medio, assegnata al signi-
ficato, risulta inintelligibile.
Poiché, però, il discorso non rinuncia al progetto di dire la cosa, il significato 
si rivela non altro che l’estremo tentativo, messo in atto dal sistema formale, di 
ovviare all’impossibilità suddetta.
Esso, cioè, si rivela la contraddittoria coesistenza di esigenze che sono radical-
mente divergenti.
 
Annotazione seconda
Per la sua pretesa di inglobare la realtà, l’enunciato vale come un asserto. Il ca-
rattere assertorio dell’enunciato consiste, dunque, nella sua pretesa di valere 
quale indiscutibile espressione della cosa reale. 
L’eventuale discussione, infatti, può venire posta in essere solo da un altro as-
serto, così che non viene messa in questione la pretesa dell’asserto in quanto 
asserto, bensì ci si accontenta di sostituire un asserto con un altro, come se ci 

42.   L’espressione heideggeriana Offenheit può forse venire mantenuta per indicare la fun-
zione che si postula essere propria del significato: quella di relazionarsi sia alla cosa reale sia 
al segno. L’apertura indica, propriamente, una possibilità, ma non nel senso teoretico della 
intelligibilità del significato, il quale è appunto intelligibile solo in quanto si volge alla cosa, 
bensì nel senso della praticabilità del riferimento (Verhältnis): l’apertura è ciò che consen-
tirebbe il darsi dell’essere (del fondamento) nel linguaggio, ossia nell’orizzonte che è del 
Dasein. Secondo Heidegger, dunque, l’essere si dà (es gibt), così che la sua manifestazione, 
che è semantica, lo indica positivamente in forza della relazione, la quale lo vincolerebbe 
appunto a ciò che lo manifesta. 
43.   Manteniamo il linguaggio di Spinoza perché riteniamo che il progetto di conciliare 
l’esigenza teoretica (pensare cioè la sostanza come la realtà effettiva dei modi), che è inne-
gabile, con l’esigenza pratica (mantenere quella distinzione che consente la determinazio-
ne – semantica – di questi ultimi), che è inevitabile, sia stato esemplarmente indicato dal 
filosofo olandese.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 377

si trovasse soltanto di fronte al problema di scegliere l’asserto più adeguato ad 
esprimere la realtà.
L’assertorietà dell’enunciato, pertanto, consiste nell’assertorietà del vincolo al 
reale, ossia nell’incapacità di consapere il carattere necessariamente problemati-
co della relazione a ciò che è reale, precisamente per la ragione che il reale, se è 
effettivamente tale, non può non essere in sé. 
La cosa – lo abbiamo detto – viene prerequisita come in sé reale per fungere da 
fondamento del discorso (nonché degli enunciati che lo costituiscono), ma vie-
ne altresì presupposta come passibile di riferimenti per fungere da relato, ossia 
per presentarsi quale oggetto del discorso. 
L’asserto, quindi, si costituisce facendo valere la pretesa di includere la realtà e, 
proprio in nome di questa avvenuta inclusione, ciascun asserto vale come esclu-
sione di ogni altro asserto e si pone come unico.
Che è come dire: l’asserto è la riduzione stessa della verità a certezza, ossia vale 
come l’assolutizzazione della doxa. L’opinione (l’asserto) si presenta, infatti, 
come l’espressione definitiva – oltre che definitoria – della realtà stessa. 
Ma le opinioni sono infinite e tutte esibiscono la medesima pretesa. Ciascuna si 
erige così contro tutte le altre, riducendo l’intenzione, che è quella di trascende-
re il proprio essere doxa, alla volontà (pretesa) di conservarsi come l’unica. 
Si è così in condizione di comprendere la ragione per la quale l’altro asserto vale 
sempre come “opposto”: l’altro è opposto non tanto perché afferma contenuti 
che si contrappongono, quanto perché è presente e per ciò stesso si oppone a che 
ciascuno possa assolutizzarsi.
E così, quell’ordine formale che, da un lato, decreta l’assolutizzazione dell’as-
serto, da un altro lato, lo relativizza. La relativizzazione dell’asserto è prodotta 
de facto da tutti gli altri asserti, diversi da esso. 
In tal modo, tuttavia, l’assertorietà non viene effettivamente superata, poiché 
essa permane implicita in ognuno e si rende esplicita nell’ultimo asserto com-
parente, quello “finale” che sembrerebbe essere “definitivo”.
Ciò dimostra che la vera relativizzazione dell’asserto non è quella che si pone 
de facto, ma quella che si pone de iure e che consiste nella consapevolezza critica 
del suo intrinseco limite di intelligibilità.
V’è inoltre da tenere in conto un fatto ulteriore, e cioè che l’interpretazione 
fornita da alcuni filosofi44, secondo la quale la molteplicità degli asserti corri-
sponderebbe alla molteplicità dei modi usati per indicare la medesima realtà 

44.   A cominciare da Aristotele, che afferma che “l’essere si dice in molteplici significati 
(Τὸ δὲ ὂν λέγεται μὲν πολλαχῶς)” (Aristotele, Metaphysica, Γ 1003 a 31; trad. it. di G. Reale, 
Introduzione, traduzione e commentario della “Metafisica” di Aristotele, Bompiani, Milano 
20092, pp. 130-131).



378	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

– modi che risultano, appunto, in opposizione gli uni con gli altri e che pertan-
to tendono ad escludersi reciprocamente –, non è affatto condivisibile. 
Tale interpretazione dà per scontato il fatto che i molteplici modi risultano 
legittimati dalla cosa reale, cioè da quella realtà che non può non permanere la 
medesima. 
Ciò che obiettiamo a questa interpretazione è quanto segue: se la cosa legitti-
masse effettivamente i modi e se questi ultimi valessero come autentica espres-
sione dell’unica realtà, allora il conflitto tra i modi (significati, asserti) esplicite-
rebbe non altro che il contrasto intrinseco, cioè la contraddizione, che dovrebbe 
sussistere nella cosa reale.
Di contro, per lo meno a nostro giudizio, la pluralità dei modi – ed il conflitto 
tra di essi – attesta proprio l’irriducibilità della cosa reale alle forme che preten-
derebbero di rappresentarla e che il discorso offre, così che la contraddizione 
risulta intrinseca e costitutiva del discorso e delle sue forme. Si tratta, insomma, 
della contraddizione immanente ad ogni tentativo di esprimere, positivizzan-
dola, la realtà autentica.
Si possono individuare, per concludere, almeno tre contraddizioni. Oltre 
quella appena espressa, consistente nella pretesa di determinare la cosa reale 
(l’assoluto), non si può dimenticare quella che è intrinseca all’enunciato e che 
sussiste tra l’intenzione di verità e il progetto pratico di ridurre la verità (realtà) 
a semantema. 
Infine, non può non venire considerata un’altra contraddizione, rilevabile allo 
stesso livello in cui l’asserto sembra imporsi, e cioè quella tra la volontà di valere 
come unico e la necessità di richiedere il sistema di asserti che funga da condizio-
ne di significanza di ciascuno.

10. La dialettica di certezza-verità e l’enunciato

Usiamo l’espressione composita “dialettica di certezza e verità” per 
sottolineare il capovolgimento continuo dell’una nell’altra che si deter-
mina quando si afferma qualcosa: affermando, si intende fondare l’affer-
mazione sulla verità. 

Se non che, di fatto è la verità che contraddittoriamente finisce per fon-
darsi sull’affermazione, secondo le pretese della forma.

Più chiaramente: l’intenzione di chi formula un giudizio (un’affer-
mazione dichiarativa) è quella di fondare il proprio giudizio sulla verità 
della cosa – e non viceversa –; di contro, l’esito pratico è il capovolgimento 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 379

dell’intenzione, così che è proprio la certezza soggettiva che finisce per so-
stituirsi alla verità.

Ciò equivale a dire che il passaggio dal “valere per me” all’“essere sen-
z’altro” vi si compie immediatamente, ossia non appare come passaggio, 
ma come dato, come esperienza. 

Del resto, il nesso tra l’“essere certo” e l’“essere vero” non risulta su-
bito evidente, dal momento che la prima forma in cui le due espressioni 
si presentano è quella che si compie proprio nell’uso promiscuo in cui 
accade che “certo” e “vero” si equivalgano tra di loro, stante che il dirsi 
certo di qualcosa assume il significato, appunto, del ritenere vero ciò di 
cui si è certi. 

Nell’uso promiscuo, quindi, non appare il loro nesso poiché si tratta 
di due espressioni che si ritiene (si opina) indichino un medesimo.

D’altra parte, quest’uso non deve venire considerato casuale, poiché 
inerisce all’essere certo la nozione di verità di cui vi sarebbe certezza. 
Piuttosto, va evidenziato il “luogo” in cui esso ha comunque il proprio 
senso: tale luogo è, appunto, l’asserzione.

Sia, dunque, l’asserzione nell’apofansi “S è p”. Allorché pronuncio 
l’apofansi “S è p”, solo implicitamente esprimo la mia certezza intorno 
ad essa. Il mio dire, pertanto, non dice qualcosa di diverso da “S è p”; 
tuttavia, con il porsi stesso di “S è p”, esprimo implicitamente la certezza 
intorno ad essa. 

Di contro, allorché dico esplicitamente che sono certo di “S è p”, dico 
qualcosa che non era detto esplicitamente con la mera posizione di “S 
è p”: dico che “S è p” è qualcosa (appunto questa apofansi) di cui sono 
certo; ossia, non mi limito ad una posizione, ma costruisco un’apofansi 
che ha per oggetto l’apofansi “S è p”.

Questa nuova apofansi (“‘S è p’ è certo”) non concerne qualcosa di 
“S” né di “p”, né del nesso tra “S” e “p”, ma concerne l’apofansi come tale, 
concernendo quindi la sua posizione e, perciò, colui che dice “S è p”. 

Con questa nuova apofansi, insomma, dico che io sono certo (io, ogni 
io possibile o questo determinato io), ma intendo dire qualcosa intorno a 
ciò di cui sono certo, ossia che esso è vero.

Più chiaramente: dico qualcosa intorno a me che dico, ma intendo 
dire qualcosa intorno a ciò di cui dico di essere certo, ossia che esso è vero. 



380	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Ecco il punto fondamentale: tra il dire e l’intenzione del dire sussiste 
una divaricazione, che però non appare. Dico di me e intendo dire della 
cosa; dico di me dicente, ma intendo dire della cosa detta da me dicente.

L’apofansi “‘S è p’ è certo” dice che “io” sono certo di “S è p”, così che 
il suo oggetto non è “S è p”, ma il mio stato di certezza nei suoi confronti: 
si predica la certezza dell’apofansi e solo impropriamente del termine 
dell’apofansi in questione. 

La certezza, infatti, concerne lo stato di colui che dice “S è p” e consiste 
appunto nell’espressione di costui sul proprio stato nei confronti di “S è p”. 

Così, la dichiarazione della certezza è per sé stessa una riflessione: essa 
non è una conoscenza se non come un’attività della coscienza che riflette 
su sé medesima. 

Se non che, dicendo di essere certo che “S è p”, intendo dire che “‘S è 
p’ è vero”. L’essere vero viene intenzionalmente detto di “S è p”, ossia indi-
rettamente di “S” e direttamente di “p” detto di “S”. 

Questa intenzione, e il punto è fondamentale, sottintende che “S è p” 
sia vero per sé stesso, ossia indipendentemente dalla mia certezza intorno 
alla sua verità, tale insomma che la mia certezza dipende dalla sua verità e 
non viceversa: l’intenzione è che lo stato psicologico sia conseguenza dello 
stato ontologico.

Se l’essere certo mi concerne nel mio rapportarmi a “S è p”, l’essere 
vero concerne “S è p” nel suo sussistere indipendentemente dal mio saper-
lo sussistente. 

Così, se l’“essere certo” significa l’“essere vero per me”, l’“essere vero” 
coincide simpliciter con l’essere (“S è p”), ossia coincide con lo stato au-
tentico delle cose.

Orbene, l’asserto è il luogo teorico in cui si compie il capovolgimento 
della verità in certezza: ciò che è vero “solo per me”, dunque vale come 
certezza soggettiva, per sua natura psicologica, diventa invece una verità 
oggettiva che io semplicemente accolgo e riferisco, giacché la mia inten-
zione, che è sempre intenzione di verità, si trasforma immediatamente, in 
forza appunto dell’asserzione, in pretesa che la verità sia nel modo in cui 
io la colgo e la dico.

La sede della certezza è comunque l’io. Dunque, non eccede l’io nel 
suo dirsi certo, ma costituisce anzi il suo stato effettivo come “io”. 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 381

In tal modo, attraverso la certezza ogni significato, posto o detto 
dall’io, gli appartiene come posto o detto. 

Per quanto sia diverso dall’io, insomma, ogni significato gli appartie-
ne, così che non vi sono propriamente significati estranei all’io signifi-
cante, poiché lo sarebbero alla significazione.

Che è altro modo per dire che ogni “realtà” esterna alla coscienza (em-
pirica) è una “realtà” posta dalla coscienza come esterna, anche se essa 
mantiene una sua relativa indipendenza dalla coscienza stessa, e ciò in 
ragione del modo ordinario di assumere la relazione, la quale pone “og-
getto” e “coscienza” come suoi termini. 

Se, invece, la “realtà” venisse intesa per come essa effettivamente è, 
cioè non come realtà oggettuale ma come realtà oggettiva, allora essa ver-
rebbe colta come autenticamente esterna, ossia come assolutamente indi-
pendente dal soggetto, cioè dall’io. Precisamente per questa ragione, essa 
non potrebbe mai venire saputa45 e, quindi, non potrebbe mai venire detta. 

Ciò che viene detto, in effetti, è solo il dato (l’oggetto) della comune 
esperienza, intrinsecamente vincolato al soggetto e tale da costituire, ap-
punto, l’oggettuale. Solo la riduzione dell’oggettivo all’oggettuale, per-
tanto, induce la convinzione che ciò che si dice sia la realtà in sé e non, 
invece, soltanto la realtà per noi.

Del resto, la stessa relazione tra coscienza e dato (oggetto) deve venire 
saputa, per venire detta, così anche tale relazione tende a disporsi nel 
campo della coscienza, la quale viene ad essere sia termine della relazione 
sia la relazione stessa tra sé e il proprio oggetto.

Ne consegue che l’io, affermando qualcosa, afferma sempre sé stesso, 
valendo come fondamento di ogni affermazione. 

E tuttavia, la coscienza di questa “chiusura” dell’io configura una qual-
che emergenza oltre di esso: un’emergenza della coscienza oltre la sua di-
mensione solo empirica, colta proprio perché “oggettivata” (“de-limitata”). 

45.   Ribadiamo che la realtà, intesa nella sua oggettività, non può in alcun modo venire sa-
puta (detta). Di contro, l’esperienza, ad un primo approccio, sembra che possa venire saputa, 
non essendo totalmente altra dal soggetto. Se non che, definire “saputa” l’esperienza, in un 
qualche suo aspetto, non tiene conto del fatto che, in questa definizione, ci si riferisce ad un 
sapere formale, così che la distanza tra sapere e saputo viene necessariamente mantenuta, in 
modo tale che ciò che si sa non è mai effettivamente saputo.



382	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Un’emergenza, dunque, oltre la certezza soggettiva. Un’emergenza, 
inoltre, che configura un’apertura alla verità oggettiva, la quale permane 
tale, non di meno, solo in quanto non viene essa stessa oggettivata, os-
sia solo in quanto l’apertura non viene intesa come relazione, ma come 
intenzione. 

Se, infatti, la verità oggettiva venisse oggettivata, allora cesserebbe di 
essere “oggettiva” e decadrebbe di nuovo a “oggettuale”. Verrebbe, così, a 
ricadere nell’asserto e decadrebbe ancora a certezza dell’io.

Il trascendimento della dimensione psicologica, pertanto, si rivela sol-
tanto come coscienza trascendentale, la quale vale come atto che emerge 
sulla stessa coscienza empirica, per sua natura soggettiva. 

La coscienza trascendentale, valendo appunto come atto, non può ve-
nire ridotta a stati di coscienza né, tanto meno, alle conoscenze ordinarie: 
neppure alle conoscenze, più o meno formalizzate, che il pensiero scienti-
fico ritiene di avere individuato e descritto. 

Tali forme, ancorché intenzionalmente (idealmente) rivolte all’og-
gettivo, infatti, descrivono soltanto l’oggettuale, il quale si vincola inscin-
dibilmente al soggettivo, e per questo non è mai in grado veramente di 
trascenderlo.

Le conoscenze ordinarie, incluse le conosce scientifiche, quindi, ven-
gono bensì assunte come se cogliessero la realtà oggettiva, ma in effetti 
sono solo espressione della realtà oggettuale, perché quest’ultima è su-
bordinata al soggetto conoscente e non vale come veramente autonoma 
e autosufficiente, cioè come assoluta.

A sua volta l’intenzione, sempre rivolta alla verità, permane soggettiva 
(solo psicologica) fino a che viene assunta per il suo rivolgersi ad un conte-
nuto determinato, ossia fino a che di essa si fa valere soltanto il compimento 
fattuale. 

Che è come dire: se si configura il “ciò di cui si è certi essere la verità” e 
lo si configura, appunto, in forma determinata, come un qualunque “con-
tenuto” di coscienza espresso da un’asserzione, allora l’intenzione che sta 
a fondamento del dire, e che vale come la sua struttura autentica, viene 
negata perché viene ridotta alla modalità dell’essere certi, che costituisce 
solo la struttura formale del dire stesso (dell’apofansi). 



settima riflessione | La funzione discorsiva	 383

In tal modo, l’intentio veritatis viene contraddetta precisamente dal 
fatto che la verità viene determinata e, quindi, viene vincolata allo stato 
di chi la rappresenta, cioè la riferisce (la dice) e, riferendola (dicendola), 
la riferisce (la vincola) al proprio sistema di riferimento.

Di contro, se la verità permane l’ideale cui l’intenzione si volge, costi-
tuendo ciò che originariamente la evoca e la orienta come intenzione, al-
lora quest’ultima cessa di essere una mera certezza, uno stato soggettivo, 
perché, almeno idealmente, non può non coincidere con la ragione stessa 
del suo essere: la verità, appunto.

Qui si compie il capovolgimento del capovolgimento: se l’asserto è il ca-
povolgimento della verità in certezza, la consapevolezza critica che coglie 
il limite dell’asserto, perché emergente come atto che trascende la finitez-
za, nega la pretesa riduzione della verità a certezza e coglie veramente la 
“non-verità” di quest’ultima.

Più radicalmente, è la stessa intenzione che, rivolta alla verità e fon-
dandosi solo nella verità, capovolge il soggettivo nell’oggettivo: la dimen-
sione psicologica si supera così in quella ontologica e il soggettivo si risolve 
nell’oggettivo. Fermo restando che la dimensione ontologica non va in-
tesa in senso tradizionale, ma nel senso del valore dell’essere, che costitu-
isce l’unica, autentica realtà (verità). 

Lo stesso asserto che afferma ciò non è la “posizione” della verità (au-
tentica realtà), cioè non è la sua insensata oggettivazione, ma la necessità 
saputa (riconosciuta) della sua inoggettivabilità (insemantizzabilità). La 
necessità, cioè, che la verità sia il fondamento del dire e non il suo prodotto. 

La contraddizione in tale sapere non sussiste, come invece afferma-
no coloro che pretendono di determinare la verità. E non sussiste per la 
ragione che il sapere, se è sapere autentico, coincide con la coscienza tra-
scendentale; dunque, è un atto, l’atto dell’emergere oltre il limite, dunque 
anche oltre la contraddizione. 

Più precisamente: tale atto è evocato dalla verità stessa, quindi dall’in-
contraddittorio, e sulla verità (incontraddittorio) si fonda. 

Proprio perché si fonda sulla verità, l’atto di sapere emerge oltre il li-
mite; quindi, emerge oltre la contraddizione e nella verità dell’incontrad-
dittorio intende realizzarsi veramente.



384	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

La contraddizione, invece, sussiste soltanto nel dire, che afferma bensì 
l’indicibilità della verità, ma poi usa la parola “verità”. Come abbiamo 
detto in varie occasioni, dire l’indicibilità della verità, tuttavia, configura 
un dire che è inevitabile.

Ancorché si sappia l’indeterminabilità della verità, che è assoluta, non 
si può evitare, infatti, di usare la parola “verità” proprio per dire questa 
indeterminabilità né si può affermare che la verità è determinabile, per 
evitare la contraddizione suddetta.

Se si scegliesse di dire che la verità è determinabile, allora si eviterebbe 
bensì la contraddizione formale, ma si incapperebbe in una ben più grave 
contraddizione sostanziale, che riguarderebbe la verità stessa: essa aut var-
rebbe come relativa, sì che contraddittoriamente verrebbe fatta poggiare 
sulla non-verità, aut varrebbe come assoluta e, insieme, come determina-
bile, conciliando così l’inconciliabile. 

Determinare la verità come indeterminabile (come irriducibile a “ciò” 
che viene asserito) configura, pertanto, la dimensione inevitabile. 

L’affermazione “la verità è indeterminabile”, da un lato, è condiziona-
ta – trascendentalmente – dalla verità stessa, la quale consente di ricono-
scere la contraddittorietà della riduzione della verità a determinazione.

Dall’altro, è condizionata – fattualmente – dall’insostituibilità prati-
ca del linguaggio. Pronunciando tale affermazione, insomma, si accetta 
l’ordine del linguaggio, riconoscendolo come inevitabile (il linguaggio è 
ineludibile, essendo l’ambito nel quale ci si colloca). 

La sua inevitabilità, tuttavia, non può venire scambiata per verità, la 
quale invece non gli appartiene, valendo come l’innegabile. L’esito è quel-
lo di pronunciare l’affermazione indicata, affiancandole non di meno la 
consapevolezza critica o teoretica del suo limite intrinseco, in modo tale 
che non si sospende il dire, ma non per questo gli si attribuisce un valore 
che non gli compete.

Il valore del linguaggio non è fattuale, ma intenzionale: non consiste in 
ciò che dice, ma nell’intenzione che sostiene il dire.

Esso, infatti, intende essere espressione della realtà che lo trascende, 
così che l’espressione non va intesa come “positivizzazione” della verità 
(realtà), ma come innegabile rinvio ad essa.



settima riflessione | La funzione discorsiva	 385

Ebbene, solo questa consapevolezza critica consente di evitare il du-
plice rischio di negare la verità determinandola e di negare la verità ri-
nunciando a ricercarla perché indeterminabile: la rinuncia alla verità è la 
rinuncia al fondamento, quindi alla legittimazione, così che è precisa-
mente questa rinuncia che risulta illegittima.

Allo stesso modo, non si compie la scelta del silenzio, che configura la 
pretesa cancellazione empirica del linguaggio; si usa, invece, il linguag-
gio, sapendo il limite che lo connota come linguaggio, dunque evitando 
di assolutizzarlo. Che equivale ad usare il linguaggio senza subirlo.

Lo si usa per dire che ogni dire, pur ineliminabile, non per questo 
è l’innegabile, dal momento che ciò che si dice si oppone ad altro dire, 
senza poter emergere oltre il dire in quanto tale. 

Se, dunque, la verità non può non (innegabilmente) costituire la vera 
meta dell’intenzione, quest’ultima non può non (inevitabilmente) venire 
espressa mediante una ricerca, la quale non può non (ancora inevitabil-
mente) venire praticata (indicata, detta). 

Tuttavia, tale ricerca e il dire di essa richiedono un sapere: sapere che 
la verità non può non emergere oltre la ricerca e il dire di essa, giacché 
solo in quanto emergente la verità costituisce il senso di entrambi.

La verità, insomma, non si oppone al dire, poiché è il dire che si oppo-
ne a sé stesso, dunque si contraddice, sia quando pretende di valere come 
verità, cioè come asserto indiscutibile, incontrovertibile, sia quando dice 
una qualunque cosa (determinazione, contenuto), perché la ipostatizza e 
la nega nel suo trascendersi. 

Ogni asserto, ecco il punto, è controvertibile, se non altro per la ragio-
ne che si pone opponendosi all’asserto contrario, e ogni dire è un dire la 
contraddizione intendendo non dirla: quindi, è un contraddirsi.

Se ci si colloca dal punto di vista dell’inevitabile, allora si dirà che da 
questo contraddirsi dell’asserto emerge l’incontraddittorietà della verità.

Di contro, se ci si colloca, almeno idealmente, dal punto di vista 
dell’innegabile, allora si dirà che è in virtù dell’incontraddittorietà della 
verità che risulta l’intrinseca contraddittorietà dell’asserto e, in particola-
re, dell’asserto che pretende di determinare (dire) la verità assoluta.

Quando si parla dell’incontraddittorietà della verità, non ci si riferi-
sce ad un principio, il principio di non contraddizione, il quale, essendo 



386	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

determinato, si pone perché nega la contraddizione, così che della con-
traddizione perennemente abbisogna. 

Ci si riferisce, invece, a quel principio che è tutt’uno con la verità stes-
sa, così da valere come ragione dell’intrinseco contraddirsi di ciò che, non 
essendo la verità, non è mai veramente. 

Un principio, pertanto, che fonda l’intrinseco contraddirsi dell’estrin-
seco e che, dunque, più che valere come un principio costituisce, piutto-
sto, il fondamento, che è l’incontraddittorio stesso. 



cum scientia | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1

Ottava Riflessione
Innegabile e inevitabile

1. Introduzione

Nel corso delle precedenti Riflessioni si è parlato, in molteplici occa-
sioni, di una distinzione che, a nostro giudizio, riveste valore teore-

ticamente fondamentale.
Tale distinzione è quella di innegabile e inevitabile. Nelle occasioni 

in cui ne abbiamo parlato, abbiamo cercato di spiegare il senso e il va-
lore di questa distinzione, in relazione al tema specifico di cui stavamo 
trattando. 

Tuttavia, per la sua rilevanza cruciale, riteniamo opportuno dedicare 
ad essa una specifica riflessione che, da un lato, consenta di ricapitolare 
quanto detto e di fornire una spiegazione che sia sempre più chiara e 
argomentata; dall’altro, offra l’occasione per rileggere l’intero discor-
so svolto proprio alla luce di questa distinzione, onde garantire ad esso 
un’unitarietà basata su di un tema specifico, in grado di valere, per così 
dire, come asse portante delle molteplici Riflessioni.

Non desti, dunque, meraviglia se in quest’ultima Riflessione vi sarà 
una ripresa di temi già trattati. Ciò non costituisce, sempre a nostro giu-
dizio, un’inutile ripetizione, ma rappresenta la possibilità di risignificare 
il discorso e le sue tappe, a muovere dalla tappa iniziale, alla luce di quello 
che può venire considerato il suo fine.

Parlando di “fine”, non intendiamo, ovviamente, riferirci ad una con-
clusione: il discorso filosofico, e in particolare quello teoretico, è incon-
cluso per sua natura. 

Intendiamo, piuttosto, il senso ultimo della nostra riflessione, che noi 
cogliamo nella necessità di precisare la differenza che sussiste tra quanto 



388	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

viene affermato ponendosi dal punto di vista dell’inevitabile e quanto, 
invece, viene affermato ponendosi, idealmente – giacché non si può fat-
tualmente –, dal punto di vista dell’innegabile, e cioè dal punto di vista di 
quella verità che non può non trascendere l’universo in cui si colloca chi 
pensa e scrive.

Con l’espressione “innegabile”, va precisato, non intendiamo ciò che 
resiste alla negazione formale tentata su di esso1. 

Intendiamo, piuttosto, quell’assoluto che, proprio in quanto tale, non 
può essere oggetto di negazione e che, piuttosto, costituisce quella con-
dizione incondizionata che consente di evidenziare il limite di intelli-
gibilità anche della negazione formale, la quale pretende di negare ciò 
che essa stessa richiede per porsi come negazione determinata, cioè come 
negazione formalmente non nulla. 

Porsi dal punto di vista dell’innegabile, quindi, significa intendere di 
oltrepassare il punto di vista in quanto tale, onde trascendere ciò che è 
solo “soggettivo” e pervenire, finalmente, all’“oggettivo”, pur nella consa-
pevolezza che l’oggettivo non è di fatto raggiungibile, se è effettivamente 
oggettivo.

Volendo usare un’immagine, si potrebbe dire che l’intenzione è quella 
di guardare la terra (sé stessi e le proprie convinzioni) con gli occhi del 
cielo (della verità), ancorché sulla terra si permanga, ma oltre la terra si 
intenda andare.

In ciò si esprime, dunque, quell’intenzione di verità che spinge il finito 
a trascendersi e che si realizza pienamente solo essendo tutt’uno con la 
verità medesima, ossia perdendosi in essa.

Si tratta, insomma, di collocarsi al limite, intendendo trascenderlo, e 
questo è l’innegabile, nonostante la consapevolezza che è a muovere dal 
finito che ci si volge all’infinito, e questo è l’inevitabile.

Tuttavia, il progetto, che così formulato non può non apparire teme-
rario, se non addirittura insensato o, peggio ancora, contraddittorio, 
viene sostenuto, non di meno, da un’altra consapevolezza, che induce ad 

1.   Se si intendesse tale tipo di negazione, allora ogni determinazione, a rigore, risultereb-
be innegabile, perché la negazione si pone in forma determinata – e la negazione formale 
non può non porsi in questa forma – soltanto perché si esercita su qualcosa, sì che il negato 
non può mai venire effettivamente negato, se proprio su di esso poggia la negazione per 
configurarsi. Tratteremo questo aspetto nel paragrafo 2 della presente Riflessione.



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 389

insistere nel portarlo avanti: la consapevolezza della necessità che esso si 
trasformi e si essenzializzi nell’intenzione.

Ci riferiamo, dunque, alla consapevolezza del limite che immane ad 
ogni determinato (finito), incluso il progetto stesso, il quale mantiene 
per sua natura valenza soggettiva e, quindi, si prospetta come “un punto 
di vista”, segnato dal limite che ne decreta la finitudine. 

Orbene, il nodo cruciale che intendiamo sottolineare con forza è il se-
guente: se il limite viene colto, allora è stato anche oltrepassato e, se è stato 
oltrepassato, allora la spinta al suo oltrepassamento non può provenire da 
ciò che è al di qua di esso, ma soltanto da ciò che è al di là, da quella verità 
assoluta, da quell’infinito, che è la condizione incondizionata che con-
sente di rilevare il limite dell’universo dei determinati, il quale include 
anche chi cerca la verità, e per questo intende proiettarsi oltre l’orizzonte 
della finitezza.

Precisamente questa intentio veritatis trasforma il progetto, perché lo 
sottrae al condizionamento empirico del soggetto e lo affida interamente 
al condizionamento trascendentale esercitato dalla verità e soltanto dalla 
verità. 

2. Fatto e ragione

La prima cosa che può venire rilevata – e che permette di entrare nel 
vivo del tema – è che la distinzione di innegabile e inevitabile consente di 
evidenziare, in forma esemplare, l’emergenza della ragione sul fatto (dato, 
determinazione). 

Il fatto costituisce ciò che definiamo “inevitabile”. Si può bensì pre-
scindere da un determinato fatto, ma non dal fatto come tale. 

Il fatto costituisce, dunque, l’assunto da cui muove qualunque proce-
dura o qualunque sistema né esso può venire sostituito: verrebbe sostitu-
ito da un altro fatto. 

Di contro, la ragione costituisce ciò che definiamo “innegabile”. La 
sua negazione implica la richiesta di una ragione che legittimi la stessa 
negazione, così che la ragione emerge come fondamento anche di ciò che 
pretende di negarla, senza riuscirci veramente.



390	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

La ragione, tuttavia, va intesa come fondamento anche in un senso ul-
teriore, quel senso che la coglie non secondo il modo in cui la intende 
l’universo formale, ma come condizione incondizionata. Di tale senso ul-
teriore parleremo più avanti. 

Ciò che intendiamo sostenere, ad un primo approccio, è che il fatto è 
inevitabile, ma non è innegabile. Se il fatto fosse innegabile, non necessi-
terebbe di una ragione volta a legittimarlo e la domanda di intelligibilità 
(verità) non sarebbe mai sorta. 

Di contro, la domanda sorge proprio perché il fatto, ancorché inevita-
bile, è insufficiente a sé stesso, cioè non ingloba in sé la ragione che lo giu-
stifichi (legittimi), così che esso non può non richiederla come emergen-
te. Il fatto, almeno da questo punto di vista, certamente non è innegabile.

Se non che, da un altro punto di vista, si deve considerare che, se per 
negazione si intende la negazione formale, allora il fatto, cioè la determi-
nazione, di tale negazione risulta la “condizionante posizionale”. 

La negazione formale, infatti, si pone se, e solo se, presenta una sua 
determinatezza: negazione di nulla risulta negazione-nulla, e lo abbiamo 
già rilevato. 

Con questa conseguenza: la negazione si pone solo poggiando su ciò 
che essa intenderebbe negare, così che il negato diventa essenziale alla 
negazione e il fatto, seguendo questa strada, risulterebbe innegabile. 

Come conciliare, allora, i due punti di vista indicati, che sembrereb-
bero antitetici?

Innanzi tutto, si deve ricordare che il fatto costituisce la “condizionan-
te posizionale” della negazione, non la sua “condizione di intelligibilità”. 

La negazione formale, anzi, mostra di non essere affatto intelligibile, 
precisamente perché postula ciò che pretende di negare. Con questo ap-
prodo: non è il fatto che risulta innegabile, come sostengono coloro che 
usano acriticamente la negazione formale, ma è quest’ultima che mostra 
il suo intrinseco limite.

Proprio per tale ragione, e questo costituisce un aspetto ulteriore da 
tenere in considerazione, la negazione non può venire ridotta all’attività 
del negare, cioè alla funzione logica del negare, la quale si dispone estrin-
secamente sul negato. 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 391

La negazione formale è inefficace proprio perché è estrinseca, cioè per-
ché si dispone come relazione negativa, e non interviene sulla struttura 
intrinseca del negato. 

Così intesa, e cioè appunto in quanto “relazione negativa”, essa si trova 
nello “stato di necessità” indicato poc’anzi: postulare come condizione 
del proprio porsi determinato quella medesima determinazione che essa, 
contraddittoriamente, pretenderebbe di negare. 

Inoltre, non si può non ricordare quanto più volte ribadito nel corso 
delle nostre riflessioni: il determinato è in sé contraddittorio e la relazio-
ne, essenziale alla sua posizione, non può venire pensata come un costrut-
to, perché anche il costrutto è in sé contraddittorio, ma deve venire colta 
nel suo valere quale “atto”. 

Ciò ha un’importantissima conseguenza: la negazione non è estrinse-
ca alla determinazione, come la forma la fa valere, ma costituisce l’essen-
za stessa del determinato nonché di quella relazione che la considerazione 
ordinaria assume come un costrutto mono-diadico.

Dire che la negazione è intrinseca al determinato significa porre 
un’affermazione che è della massima rilevanza: il determinato (inclusa 
la relazione come costrutto) è il suo stesso negarsi, che è poi l’atto del suo 
contraddirsi. 

La negazione, pertanto, non vale come l’attività che si esercita sul de-
terminato, ma come l’atto del negarsi di quest’ultimo. 

A sua volta, il “negarsi” del determinato non va inteso come il suo “ne-
gare sé stesso”: così intesa, infatti, la negazione permarrebbe estrinseca 
rispetto al “sé” che viene negato, in modo tale che non di “atto” si tratte-
rebbe, unitario per sua vocazione intrinseca, ma ancora di mera “attività”, 
poggiante innegabilmente sulla dualità. 

L’unitarietà dell’atto indica che, dal punto di vista dell’innegabile, 
non v’è distinzione tra il negare e il sé negato, dal momento che il “sé” 
del finito, cioè la sua identità, non è qualcosa che sia effettivamente.

Poiché l’essere del finito non è autentico, esso si rivela falsamente es-
sente, sì che anche il suo “negarsi” deve venire bene inteso.

Dal momento che si nega solo ciò che prima si è posto, o comunque 
solo qualcosa che sia, se ne ricava, allora, che quando si usa l’espressione 



392	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

“negarsi del finito” si usa quel modo di esprimersi che è proprio della 
prospettiva dell’inevitabile, la quale fa del finito il proprio presupposto.

Viceversa, se ci si pone dalla prospettiva dell’innegabile, allora ci si 
esprimerà in modo diverso, pur nella consapevolezza che di un linguag-
gio comunque si tratta.

Si userà, cioè, un linguaggio che avrà la funzione di esprimere un con-
cetto centrale: il finito, in quanto altro dall’essere assoluto, appare ma non 
è, così che il suo negarsi altro non è che il dileguare (l’evaporare, si po-
trebbe anche dire) dell’apparenza in virtù del vero essere (dell’infinito, 
dell’assoluto). 

Detto con parole diverse: poiché non si dà l’altro dall’assoluto, il re-
lativo (determinato) vale come la contraffazione dell’essere. Si tratta, in-
somma, di un essere falso che è da sempre stato falsificato dal vero essere. 

In tal modo, anche il concetto di “negazione” viene esso stesso superato. 
Per chiarire il senso in cui riconosciamo la “falsità” del finito, tuttavia, 

non possiamo evitare di parlare comunque di esso, dunque non possiamo 
non presupporlo. 

In precedenza, lo abbiamo dovuto presupporre anche per dire che 
esso è il suo negarsi e ciò impone la necessità di tenere sempre a mente 
che l’espressione risulta in ogni caso contraddittoria perché configura sol-
tanto l’inevitabile.

L’inevitabile, infatti, assume come incontraddittoria proprio quell’i-
dentità determinata che costituisce la forma elementare in cui il finito si 
pone e si organizza.

Di contro, ciò che emerge innegabilmente è che il finito si risolve nel 
suo contraddirsi, in modo tale che anche questo “contraddirsi” deve veni-
re inteso come l’essere falsamente del determinato, che può venire detto 
come il suo risolversi nella contraddizione, che indica l’identità di essere e 
non-essere.

Si continuano ad usare parole, dunque, ma non si può prescindere dal-
la necessità di mostrarne il limite, l’insufficienza. Tale necessità, a rigore, 
può venire riconosciuta solo da una coscienza ispirata dalla condizione in-
condizionata, la quale configura la ragione del trascendimento del limite. 

Che è come dire: si poggia inevitabilmente sul determinato, ma di 
esso si coglie innegabilmente l’insufficienza, cioè la falsa verità, così che 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 393

non si può evitare di dire la consapevolezza che è stata evocata innegabil-
mente dalla verità stessa.

E allora, da un lato si riconosce la necessità pratica dell’inevitabile; 
dall’altro la necessità teoretica dell’innegabile contraddirsi dell’inevitabile 
stesso. 

La prima necessità vale come uno stato di necessità: non si può fare a 
meno dei fatti, dei dati, cioè del finito, perché costituisce l’ambito in cui 
si pone la ricerca.

La ricerca, tuttavia, sorge perché nel finito non trova posto ciò che 
costituisce il fondamento e che vale come il fine della ricerca stessa: la 
verità. Quella verità assoluta che, proprio in quanto tale, non può veni-
re raggiunta, ma che si esprime nella coscienza della non-verità del finito 
stesso.

Di qui la seconda necessità: la necessità teoretica o trascendentale che 
ciò che costituisce il presupposto disveli la propria insufficienza e ven-
ga meno a sé stesso, ossia si contraddica, ossia dilegui dal punto di vista 
dell’innegabile.

Orbene, poiché anche di questa necessità si ha consapevolezza, risulta 
inevitabile che anche essa venga formulata, ossia venga espressa mediante 
il linguaggio, in modo tale che risulta inevitabile anche la formulazione 
dell’innegabile e risulta innegabile il togliersi anche di questa formulazione 
inevitabile.

Per indicare la necessità del togliersi dell’inevitabile, si possono usare 
varie formule: il linguaggio è ricco e non si può vincolare ciò che si intende 
dire alla forma del dire.

Nel tentativo di adeguare sempre meglio la forma del dire all’intenzio-
ne del dire stesso, si dirà, allora, che il finito non si pone mai veramente e, 
per questa ragione, non è oggetto di negazione, ma è sé nell’andare oltre 
di sé, ossia nel proprio trascendersi.

E si dirà ancora: il fatto (determinato), che l’universo empirico-for-
male assume cose se fosse immediato (senza esserlo effettivamente), si ri-
vela l’atto del suo intrinseco mediarsi e ciò configura l’innegabile trascen-
dersi dell’inevitabile. 

Nella consapevolezza dell’insufficienza di quanto abbiamo detto 
e nel tentativo di ridurla, sapendo di non poterla eliminare veramente, 



394	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

riprendiamo il discorso tornando su riflessioni già avviate e ripartiamo 
dal concetto di “cominciamento” e dalla necessità di distinguerlo dal 
“fondamento”. 

A nostro giudizio, infatti, l’irriducibilità del fondamento a comincia-
mento è la stessa irriducibilità dell’innegabile all’inevitabile. 

Il fatto costituisce il cominciamento della ricerca; il fondamento, inve-
ce, costituisce la condizione di intelligibilità della ricerca stessa. 

Ebbene, la necessità di distinguere il cominciamento dal fondamen-
to compare già nella filosofia presocratica e questo dimostra, a nostro 
giudizio, che la distinzione di innegabile e inevitabile attraversa, seppure 
implicitamente, l’intera storia del pensiero filosofico. 

 

3. Il tema del principio nella filosofia presocratica

Come abbiamo cercato di dire nella annotazione prima che compare 
nel paragrafo 6 della Terza Riflessione, vale la pena ricordare che nella 
filosofia presocratica è possibile rintracciare due indirizzi fondamentali. 

Un indirizzo naturalistico, tipico di alcuni rappresentanti della scuola 
Ionica, secondo il quale il “principio (ἀρχή)” di tutte le cose è da ricerca-
re in un elemento della natura, e un indirizzo metafisico, che potremmo 
anche definire “trascendentale”, che invece pensa il principio nel senso 
del “fondamento”. 

Per tale secondo indirizzo, non si tratta di trovare l’inizio di tutte le 
cose, cioè la prima determinazione che apre la serie di tutte le determina-
zioni – le quali costituiscono l’esperienza nelle molteplici forme in cui 
essa può venire intesa –, quanto la condizione della loro intelligibilità, 
ossia il fondamento che consente di legittimare la serie.

Questo duplice indirizzo si mantiene nell’intera storia del pensiero 
filosofico. 

In particolare, dall’indirizzo metafisico origina la ricerca di ciò che 
abbiamo definito l’innegabile, laddove la concezione naturalistica privi-
legia a tal punto il fatto e il sistema fattuale, cioè l’esperienza ordinaria, 
che finisce per risolvere l’innegabile nell’inevitabile. 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 395

Per la concezione naturalistica, quindi, la distinzione che abbiamo 
indicato è del tutto priva di senso.

Se, infatti, il principio viene inteso come il primo elemento di una se-
rie, allora lo si deve assumere in senso determinato e, determinandolo, lo 
si riduce comunque ad una res, quindi a qualcosa che, almeno in senso 
lato, vale come materiale. 

La concezione naturalistica, pertanto, cerca bensì una cosa a cui ri-
durre tutte le altre, ma, proprio perché riduce il principio ad una cosa, lo 
colloca allo stesso livello delle altre cose e, per questa ragione, cerca un 
“assunto” (una premessa, un presupposto), e non il fondamento.

L’irriducibilità del fondamento ad un assunto costituisce, a nostro giu-
dizio, il punto cruciale della ricerca filosofica. 

Il fondamento non è una qualche cosa, una determinazione, la quale si 
pone solo in forza della relazione a ciò che la determina e che è vincolato 
ad essa. 

Che è come dire: soltanto una determinazione può valere come un 
assunto, perché l’assunto è tale in quanto gli si attribuisce una priorità 
rispetto alle determinazioni che sono conseguenza di (derivano da) esso 
e che, non di meno, consentono di determinarlo, giacché valgono come 
quell’altro (quella differenza) che è condizione formale del porsi dell’i-
dentità determinata. 

Di contro, il fondamento è tale perché legittima sé stesso, ossia perché 
non dipende da altro per essere. Più precisamente: il fondamento è in sé 
legittimo precisamente per la ragione che è autosufficiente, dunque è as-
soluto. Non soltanto non necessita di altro, ma, più radicalmente, vale 
come ragione del non-essere dell’altro da esso.

Se, insomma, si intende che il principio valga come fondamento di 
tutte le cose, esso, in primo luogo, non può essere una cosa al pari delle 
altre; dunque, non può essere neppure la “prima”. 

In secondo luogo, essendo assoluto, non può accettare un altro da 
esso, così che le cose dell’esperienza ordinaria non possono non apparte-
nere ad un diverso livello ontologico rispetto ad esso: i fondati non sono 
veramente, sì che il fondamento non fonda perché pone, ma perché toglie 
la pretesa del finito, che è il presupposto, di essere effettivamente.



396	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il livello su cui si dispone il finito configura l’inevitabile; il fondamen-
to, invece, configura l’innegabile, per la ragione che non può non emerge-
re oltre il sistema delle cose, cioè oltre il sistema delle determinazioni, le 
quali esistono bensì, ma non sono veramente. 

L’assunto, proprio per la ragione che vale come la prima cosa, comun-
que si pone in relazione con la seconda, la terza e così via: poiché si vin-
cola all’intera serie e dipende da essa, dunque, il primo elemento della 
serie non può costituirne il fondamento. 

L’assunto, quindi, coincide con il “presupposto”, il quale si pone a 
condizione di venire presupposto da ciò che esso, a sua volta, non può 
non presupporre, nel senso appunto che esso è primo solo perché la serie 
è stata presupposta. 

La presupposizione, pertanto, è un circolo, laddove la fondazione è 
autentica se, e solo se, il fondamento fonda senza dipendere da ciò che 
fonda o, che è lo stesso, la fondazione è il condizionamento unilaterale 
esercitato dal fondamento sul fondato. 

Precisamente per questa ragione viene confermata la necessità di di-
stinguere i due livelli: il livello delle determinazioni, che è inevitabile, e il 
livello del fondamento, che è innegabile, perché è innegabilmente richie-
sto come emergente oltre il livello precedente e, quindi, non vincolato a 
ciò che lo richiede.

Va detto subito che, per il fatto che si parla di due livelli, si finisce per 
assimilare, in una qualche misura, l’innegabile all’inevitabile. 

Precisiamo, allora, che si parla di livelli soltanto nella misura in cui 
ci si pone dal punto di vista dell’inevitabile, così che l’innegabile viene 
interpretato come ulteriore.

Se, invece, fosse possibile porsi dal punto di vista dell’innegabile, cioè 
del fondamento, quindi dell’assoluto, allora, non essendovi altro da esso, 
non si parlerebbe di livelli né si potrebbe pensare che l’assoluto si di-
sponga in uno di essi. 

Va sottolineato, a questo proposito, che l’intenzione di parlare dell’as-
soluto a muovere dall’assoluto stesso configura proprio l’intentio veritatis 
che anima la ricerca: come si potrebbe parlare della verità se non inten-
dendo che sia vero il discorso su di essa e, quindi, se non intendendo di 
porsi dall’ottica della verità stessa?



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 397

In questo senso, affermiamo che si tratta dell’ideale che ispira la ri-
cerca, sì che l’intenzione di verità deve venire colta come un tendere che 
solo idealmente coincide con l’intenzionato: l’intenzione che si volge alla 
verità è evocata dalla verità e per questo confida di venire guidata da essa, 
in modo tale che la differenza dalla verità venga meno e l’intenzione sia 
totalmente pervasa dalla verità intenzionata.

Le considerazioni svolte, di natura squisitamente teoretica, trovano 
un significativo riscontro anche nella storia del pensiero filosofico e, in 
particolare, nella svolta metafisica che si ebbe dopo la concezione natura-
lista espressa dagli Ionici. 

La concezione naturalistica – lo abbiamo già detto, ma qui giova ri-
peterlo – è stata progressivamente superata dalla concezione metafisica 
proprio per la ragione che il principio, inteso come una determinazione, 
poteva valere come un mero assunto, e non come la condizione legitti-
mante e legittimante perché incondizionata. 

Precisamente in questo senso Anassimandro indica il fondamento 
nell’ἄπειρον, che è l’illimitato, l’infinito, ossia l’assoluto stesso. Solo l’asso-
luto, infatti, non subisce alcun limite e, proprio in quanto tale, è condi-
zione effettivamente incondizionata. 

Con Anassimandro, questo è il punto concettualmente rilevante, il 
principio cessa di risolversi nel “cominciamento” e si presenta come vero 
“fondamento”, perché si impone la consapevolezza che l’universo, il qua-
le si costituisce delle molteplici determinazioni empiriche, non è auto-
sufficiente e, dunque, necessita di un fondamento che lo legittimi. 

E va aggiunto e ripetuto: il fondamento è autenticamente legittiman-
te solo perché non è una determinazione, quindi solo perché è assoluto.

Il passaggio è davvero cruciale: da una concezione naturalistico-mate-
rialistica, con Anassimandro si passa a una concezione metafisica, che in-
tende il fondamento nell’unico modo in cui esso può venire inteso e cioè 
come emergente sull’ordine dei fondati nonché come irriducibile ad essi. 

La metafisica, pertanto, non è la pretesa di dire cosa è fondamento, pro-
prio per la ragione che il fondamento non è una “cosa”. 

Un conto, dunque, è parlare di una metafisica dogmatica, che posi-
tivizza il fondamento riducendolo ad una res; altro conto è intendere 
una metafisica critica, che si esprime come esigenza di un fondamento che 



398	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

emerga oltre ogni pretesa di determinarlo e per questo valga come condizio-
ne inoggettivabile di ogni oggettivazione.

Precisamente nel solco che abbiamo indicato, l’illimitato di 
Anassimandro trova pieno compimento nell’essere di Parmenide.

4. L’essere di Parmenide

Parmenide usa l’espressione “essere” per indicare la necessità di un 
fondamento che sia assoluto e, pertanto, emerga oltre ogni vincolo. 

L’essere, infatti, non solo costituisce la ragione del non essere del 
non-essere, ma, più radicalmente, del non essere della “relazione” tra es-
sere e non-essere. 

Quest’ultima farebbe essere il non-essere, che verrebbe assunto come 
un termine in relazione all’essere, pur essendo il non-essere. 

L’essere, proprio perché in relazione solo a sé stesso, a rigore non è in 
relazione affatto: se lo fosse, si dovrebbe ammettere una differenza nell’es-
sere, perché solo così vi sarebbero i due termini che consentono di porre 
la relazione. 

Se non che, ciò che è differente dall’essere è non-essere, così che ogni 
differenza, sia interna all’essere sia esterna ad esso, non può non venire 
esclusa. 

Per Parmenide, dunque, il non-essere non è e non può essere. 
Nell’affermare ciò, Parmenide suggerisce, a nostro giudizio, una fonda-
mentale riflessione legata alla seguente domanda: a quale condizione la 
negazione può pretendere di negare l’essere? 

Il nostro intento è proprio quello di cercare di fornire una risposta a 
tale domanda, prendendo avvio dalla consapevolezza che il non-essere 
pretende bensì di valere come “qualcosa”, per opporsi all’essere, ma, insie-
me e contraddittoriamente, come “qualcosa-che-non-è”. 

Il non-essere, dunque, è in sé la negazione di sé stesso: essendo la ne-
gazione dell’essere, è anche la negazione della propria pretesa di “essere 
come non-essere”, così che è il proprio negarsi. 

In fondo, il non-essere coincide con la contraddizione e si risolve in essa. 
Parmenide non usa la parola “contraddizione”, ma il senso del suo 

discorso è affermare l’identità di essere e pensare, come emerge dal 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 399

Frammento 3 di Diels-Kranz: “Infatti lo stesso è pensare ed essere (τὸ 
γὰρ αὐτὸ νοεῖν ἐστίν τε καὶ εἶναι)”2. 

Sono un medesimo perché l’assolutezza dell’essere coincide con l’in-
contraddittorietà del pensare o, usando altre parole, la loro unità può ve-
nire detta l’assoluto essere sapere dell’essere. 

Il “principio di ragione”, individuato da Parmenide, è dunque la neces-
sità che solo l’“incontraddittorio” sia veramente. Solo l’essere è veramen-
te, perché solo l’essere è veramente incontraddittorio. 

Che è come dire: l’incontraddittorietà dell’essere coincide con la sua 
innegabilità, così che tali proprietà appartengono soltanto all’essere e 
sono “uno” con esso, in modo tale che in esso vengono meno come di-
stinte da esso. 

Di contro, l’esperienza è fatta di una molteplicità di cose che sembrano 
essere, ma in verità non sono. Gli enti si risolvono nel non-essere proprio 
in ragione della loro intrinseca contraddittorietà. 

Parmenide non dimostra la contraddittorietà degli enti; tuttavia, af-
fermando che il “principio di ragione” si oppone al “principio di espe-
rienza”, indirizza inequivocabilmente la ricerca. 

Come anticipato da Anassimandro, ciò che consente la posizione 
dell’identità determinata, infatti, è il “limite”, che è altro modo per dire 
“negazione” o, più precisamente, “relazione negativa”. 

Il limite pone bensì la determinazione, ma solo perché la riferisce ad 
altra determinazione, e questo aspetto viene mirabilmente espresso dalla 
nota formula spinoziana, ripresa dallo stesso Hegel, per la quale omnis 
determinatio est negatio3.

Quello che vorremmo mettere bene in luce, perché centrale nel di-
scorso che siamo andati svolgendo, è che la determinazione non è tanto 
negazione di altra determinazione, quanto negazione di sé stessa. 

In altre parole: poiché la differenza (non-A) è essenziale alla posizio-
ne dell’identico (A), essa entra nella costituzione intrinseca di quest’ul-
timo, che è, in sé, sé e, insieme, non sé (A e, insieme, non-A); dunque, è 
una contraddizione. 

2.   Si veda il paragrafo 11 della Seconda Riflessione (nota 43). 
3.   Ripetiamo anche qui quanto già detto nella nota 59 della Quinta riflessione e cioè che 
la formula usata da Spinoza, nella Lettera numero 50 a Jelles, è “determinatio est negatio”. 



400	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

E la contraddizione non è “qualcosa-di-contraddittorio”, cioè un’ipo-
stasi, bensì è il proprio contraddirsi, cioè il proprio negarsi, cioè il proprio 
non-essere. 

In sintesi e per ricapitolare quanto detto: solo l’essere, cioè l’assoluto, 
è veramente, cioè innegabilmente, proprio perché eccede l’ordine formale 
in cui si dispone la “negazione” che vale come esercizio del negare. 

Di contro, gli enti, che costituiscono l’universo dell’esperienza, coin-
cidono con ciò che Parmenide definisce “non-essere” e che per noi rap-
presenta l’inevitabile. Proprio per questa ragione abbiamo affermato che 
gli enti “esistono”, ma “non sono”.

A questo punto giova precisare che l’inevitabile risulta tale a muovere 
dal progetto del soggetto volto a prescindere da esso: tale progetto non è 
praticabile, perché dall’ente comunque si comincia, anche per mostrarne 
teoreticamente l’inconsistenza ontologica. 

L’inevitabilità degli enti, tuttavia, non può venire confusa con l’in-
negabilità: innegabile è solo l’essere, cioè l’assoluto, per la ragione che 
costituisce la condizione incondizionata che, in quanto tale, vale come la 
condizione di intelligibilità degli enti. 

Tale condizione, tuttavia, non lascia essere l’ente così come esso si 
presenta, ma gli impone un’intrinseca trasformazione: la sua verità non è 
l’immediatezza empirico-formale con cui si presenta, ma la mediazione 
autentica che lo costituisce e che consiste nel suo trascendersi. 

Il “principio di ragione”, secondo questa lettura di Parmenide, è la ra-
gione dell’intrinseco negarsi del “principio di esperienza” nonché della sua 
presunta inconfutabilità. 

Che è come dire: l’esperienza è l’atto del suo oltrepassarsi perché il 
fondamento (“principio di ragione”) questo impone. 

Per Severino, invece, l’errore di Parmenide, opportunamente corretto 
da Platone, sarebbe proprio quello di non avere visto che non si dà un 
unico principio, ma se ne danno due: “questa è l’aporia cui dà luogo l’in-
dagine eleatica: che esperienza e ragione – i principi del sapere umano! 
– si negano a vicenda; e, in quanto entrambi sono principi, nessuno dei 
due può essere negato”4.

4.   E. Severino, Fondamento della contraddizione, Adelphi, Milano 2005, p. 242.



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 401

Ciò che ci sembra di dover sottolineare è che, in effetti, Parmenide 
non viene mai confutato veramente. 

Non si dimostra, cioè, il suo errore, bensì si fa valere il “principio 
dell’esperienza” o come di per sé evidente o come se esso si fondasse su 
una dimostrazione implicita. 

In questo secondo caso, l’argomento è il seguente: non si può nega-
re il mondo, perché, per negarlo, si deve comunque presupporlo come 
qualcosa che necessita di venire negato.

Ebbene, a nostro giudizio la domanda fondamentale è quella che è 
già stata formulata all’inizio del presente paragrafo: a quale condizione è 
possibile porre la negazione dell’essere? 

Solo dopo avere risposto a tale domanda ci si potrà porre il problema 
della presunta innegabilità del mondo.

5. Negazione formale e negazione trascendentale
 
Per rispondere alla domanda sopra formulata, ci si deve interrogare 

sul concetto di “negazione”. 
Del resto, tale concetto risulta costitutivo del concetto stesso di “in-

negabile”, che significa appunto “non negabile”. In esso, dunque, la nega-
zione entra per ben due volte e noi ci proponiamo di riflettere su questo 
aspetto.

Per cominciare, partiamo dalla cosiddetta “innegabilità del mondo 
(degli enti)”. Tale innegabilità, come ricordato da Severino, è stata affer-
mata per primo da Platone, il quale fa dell’esperienza un principio vero 
tanto quanto lo è il principio di ragione (ne abbiamo parlato nel paragra-
fo 2 della Terza Riflessione).

Se non che, la questione ruota proprio intorno al concetto di “ne-
gazione”. A nostro modo di vedere, l’esperienza può venire considerata 
innegabile a condizione che si assuma il concetto di “negazione” dando 
ad esso un certo significato. 

Per cogliere questo significato, rileviamo che affermare l’innegabi-
lità del mondo ha come conseguenza quella di ridimensionare l’essere 



402	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

parmenideo, vincolandolo al non-essere: l’essere cessa così di valere come 
assoluto e diventa un “essere relativo”, come viene indicato, appunto, da 
Platone.

Se l’essere fosse relativo, tuttavia, allora esso non emergerebbe oltre 
la relazione e, pertanto, oltre il vincolo. Esso, quindi, non soltanto ces-
serebbe di valere come assoluto, ma altresì legittimerebbe il non-essere, 
perché solo quest’ultimo può relativizzare l’essere. 

Del resto, se si affermasse che accanto all’essere assoluto si dispone 
l’essere relativo, ciò equivarrebbe a costringere comunque l’essere assolu-
to all’interno della relazione all’essere relativo, sì che l’essere assoluto non 
potrebbe non venire negato (contraddittoriamente).

Ripetiamolo, perché è un punto decisivo: se l’essere scadesse a termi-
ne della relazione, allora cesserebbe di valere come ab-solutum, sciolto da 
vincoli, e non potrebbe più valere quale fondamento, perché decadrebbe 
a fondato.

Inoltre, la relazione non potrebbe non prevedere, come secondo ter-
mine, il non-essere (l’essere relativo sarebbe “non-essere” in quanto altro 
dall’essere assoluto), costruendo innegabilmente la contraddizione.

E siamo così al tema della negazione, dal momento che si parla di 
“non” essere nonché di “innegabilità”. 

Ebbene, vi sono due modi per intendere la negazione. 
Per il primo, che è “formale”, la negazione è una “funzione logica”, cioè 

un’attività estrinseca che si esercita su ciò che si intende negare. In quanto 
tale, la negazione si pone solo se assume forma determinata, ossia solo se 
si esercita su ciò che essa intenderebbe negare. 

Se non che, una tale negazione si trova, per un verso, a postulare ciò 
che essa stessa, per altro verso, pretende di negare. Essa, insomma, non 
può non configurare un costrutto contraddittorio, giacché si trova a ne-
gare proprio ciò che richiede per essere. 

Solo a condizione di far valere questo tipo di negazione, non di meno, 
è possibile configurare quel costrutto che è il “non-essere”.

Rileviamo che tale costrutto non può valere come la negazione 
dell’essere, come invece pretenderebbe, e ciò per la ragione che l’essere è 
il fondamento innegabile: la stessa negazione si fonda “innegabilmente” 
sull’essere, perché per negare deve essere. 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 403

Da ciò si evince, come conseguenza, che il non-essere non può non 
essere il suo stesso negarsi, proprio per il suo pretendere di essere, ma come 
non-essere. 

Pretendendo di essere per opporsi all’essere e cioè per valere quale ter-
mine di questa opposizione, il non-essere nega il proprio essere la nega-
zione dell’essere, così che la contraddittorietà del costrutto dipende non 
soltanto dalla contraddittorietà della negazione formale, che costituisce 
l’espressione “non-essere”, ma anche dalla pretesa di negare il fondamento, 
cioè l’essere che è fondamento anche della negazione.

Si potrebbe dire anche così: è precisamente nella pretesa di negare l’es-
sere che la negazione formale rende esplicito (mostra, esibisce, palesa) il 
suo limite di intelligibilità, che ne decreta l’intrinseca contraddittorietà. 

Essa, infatti, sembrerebbe potersi esercitare “su” ogni determinazione, 
giacché l’attività del negare, proprio perché estrinseca, esibisce la capaci-
tà di disporsi su qualunque dato. 

Se non che, questo suo potere non solo è fittizio, ma nasconde la sua 
immane debolezza, che consiste nella sua intrinseca contraddittorietà, 
legata appunto alla sua pretesa di negare anche il proprio fondamento, 
riducendolo a qualcosa di determinato, cioè a qualcosa di “negabile”.

Per negare l’essere inteso come assoluto, d’altra parte, la negazione 
dovrebbe valere essa stessa come assoluta, venendo meno come negazio-
ne, che è tale soltanto perché nega qualcosa (e se fosse effettivamente 
assoluta, allora si risolverebbe nell’assoluto). 

In quanto negazione formale, per concludere, essa si pone per la ra-
gione che “viene determinata” da ciò su cui si esercita, in modo tale che si 
trova a negare proprio ciò su cui poggia per configurarsi. 

La sua determinatezza, pertanto, la consegna alla contraddizione, dal 
momento che essa non può sottrarsi al “destino” che è proprio di ogni 
determinazione.

Il secondo modo di configurare la negazione non la coglie come “at-
tività”, ma come “atto”5. 

La negazione, in questo caso, viene intesa come l’atto dell’intrin-
seco negarsi del negativo, ossia di ciò che, essendo diverso dall’essere, 

5.   A nostro giudizio, quando Gentile parla di “atto” intende ancora l’“attività”, proprio 
perché ne mantiene la valenza relazionale. 



404	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

non è sufficiente a sé stesso, ossia di ciò che sembra essere, ma non è 
effettivamente. 

La negazione, pertanto, è l’atto del trascendersi di ogni determinazio-
ne e per questa ragione la definiamo “trascendentale”. 

Con questo esito: la negazione trascendentale è l’atto del negarsi della 
negazione formale o, detto con altre parole, è il trasformarsi in atto, cioè 
in unità, di quella attività del negare che, in quanto tale, poggia sulla dua-
lità e, pertanto, risulta estrinseca al negato e poggiante su di esso. 

In questo modo, viene meno a sé stesso quel negativo che pretende di 
porsi accanto al positivo, cioè all’assoluto essere, valendo come sua estrin-
seca negazione: appunto, come non-essere.

L’assoluto essere, insomma, è il venir meno di ogni altro da esso, in-
clusa quella negazione che pure pretenderebbe di negarlo e che, invece, si 
risolve nel suo negarsi in ragione dell’assolutezza dell’essere.

Se la negazione formale è il proprio negarsi, la negazione trascen-
dentale, che – lo ripetiamo – è essenzialmente l’atto del negarsi della 
negazione formale, non può non risultare innegabile, per la ragione che 
è evocata dal fondamento stesso, cioè dalla condizione incondizionata, 
cioè dall’assoluto essere che è tutt’uno con l’incontraddittorio.

Quell’incontraddittorio, che impone alla negazione formale di con-
traddirsi (negarsi), impone altresì al condizionato di negarsi, ossia di tra-
scendersi, ossia di contraddirsi, dal momento che contraddittoriamente 
esso pretende di essere, pur essendo a sé insufficiente.

La verità – usiamo parole diverse per sintetizzare questo punto che 
è fondamentale – è la ragione del negarsi di tutto ciò che è altro da essa, 
qualora si muova dall’assunto rappresentato dal porsi di questo “altro”, 
che tuttavia è del tutto presupposto. 

Questo dimostra che l’atto del negarsi risulta bensì innegabile, ma 
solo a condizione di porsi dal punto di vista dell’inevitabile, che assume 
come essente l’altro dall’assoluto essere. 

Solo disponendosi nella prospettiva dell’inevitabile, infatti, il finito esi-
bisce quell’essere che la prospettiva dell’innegabile coglie come non-essere o, 
detto con altre parole, quell’essere che si rivela innegabilmente un falso essere.



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 405

6. Innegabile e inevitabile

Giunti a questo punto dell’indagine, ci sembra quanto mai importan-
te riprendere quanto siamo andati dicendo sia nel paragrafo 2 della Terza 
Riflessione, dove abbiamo cominciato a trattare il tema della differenza 
di innegabile e inevitabile, sia nella annotazione seconda del paragrafo 
6 della medesima Riflessione, nella quale abbiamo trattato il tema del 
principio di non contraddizione e dell’incontraddittorio.

Ebbene, ciò che era emerso è che, se la negazione viene intesa come 
attività, cioè come relazione negativa, anche il principio di non contrad-
dizione risulta un’antilogia. 

Se, infatti, l’ἔλεγχος perviene all’innegabilità del principio mediante 
la negazione (estrinseca) della sua negazione (anch’essa estrinseca), allo-
ra la negazione del principio risulta essenziale al porsi del principio stesso. In 
tal caso, il falso risulta il fondamento del vero. 

Del resto, notavamo che già nella formulazione del principio di “non” 
contraddizione compare la negazione e ciò non fa che ribadire che, se 
il principio poggia sulla negazione e se la negazione risulta determina-
ta nella misura in cui si pone ciò che essa nega, allora la posizione della 
contraddizione risulta essenziale all’affermazione della sua negazione, cioè 
alla posizione del principio.

La negazione, questa è la conclusione delle nostre osservazioni, non 
può venire ridotta al suo aspetto formale. In quanto negazione formale, 
essa vale come attività estrinseca, cioè come “relazione negativa”, e per-
tanto poggia sul negato senza mai poterlo negare autenticamente. 

Se pensata come determinata, insomma, la negazione deve porsi rife-
rendosi alla sua differenza, che nel caso del principio di non contraddi-
zione è rappresentata proprio dalla contraddizione. 

Di qui la necessità di intendere la negazione non più in senso “forma-
le”, che la riduce appunto a relazione negativa (la negazione et il negato), 
ma in senso “trascendentale”, cioè come atto: l’atto del negarsi di ciò che 
è determinato, perché in sé contraddittorio, cioè falsamente essente 

Dal negarsi del finito emerge, quindi, l’infinito, cioè l’innegabile. Ma 
questo modo di parlare dell’innegabile lo vincola all’inevitabile. 



406	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Per sottrarsi a questo vincolo, l’innegabile domanda di venire inteso 
come la condizione incondizionata, la quale non può non coincidere con 
l’incontraddittorio essere di Parmenide. 

In quanto tutt’uno con l’incontraddittorio, cioè con l’assoluto stesso, 
l’innegabile si rivela tale non perché nega la negazione che cerca di negar-
lo e nemmeno perché induce il negarsi di questa negazione: in entrambi 
questi casi, infatti, l’innegabile poggerebbe su una negazione tentata. 

Facciamo notare che, anche se la negazione nega sé stessa – come ac-
cade nella dimostrazione per confutazione del principio di non contrad-
dizione – essa diventa comunque essenziale per l’emergere dell’innegabile 
(che, pertanto, non può risultare effettivamente tale) e questo non può 
non decretare la sudditanza del vero al falso, il quale in tal modo viene 
fatto essere, ancorché falsamente.

Di contro, il punto che noi intendiamo affermare con forza è il se-
guente: l’innegabile è l’assoluto stesso, così che la sua innegabilità coin-
cide non con il suo essere fuori dalla portata della negazione, ma con l’in-
sussistenza di tutto ciò che è altro da esso, inclusa la negazione medesima.

Che è come dire: se ci si pone – idealmente – dal punto di vista dell’as-
soluto, che è poi il punto di vista dell’innegabile, quest’ultimo non risul-
ta tale perché emerge da una negazione che, però, si rivela inefficace, ma 
perché solo l’assoluto essere è veramente. 

L’assoluto, che può venire indicato anche come la condizione incon-
dizionata – si tratta di espressioni che intendono indicare il medesimo 
–, è “non negabile” perché la condizione incondizionata condiziona la 
negazione formale – presupposta, ma solo presupposta, come essente –, 
imponendole di negarsi, e non viene condizionata da essa.

Il discorso svolto mette capo, quindi, alla seguente conclusione: la 
contrapposizione di “innegabile” e “inevitabile” richiede che si faccia di 
nuovo riferimento ai due diversi tipi di negazione che abbiamo indicato.

La negazione che vige nel concetto di “inevitabile” è una negazione 
formale, perché indica che il dato, ossia l’immediato formalmente inteso, 
non può venire negato perché non può venire evitato. 

Esso, inoltre, non può venire evitato perché senza di esso la negazione 
formale sarebbe astratta, vuota, abbisognando di disporsi su qualcosa. Il 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 407

quale, a sua volta, necessita della negazione formale per venire determinato 
come “cosa-quale-che”. 

Tanto la negazione formale quanto il dato, presunto immediato, sono 
dunque insufficienti ciascuno a sé stesso, così che l’inevitabile, che pog-
gia sulla negazione formale, è il suo innegabile negarsi trascendentale. 

Usando tale espressione, abbiamo chiamato in causa l’innegabile. 
Orbene, la negazione che vige nel concetto di “innegabile” è una nega-
zione trascendentale perché non è un’attività, ma un atto: l’atto dell’in-
trinseco negarsi di tutto ciò che, non essendo il vero essere, cioè l’assoluto 
essere, non può non risultare in sé contraddittorio.

L’intrinseco negarsi del dato (determinato), dunque, è il suo stesso 
contraddirsi, ossia non l’intervento di una negazione che sopraggiun-
ge sul dato, presupposto come essente, ma il risolversi interamente nel 
non-essere dell’essere del dato stesso.

Quanto appena detto ha una fondamentale conseguenza: a rigore, ciò 
che è altro dall’essere è originariamente il suo non-essere; dunque, è il suo 
non essere mai stato. 

Qualora ci si ponga dal punto di vista dell’innegabile, dunque, non 
si potrà non riconoscere che solo l’assoluto è veramente, sì che la stessa 
negazione, inclusa la negazione trascendentale della negazione formale, 
rivela il suo essersi originariamente tolta nell’assoluto. 

Qualora, invece, ci si ponga dal punto di vista dell’inevitabile, allora si 
prenderà avvio dal dato, del quale si coglierà tuttavia l’innegabile strut-
tura contraddittoria. In questo caso, si dirà che il dato è l’atto del suo 
negarsi o del suo contraddirsi, affinché la dualità dell’attività si superi 
nell’unità dell’atto e la negazione formale diventi negazione trascendentale.

Se non che, non si dovrà mai dimenticare che l’atto costituisce la “for-
ma estrema” del finito: nell’atto si realizza il massimo di unità che è conces-
sa dall’inevitabile, ma non ancora l’assoluta unità. 

Dell’assoluta unità l’atto indica la necessità e in essa intende compiersi, 
ma, se ci si ferma alla sua indicazione – e non si perviene a ciò che con essa 
viene indicato –, allora non si supera veramente l’inevitabile, sia perché 
si presuppone il dato sia perché l’atto mantiene una sua determinatezza.

In tal modo, si ritorna al punto cruciale messo in luce poche righe 
sopra: la negazione in quanto tale deve lasciare emergere il suo essersi da 



408	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

sempre tolta, affinché solo il positivo, che è la verità assoluta, veramente 
sia.

E tuttavia, si deve ancora ripetere: poiché si prende avvio dall’inevita-
bile, e ciò è appunto “inevitabile”, allora non si potrà non dire che l’altro 
dal vero, cioè l’inevitabile stesso, è il suo togliersi, giacché è il suo con-
traddirsi, e tale atto è ciò che proietta l’inevitabile verso l’innegabile. 

Per questo suo tendere all’infinito, l’atto è “il trascendentale” e si es-
senzializza nella intentio veritatis, che nella verità intende interamente 
compiersi e risolversi.

Chiarito questo aspetto, che riassume il senso delle nostre riflessioni, 
rimane da precisare che, nel contrapporre l’innegabile all’inevitabile, si fi-
nisce per leggere l’innegabile a muovere dal punto di vista dell’inevitabile. 

In tal modo, infatti, si riduce l’innegabile ad una posizione determi-
nata, che si contrappone ad altra posizione. 

Si potrebbe anche dire che si finisce per collocare l’innegabile su di 
un livello che si distingue bensì dal livello dell’inevitabile, ma che riduce 
l’innegabile ad una posizione: solo il “qualcosa” si dispone su di un livel-
lo, così che si produce un’assimilazione alla quale l’innegabile non può 
non sottrarsi.

Se intendiamo dire come l’innegabile si sottrae all’assimilazione con 
l’inevitabile, possiamo parlare soltanto di “emergenza” oltre l’inevitabi-
le, precisando altresì che si tratta di un’emergenza che, però, si intende 
non poggi su ciò su cui l’innegabile emerge.

Vera emergenza, va aggiunto perché è cruciale, si ha soltanto in un 
caso: nel caso dell’assoluto/innegabile, il quale – questo è il punto – non 
poggia su alcunché perché non si dà alcunché oltre di esso, così che anche 
la vera emergenza si risolve, propriamente parlando, nell’assoluto essere.

Ebbene, quando si parla di “innegabile”, contrapponendolo all’“inevi-
tabile”, precisamente questo si intende: il trascendimento del livello empi-
rico-formale, il quale è soltanto “inevitabile”. 

Tale trascendimento coincide – giova ripeterlo – con l’intenzione di 
verità che spinge verso l’assoluto intendendo essere uno con esso. 

Nel parlare della verità, come nel parlare dell’innegabile, che è la ve-
rità stessa, insomma, si deve lasciare che l’intenzione produca l’intrinseca 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 409

trasformazione di ciò che si dice: il “detto” deve togliersi in ciò che si inten-
de dire e che non può mai venire ridotto al dire di esso.

Per concludere il discorso sulla negazione e sul contraddirsi della ne-
gazione formale, nonché sull’innegabile contraddirsi dell’inevitabile, di-
remo che il modo formale di descrivere la negazione, che la assume come 
la relazione (costrutto) di negante et negato, è l’equivalente del modo 
formale di descrivere la contraddizione. 

Formalmente, infatti, la contraddizione viene intesa come la congiun-
zione di due termini che si escludono reciprocamente (A et non-A). 

Se il costrutto formato da inconciliabili non può non (innegabilmen-
te) risolversi nel suo intrinseco contraddirsi, altrettanto il costrutto che si 
costituisce della negazione e del suo negato non può non (innegabilmen-
te) risolversi nell’atto del suo negarsi. 

Dalla tematizzazione dei concetti di negazione e contraddizione 
emerge, pertanto, la medesima istanza teoretica e cioè la necessità che 
l’innegabile trascenda l’inevitabile e lo trascenda, appunto, senza vinco-
larsi a ciò che viene trasceso. 

Ad essere veramente innegabile, non lo si dimentichi, è solo l’assoluto, 
il quale costituisce altresì la condizione che evita l’assolutizzazione del re-
lativo, cioè l’assunzione dell’inevitabile come se fosse innegabile. 

Se il relativo viene lasciato essere come effettivamente è, allora esso 
si rivela l’atto del suo andare oltre sé stesso, ossia l’atto del trascendere 
quell’immediatezza empirico-formale che sembra connotarlo. 

Ciò comporta una risignificazione anche del concetto di “mediazio-
ne”. La mediazione, infatti, non può venire intesa come una relazione, 
cioè come un costrutto formato da due termini estremi e da un medio 
che li congiunge.

Poiché, invece, questo è il modo in cui essa viene comunemente inte-
sa, risulta importante precisare che questa forma lascia ancora sussistere 
l’immediato.

Il tema del mediarsi dell’immediato, ossia del togliersi del finito, è stato 
affrontato con profondità, come è noto, soprattutto da Hegel, il quale, 
per le ragioni che abbiamo cercato di indicare, ha meditato a lungo an-
che sulla problematicità del concetto di “cominciamento” e sulla centra-
lità del concetto di “relazione”. 



410	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Ebbene, per procedere nel nostro discorso e per avviare una ripresa 
tematica del concetto di relazione, che è alla base del concetto di negazione, 
ci avvarremo proprio della riflessione hegeliana per la ragione che, a no-
stro giudizio, in Hegel è possibile ravvisare la distinzione di innegabile e 
inevitabile, anche se non esplicitamente espressa.

Reperire tale distinzione nell’opera di Hegel, seppure in forma cursoria, 
ha l’obiettivo di mostrare la fecondità ermeneutica di questa distinzione in-
trinsecamente teoretica.

7. Innegabile e inevitabile in Hegel

Anche in questo caso, tratteremo temi in parte già analizzati, ma in-
scrivendoli in un contesto più ampio nonché approfondendoli. 

Per riprendere il discorso intorno alla concezione hegeliana, e ravvisa-
re la distinzione da noi proposta, iniziamo con il tematizzare il concetto 
di “cominciamento”. 

Secondo Hegel, il cominciamento è, da un certo punto di vista, un 
immediato e, da un altro punto di vista, la sua stessa mediazione. Così 
egli scrive nel Libro Primo della Scienza della logica: 

Solo recentemente sorse la coscienza che è una difficoltà di trovare in fi-
losofia un cominciamento, e solo recentemente si discusse in varia manie-
ra intorno alla ragione di questa difficoltà e alla possibilità di risolverla. Il 
cominciamento della filosofia è di necessità o un mediato (Vermitteltes) 
oppure un immediato (Unmittelbares), ed è facile mostrare che non può 
essere né l’uno né l’altro; cosicché tutte e due le maniere di cominciare 
son soggette ad esser confutate6.

Il cominciamento, dice Hegel, non può essere un mediato, perché ciò 
che è mediato non è originario, né può essere un immediato, perché l’im-
mediato è indeterminato e da esso non è possibile dedurre. 

Potremmo tradurre anche così: il cominciamento di una trattazione 
filosofica, che ha come suo obiettivo la verità, non può essere arbitrario, 

6.   G.W.F. Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit., Vol. I, p. 51. 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 411

cioè soggettivo, ma non può essere nemmeno autenticamente oggettivo, 
cioè assolutamente vero, perché in questo caso non avrebbe senso andare 
oltre di esso, così che verrebbe meno la ragione del procedere.

Il cominciamento, dunque, configura un problema e ciò da cui pro-
priamente si comincia è la consapevolezza del carattere problematico del 
punto di movenza. Come uscire, allora, dall’aporia? 

A noi sembra che la strada qui indicata da Hegel sia questa: si deve 
riconoscere che la contrapposizione, proprio in quanto tale, appartiene ad 
un livello che è solo formale. 

Essa, cioè, appartiene al solo pensiero intellettualistico che “determi-
na e tien ferme le determinazioni”7. La ragione, invece, “è negativa e dia-
lettica, perché dissolve in nulla le determinazioni dell’intelletto”8. 	

In particolare, nel caso del cominciamento la ragione riconosce che 
immediatezza e mediazione sono due determinazioni, che solo astratta-
mente possono venire prese separatamente l’una dall’altra e contrapposte 
in forza di questa loro separatezza. 

Per Hegel, immediato e mediato sono inseparabili, così che non si 
può assumere l’uno a prescindere dall’altro: 

Qui si può solo allegar questo, che non v’ha nulla, nulla né in cielo né 
nella natura né nello spirito né dovunque si voglia, che non contenga 
tanto l’immediatezza quanto la mediazione, cosicché queste due deter-
minazioni si mostrano come inseparate (ungetrennt) e inseparabili (un-
trennbar), e quell’opposizione come inesistente9.

In questo passo, Hegel mette in luce un tema di estrema rilevanza te-
oretica: l’inseparabilità delle determinazioni contrapposte. Qui si parla 
di immediatezza e mediazione, ma il discorso può venire fatto per ogni 
coppia di contrapposti. 

Ebbene, ciò che intendiamo sostenere è che, senza la distinzione di 
innegabile e inevitabile, il discorso risulta inintelligibile. 

7.   Ivi, p. 6.
8.   Ibidem.
9.   Ivi, p. 52.



412	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Come è possibile, dunque, separare ciò che è in sé inseparabile? Ecco, 
a noi sembra di poter dire che l’ordine che pone inevitabilmente la sepa-
razione dell’inseparabile è precisamente l’ordine empirico-formale, che 
è poi anche l’ordine del discorso. 

In esso, ogni determinazione (ogni A) mantiene una sua identità de-
terminata solo perché si distingue, dunque si contrappone, ad ogni altra 
identità determinata (ad ogni non-A) e questa distinzione è essenziale al 
mantenersi della molteplicità dei distinti. 

Questi ultimi, tuttavia, proprio perché distinti, possono anche venire 
separati, ossia possono venire presi indipendentemente l’uno dall’altro. 

L’ordine empirico-formale, dunque, è inevitabile, anche se in esso si se-
para ciò che è in sé inseparabile. 

Potremmo affermare, quindi, che l’ordine empirico-formale si costi-
tuisce assumendo ciascuna determinazione “come se” essa potesse porsi 
in forma autonoma e autosufficiente, perché solo così si esce dall’indistin-
to, cioè si dà una forma. 

Se non che, quello che l’ordine formale presenta come autonomo e 
autosufficiente in effetti è intrinsecamente vincolato. 

Ogni determinazione, infatti, è tale solo in quanto si rapporta ad altra 
determinazione, così che ogni identità determinata è in sé il riferirsi ad 
altro da sé. 

Ogni identità determinata è sé stessa e non è sé stessa; è sé et il suo 
altro; è sé e la propria negazione: è una contraddizione. 

Che è come dire: il dato, che la forma presenta come un ente, dal pun-
to di vista della struttura logico-concettuale, ma di un concetto inteso 
in senso trascendentale, come abbiamo più volte rilevato, è il suo riferirsi, 
dunque il suo trascendersi. 

Il trascendersi del dato, tuttavia, non significa la sua cancellazione, 
ossia il suo venire meno empiricamente (formalmente): ciò comporte-
rebbe il cadere al polo opposto dell’alternativa, ossia il ricadere nell’in-
determinato (indistinto).

Di contro, ciò che Hegel afferma con decisione è che non si può ac-
cettare come vero un polo della contrapposizione (alternativa, relazione di-
sgiuntiva esclusiva) né l’altro. 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 413

Non si può assumere come innegabile il polo dell’immediatezza né 
quello della mediazione; od anche: né il determinato né l’indeterminato. 

Ciò che deve venire oltrepassato, pertanto, è proprio il costrutto che 
si compone dei termini e della relazione (inclusa la relazione disgiuntiva 
esclusiva) che li congiunge, perché in sé contraddittorio.

8. La contraddizione in Hegel

Quando Hegel parla di contraddizione, a nostro avviso, non intende 
indicare uno status, ma il suo venir meno a sé stesso: il suo “contraddirsi”. 

Il contraddirsi della contraddizione, inoltre, non mette capo alla 
sua cancellazione (“cancellare” corrisponde allo Abstreifen), ma al suo 
inveramento.

Usando la terminologia hegeliana e riprendendo quanto detto nel-
la annotazione quinta del paragrafo 4 della Settima Riflessione, con 
l’espressione “inveramento” intendiamo indicare l’Auf-hebung che è 
l’Er-hebung, ossia il “togliersi” che è l’“elevarsi”. 

L’espressione Er-hebung è giustificata dal fatto che la determinazione, 
la quale si pone nell’ordine formale perché esibisce la propria immedia-
tezza, cioè la propria presunta identità autonoma, se viene colta nel suo 
autentico essere si rivela mediazione in atto, dunque il trascendere l’im-
mediatezza sancita dalla forma.

La mediazione di ciò che nell’ordine empirico-formale compare 
come immediato non significa nemmeno la sua sostituzione, perché il 
livello in cui il dato si impone non è quello in cui soltanto il fondamento è. 

L’universo empirico-formale, inclusi i dati che in esso valgono come 
immediati, vale come inevitabile, perché non si dà alternativa ad esso. 

Il fondamento è innegabile, perché è il prerequisito non solo del-
la negazione, ma di ogni determinazione nonché della relazione tra le 
determinazioni. 

Esso, più radicalmente, è quella condizione incondizionata che con-
sente di rilevare il limite di ogni condizionato.

Un punto che riteniamo debba venire chiarito, perché molto im-
portante per una corretta interpretazione del testo hegeliano, è questo: 



414	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

coloro che pensano che Hegel abbia sostituito alla logica aristotelica, ba-
sata sul principio di non contraddizione, una logica dialettica, basata sul 
principio di contraddizione, a nostro giudizio non hanno colto il senso 
autentico del discorso hegeliano, che indica come la contraddizione deb-
ba necessariamente superarsi. 

Essa deve superarsi perché solo l’incontraddittorio è vero, dunque solo 
l’incontraddittorio veramente è. 

In effetti, Hegel lo afferma a più riprese, ma un passo è, a nostro avvi-
so, davvero esemplare. Il passo compare in una Aggiunta al paragrafo 119 
dell’Enciclopedia delle scienze filosofiche e suona così: 

Ciò che muove il mondo in generale è la contraddizione, ed è ridicolo dire 
che la contraddizione non può venire pensata. Quest’affermazione è giu-
sta solo in quanto non ci si può accontentare della contraddizione e la con-
traddizione supera se stessa mediante se stessa. La contraddizione superata 
non è però l’identità astratta, perché questa è soltanto un lato dell’oppo-
sizione. Il risultato prossimo dell’opposizione posta come contraddizione 
è il fondamento che contiene in sé tanto l’identità quanto la distinzione 
come superate e deposte a puri momenti ideali (ideell)10. 

Ciò su cui si deve insistere è proprio la necessità di intendere il fon-
damento (o principio, qui sono equivalenti) come emergente oltre la re-
lazione-contrapposizione di immediato e mediato o di indeterminato e 
determinato. 

Se si afferma che il vero, poiché assoluto, è indeterminato e indetermi-
nabile, si deve precisare adeguatamente tale affermazione. 

Si deve, cioè, aggiungere che, proprio perché assoluto, esso non può 
non (innegabilmente) andare oltre la contrapposizione di determinato/
indeterminato. 

Poiché, però, ci si colloca nell’universo empirico-formale, non si po-
trà evitare (ecco l’inevitabile) di dirlo come indeterminabile, perché il 
dire impone l’alternativa: aut determinabile aut indeterminabile.

10.   G.W.F. Hegel, Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, trad. it. cit., Parte 
Prima, La scienza della logica, p. 321. 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 415

Si dirà, dunque, che il vero è indeterminabile, stante la sua assolutez-
za, affiancando, tuttavia, a questo dire la consapevolezza che ciò che in 
effetti si intende dire è che l’assoluto, cioè il vero, non può non andare 
oltre la contrapposizione.

Allorché si è affermata l’insemantizzabilità del vero [si vedano la 
Sesta (paragrafo 6) e la Settima Riflessione (paragrafo 4, annotazione 
seconda)], pertanto, si è accettata la logica bivalente imposta dalla logica 
formale, per la quale o il vero è semantizzabile (determinabile) o è inse-
mantizzabile (indeterminabile). 

Ciò che deve venire sottolineato è che questa alternativa, ogni alter-
nativa, appartiene all’ordine dell’inevitabile, in modo tale che la risposta 
che abbiamo dato, e cioè che “il vero è insemantizzabile”, non può veni-
re evitata poiché non può venire evitata la scelta di uno dei due corni 
dell’alternativa. E noi abbiamo argomentato a sostegno della scelta com-
piuta, nella consapevolezza della sua inevitabilità.

Non rispondere e sottrarsi alla scelta, infatti, significherebbe assume-
re il “silenzio” come l’unica traduzione dell’innegabile nell’inevitabile 
oppure significherebbe pretendere di negare le regole che strutturano 
l’universo formale, disponendosi però al suo interno.

Se ci si intende porre dal punto di vista dell’innegabile, invece, allora 
non si può non affermare che il vero trascende questa stessa contrappo-
sizione, ogni contrapposizione, così che la sua insemantizzabilità risulta la 
traduzione dell’innegabile nell’inevitabile, per la duplice ragione che il 
vero è assoluto, e quindi non può venire determinato, e che non di meno 
anche l’assolutezza e l’insemantizzabilità valgono, a livello dell’inevita-
bile, come due determinazioni, così che di esse deve cogliersi non tanto il 
significato linguistico quanto il valore che mediante esse si intende indicare.

Rispondere che “il vero trascende ogni contrapposizione”, del resto, 
è altro modo per dire che non è una determinazione, stante che la deter-
minazione si pone opponendosi. In questo modo, si risponde ancora che 
il vero è indeterminabile, dunque insemantizzabile, ma non ci si sottrae 
all’uso di determinazioni. 

Anche questa affermazione, in quanto affermazione, ricade dunque 
nell’ordine dell’inevitabile, così che è solo la coscienza critica che, coglien-
do il limite del dire, porta oltre il dire medesimo e intende effettivamente 



416	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

l’assolutezza del vero: e questo significa intendere di cogliere il vero dal 
punto di vista dell’innegabile, cioè del vero stesso. Su questa “intenzione” 
torneremo più avanti.

Se i due livelli non vengono distinti, pertanto, si finisce con l’assumere 
l’inevitabile come innegabile, commettendo un errore capitale. 

Hegel evita questo errore allorché lascia intendere che il livello del di-
sporsi delle figure non è quello dell’assoluto, che è il fondamento di ciascu-
na figura.

Egli, insomma, in alcuni passi sembra far valere la distinzione che noi 
proponiamo, anche se non ne parla mai in termini espliciti. 

Solo così, in effetti, ci pare che si eviti la contraddizione. Se, infatti, 
si riducesse l’essere a “cominciamento”, secondo quanto si afferma nella 
Scienza della logica, allora si negherebbe la sua assolutezza e lo si ridur-
rebbe ad una mera figura.

A nostro giudizio, insomma, l’essere che vale come figura non può 
non appartenere al livello in cui si colloca il processo delle figure stesse e 
che configura la fenomenologia del logos. 

Ebbene, tale livello costituisce l’inevitabile, perché non può non veni-
re distinto dal livello in cui il logos permane il medesimo in ciascuna delle 
figure e di tutte vale come il toglimento, e questo è innegabile. 

La figura logica che decreta l’assimilazione dei due livelli, e rende com-
planare ciò che invece è asimmetrico, è proprio la relazione.

Non a caso, se si rimane vincolati all’ordine formale, cioè all’ordine 
del linguaggio, non si potrà evitare l’alternativa, che è una relazione, per 
la quale aut si pone il fondamento (principio) come indeterminato aut 
come determinato; aut il logos permane uno e identico con sé aut divie-
ne e si esprime in una molteplicità di figure. 

Ciò accade perché, appunto, in tale ordine viene assunta come indi-
scutibile la relazione e, in particolare, la relazione disgiuntiva esclusiva, 
che coincide con la stessa alternativa. La prima alternativa, presa in esa-
me dallo stesso Hegel, ad esempio nella Prefazione alla Fenomenologia, è 
quella vero/falso. 

Tale alternativa sembra indiscutibile, cioè innegabile, ma a rigore è 
soltanto inevitabile. 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 417

È inevitabile perché il codice formale è, dal punto di vista logico (per lo 
meno della logica che si usa prevalentemente), binario, per questa ragio-
ne si parla di “logica bivalente”. 

L’alternativa, che rappresenta la base della logica bivalente (esistono, 
in effetti, anche logiche polivalenti, ma ciò non è rilevante dal nostro 
punto di vista), si costituisce infatti di due opzioni, che vengono dette i 
suoi corni: essa è “cornuta”, affermano i logici. 

Questo non significa che non possano configurarsi anche più opzio-
ni; tuttavia, per ciascuna opzione si ripropone ancora l’alternativa: è 
questa l’opzione giusta o non è questa? 

Si potrebbe anche dire così: l’alternativa è inevitabile perché non si dà 
un’alternativa all’alternativa stessa. 

Non per questo, però, essa è innegabile. Non lo è perché, se si considera 
l’alternativa vero/falso, che è quella fondamentale e che riassume ogni 
altra, da un lato essa pone il vero come uno dei suoi termini. Da un altro 
lato, non di meno, essa viene assunta come vera e vera nel suo comporsi 
di entrambi i termini. 

La conseguenza è che il falso diventa essenziale al configurarsi del vero 
e si dimentica che il falso è il “falsificato” (participio passato del verbo 
fallere) dal vero, dunque è “tolto” dal vero stesso. Il quale, dal punto di 
vista dell’innegabile, è assolutamente, perché non può essere l’altro da esso.

La relazione vero/falso, insomma, si mantiene solo se si mantengono 
i termini, così che l’emergenza (primato) della relazione oltre i (rispetto 
ai) termini è solo apparente: l’una postula gli altri, e viceversa. 

La relazione, inoltre, è la figura logica che pone l’altro dal vero accanto 
al vero o nella sua struttura intrinseca, così che essa è la negazione stessa 
dell’assolutezza del vero. Non a caso, l’assoluto non soltanto si sottrae 
alla relazione, ma della relazione induce la negazione in atto.

Questi aspetti non vengono considerati da chi, come Severino, assu-
me la relazione come “la struttura originaria”. 

Quest’ultima, come abbiamo indicato nel paragrafo 6 della Quinta 
riflessione, viene così descritta:

La struttura originaria è l’essenza del fondamento. In questo senso, 
è la struttura anapodittica del sapere – l’ἀρχὴ τῆς γνώσεως – e cioè lo 



418	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

strutturarsi della principialità, o dell’immediatezza. Ciò importa che 
l’essenza del fondamento non sia un che di semplice, ma una complessi-
tà, o l’unità di un molteplice11. 

Ci domandiamo: come può l’immediato costituirsi in forza di una 
struttura intrinseca? Come può, ancora, l’immediato valere come “l’unità 
di un molteplice”, senza riprodurre il circolo relazionale? E infine: come 
può darsi un’“essenza del fondamento”, senza che questo non significhi 
considerare autentico fondamento solo l’essenza e non il fondamento stesso?

9. Relazione e contraddizione

Parlare di “struttura originaria” significa innegabilmente intendere l’o-
riginario (o principio o fondamento) in senso solo formale. 

Solo formalmente, infatti, la relazione svolge un ruolo primario, quello 
di costituire la “trama” stessa dell’esperienza e del discorso, perché vale 
come l’insieme dei nessi che vincolano tra di loro le determinazioni (se-
gni e significati). 

Se, però, ogni determinato è il suo intrinseco mediarsi, altrettanto la 
relazione – e, dunque, la mediazione – non può venire pensata nel modo 
dell’immediatezza, ipostatizzandola, ma come l’atto dell’intrinseco riferirsi 
di ciò che è in forza di essa, ossia di ciò che è sé solo in forza dell’altro, così 
che anche la relazione dismette lo status di costrutto e si rivela un atto. 

Che è come dire: per evitare di ridurre la relazione a contraddizio-
ne, la si deve pensare come l’atto del riferirsi. Così intesa, essa si essen-
zializza in quell’intentio unitatis, che ne costituisce l’autentico valore 
teoretico-concettuale. 

Il punto è di estrema rilevanza; per chiarirlo, torniamo al tema 
dell’alternativa. 

Ciò che deve essere messo in evidenza è che assumere come vera la 
contrapposizione del vero al falso significa assumere come veri i contrap-
posti; dunque, significa assumere il falso come se fosse vero. 

11.   E. Severino, La struttura originaria, cit., p. 107.



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 419

Inoltre, significa porre il falso come condizionante posizionale del 
vero, ossia come ciò che consente al vero di porsi come vero: il vero, se 
viene determinato, si pone solo in quanto si contrappone. 

Precisamente per queste ragioni, il vero non può venire determi-
nato, neppure come indeterminato, giacché il suo essere emerge oltre la 
contrapposizione. 

Se ne deve concludere che il livello in cui la relazione vale come pri-
oritaria e fondante è il livello in cui si impone la contraddizione, perché il 
falso diventa il fondamento del vero. 

Si tratta del medesimo livello in cui l’essere si pone solo perché si con-
trappone al non-essere (nulla), secondo gli intendimenti di Severino: 

Alla verità dell’essere appartiene l’opposizione dell’essere e del nulla. 
Non nel senso che l’essere abbia a premere su qualcosa che gli faccia resi-
stenza, ma nel senso che, quando si dice appunto che nulla resiste all’es-
sere, l’essere lo si pensa nella sua relazione al nulla, e in questa relazione 
prende significato12.

Relazione e contraddizione sono, dunque, due espressioni distinte, 
ma indicano la medesima necessità teoretica: la relazione è l’atto del rife-
rirsi e la contraddizione è l’atto del contraddirsi. 

Interpretare la relazione come l’atto del riferirsi consente di cogliere 
il senso autentico dell’ordine formale: ogni determinazione, proprio per-
ché in sé riferimento ad altro, si rivela un “segno”, che coincide con il suo 
“essere riferendosi”. 

Il sistema delle determinazioni è, quindi, un sistema di segni, che si 
riferiscono ad un unico, autentico significato, il quale è tale proprio perché 
non è determinato, ma vale come la condizione incondizionata e innega-
bile della serie dei condizionati (determinati).

D’altra parte, interpretare la contraddizione come l’atto del contrad-
dirsi evita che la si ponga come “qualcosa-di-contraddittorio” e consente 
di intenderla come il suo togliersi in quell’incontraddittorio, che costituisce 
l’innegabile “ragione” del suo contraddirsi. 

12.   E. Severino, Ritornare a Parmenide, in Id., Essenza del nichilismo, cit., p. 36. 



420	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

È l’incontraddittorio, infatti, che impone alla contraddizione di con-
traddirsi e questa necessità trova espressione nella consapevolezza incon-
traddittoria del suo essere, appunto, mera contraddizione. Una consape-
volezza che emerge oltre la contraddizione per poterla rilevare.

Orbene, la consapevolezza incontraddittoria della contraddizione può 
venire considerata espressione dell’innegabile, nel senso del valere come 
la traduzione dell’innegabile nell’inevitabile: l’incontraddittorio, che 
è l’assoluto stesso, vale come quella condizione incondizionata che offre 
alla coscienza la possibilità di riconoscere la contraddizione, emergendo 
oltre di essa proprio perché ispirata dall’incontraddittorio che è – lo ripe-
tiamo – l’assoluto medesimo.

Di contro, l’universo empirico-formale coincide con la necessità fat-
tuale (lo stato di bisogno) che impone anche all’emergenza di postulare 
proprio ciò su cui essa emerge, così che per questo vincolo al fattuale la 
stessa emergenza viene ancora letta dalla prospettiva dell’inevitabile. 

In altre parole: è inevitabile che, nell’ordine formale, l’innegabile venga 
disposto in relazione con ciò su cui emerge. 

Per usare un’immagine, si potrebbe dire che, se l’inevitabile configura 
il livello orizzontale in cui si dispongono le determinazioni, inclusi i nessi 
che le vincolano, l’innegabile trascendersi di ognuna può venire rappre-
sentato come la verticale che incrocia l’orizzontale e che lo invera nel 
punto stesso in cui lo incrocia. 

In quel punto, il dato, che pure non viene empiricamente cancellato, 
cessa però di essere come lo presenta la descrizione formale, cioè come un 
immediato, ed emerge come “cifra” dell’assoluto, come l’innegabile tensio-
ne alla verità che dell’ordine formale costituisce l’autentico fondamento. 

In tal modo, se risulta inevitabile inglobare il fondamento nell’ordine 
dei fondati, per quel tanto che si dice di esso – anche quando si dice la sua 
irriducibilità –, altrettanto risulta innegabile l’esigenza di intendere tale 
irriducibilità come emergenza, cioè come togliersi dell’inevitabile nell’in-
negabile e in virtù di esso.

Riferendoci ancora alla lezione hegeliana, potremmo dire che, se la 
coscienza mantiene carattere relazionale e vale come coscienza in cui la 
forma si distingue dal contenuto, allora essa si esprime in forma determi-
nata, finita: come coscienza empirica.



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 421

In quanto tale, però, essa non può non richiedere quell’atto di coscienza, 
che trascende la stessa coscienza determinata o empirica: “Ma la coscien-
za è per se stessa il suo concetto, ed è quindi, immediatamente, l’atto del 
sorpassare il limitato (das Hinausgehen über das Beschränkte), e, poiché 
questo limitato le appartiene, del sorpassare se stessa (über sich selbst)”13.

La coscienza in atto, che coincide con l’atto di coscienza, è l’unico 
modo per “tradurre” l’emergenza del fondamento sull’ordine delle de-
terminazioni finite.

Essa evita di far ricadere il fondamento nel polo dell’indetermina-
tezza – perché il fondamento oltrepassa la contrapposizione di determi-
nato/indeterminato, almeno dal punto di vista dell’innegabile –, ma al 
tempo stesso consente di intenderlo come irriducibile ad una qualche 
determinazione, inclusa la coscienza in quanto determinata. 

Si potrebbe allora dire che il fondamento è la condizione incondiziona-
ta in virtù di cui si pone il trascendersi del determinato e questa formula, 
da un lato, intende subordinare trascendentalmente, cioè innegabilmen-
te, l’atto alla condizione incondizionata; dall’altro, non può evitare di 
vincolare formalmente l’atto al determinato, proprio a quel determinato 
di cui l’atto vale come trascendimento e questo costituisce, appunto, la 
dimensione dell’inevitabile.

Con il seguente approdo: l’atto del trascendersi del determinato, da un 
certo punto di vista, non si subordina al determinato, poiché quest’ultimo 
si risolve interamente nell’atto; questa è l’intenzione del trascendimento. 

Da un altro punto di vista, invece, l’atto stesso mantiene una sua de-
terminatezza, nella misura in cui viene colto per il suo vincolarsi al de-
terminato onde costituirne il trascendimento, ossia per il suo non poter 
evitare di presupporre il determinato stesso. 

Soltanto se pensato dalla prospettiva dell’innegabile, quindi, l’atto vie-
ne colto nel suo autentico significato nonché nel suo valore, che consiste 
nel suo proiettarsi verso il valore stesso. 

Esso, infatti, si risolve in ciò che lo evoca in quanto atto, così che anche 
la sua determinatezza si dissolve nell’assoluta unità, che è la verità stessa da 
esso intenzionata: origine e destinazione dell’atto.

13.   G.W.F. Hegel, Fenomenologia dello spirito, trad. it. di E. De Negri, cit., Vol. I, p. 72.



422	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il discorso svolto ci pare colga il senso della fondamentale distinzione 
posta da Hegel tra “relazione estrinseca” e “sintesi immanente” e anche 
da tale distinzione ci sembra legittimato. 

Il livello in cui si mantiene la relazione estrinseca, infatti, permane ine-
vitabile, laddove il livello in cui si impone la sintesi immanente, che è 
innegabile, non può non emergere oltre il precedente, per non confondersi 
con esso né sostituirsi ad esso.

E tuttavia, non può non venire rilevato che anche la distinzione dei 
livelli appartiene ad uno di essi, così come la distinzione di inevitabile e in-
negabile appartiene all’inevitabile proprio in quanto distinzione, la quale è 
una relazione che rende complanari i distinti.

Poiché di questa stessa distinzione, tuttavia, si coglie il limite, ciò non 
può non significare che l’inevitabile in quanto tale viene oltrepassato 
dall’innegabile e oltrepassato nel senso del coglierne l’inconsistenza, così 
che non si tratta, a rigore, di un oltrepassamento, ma di un venir meno di 
ciò che sembra essere senza essere veramente. 

10. Relazione estrinseca e sintesi immanente

La relazione costituisce il luogo teorico nel quale le determinazioni si 
vincolano per differenziarsi (opporsi) e si differenziano nel vincolarsi. 

Quando ordinariamente si parla di relazione, si intende un costrutto 
formato da due termini estremi (A e B) e un nesso (r) che li vincola. È 
precisamente per questa ragione che si è soliti parlare di “costrutto mo-
no-diadico” e tale costrutto viene espresso nella seguente formula: r (A, B).

Il costrutto postula l’identità dei relati (A e B) e la postula secondo 
la forma in cui l’identità viene ordinariamente concepita e cioè tale che 
tanto A quanto B risultino ciascuno identico con sé stesso e per questo 
differente da ogni altro. 

A e B sono considerati “due” identità, cioè due realtà che esibiscono 
una propria autonomia e autosufficienza, tant’è che possono venire as-
sunte l’una a prescindere dall’altra. 

Se così non fosse, se ciascuna identità non potesse venire considerata 
per la sua autonomia, non potrebbe nemmeno venire codificata e non si 
potrebbe dire “A” né si potrebbe dire “B”. 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 423

Se non che, è proprio a muovere da questo punto che si configura il 
problema. 

La relazione, infatti, viene a conciliare due esigenze che non possono 
non escludersi reciprocamente.

Da un lato, essa postula l’identità dei relati e la postula nella forma 
dell’identità formalmente immediata, stante il fatto che viene determina-
ta e connotata; dall’altro, richiede che l’identità dell’uno non sia “chiu-
sa”, cioè autonoma e autosufficiente, ma sia “aperta” all’identità dell’al-
tro, onde giustificare il loro vincolo. 

Ma è bene il vincolo che non si concilia con l’autonomia delle iden-
tità, nel senso che, se A è A perché autonomo, nel momento in cui entra 
in relazione con B perde la sua autonomia e, dunque, cessa di essere A. Se 
non venisse meno come A, nessuna relazione si sarebbe instaurata. 

La relazione, pertanto, richiede i termini come se fossero due identità 
distinte e autonome (A non è B), ma, insieme e contraddittoriamente, 
come se l’un termine si fondasse sull’altro (A c’è perché c’è B; A non 
può stare senza B). 

Che è come dire: il costrutto mono-diadico, cioè il modo formale 
di intendere la relazione, concilia l’indipendenza dei termini con la loro 
reciproca dipendenza e, quindi, concilia ciò che è in sé inconciliabile14.

Precisamente per le ragioni indicate, Hegel afferma che la relazio-
ne non va intesa come costrutto, cioè come una “relazione estrinseca 
(äuβerliche Beziehung)”, ma deve venire pensata come “sintesi immanen-
te (immanente Synthesis)”15. 

La relazione estrinseca assume come separabile anche ciò che è in 
sé inseparabile: i termini della relazione – nel caso analizzato da Hegel 
nella Scienza della logica si parla di “immediatezza” e di “mediazione” – 
vengono posti come se ciascuno di essi valesse quale una determinazione 
dotata di una propria identità, laddove in effetti immediatezza e media-
zione, come abbiamo cercato di mostrare in precedenza, si pongono per-
ché rinviano reciprocamente l’una all’altra.

Ciò che intendiamo mettere qui in evidenza, non di meno, è che, nella 
concezione che abbiamo inteso proporre in queste riflessioni, la relazione 
non può venire descritta nemmeno come “sintesi”, come invece è per Hegel. 

14.   Abbiamo riassunto quanto detto nella Quinta Riflessione per comodità del lettore.
15.   G.W.F. Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit., Vol. I, pp. 86-87.



424	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

L’espressione “sintesi immanente”, a nostro giudizio, configura, infat-
ti, un ossimoro: se si parla di sintesi è perché la differenza viene ancora 
conservata. 

Non di meno, vale la pena ricordare che, quando lo stesso Hegel in-
tende superare la differenza che caratterizza tanto la relazione quanto la 
sintesi e intende indicare il valore intrinseco e costitutivo del vincolo, egli 
parla di “relazione immediata”. 

Per Hegel, infatti, la relazione, se è immediata, indica un vincolo 
così cogente ed intrinseco, che toglie la dualità e lascia emergere soltanto 
l’unità16.

Per completare il discorso, allora, si potrebbe aggiungere la seguente 
postilla concernente la “sintesi”. 

Ancorché la differenza venga di fatto conservata, inevitabilmente, 
tuttavia ciò che immane alla sintesi, e immane innegabilmente, è proprio 
l’intenzione di unità, che costituisce il fondamento stesso del congiun-
gere nonché il suo senso: si congiunge, nel senso dell’unificare, affinché 
idealmente i congiunti pervengano ad essere così congiunti da diventare 
un’unica realtà.

L’unificazione, che è ancora una relazione, deve superarsi, insomma, 
nella vera unità che vale come ablatio omnis alteritatis, ossia come effet-
tivo superamento della differenza, di ogni differenza.

La relazione intrinseca, che Hegel definisce “sintesi immanente”, ma 
anche “relazione immediata”, implica quindi due conseguenze fonda-
mentali, qualora sia effettivamente intrinseca all’identità determinata. 

La prima è che ciascun termine deve venire pensato come emergente 
oltre l’aspetto formale che lo identifica determinatamente; dunque, deve 
venire pensato come un immediato che si risolve nell’atto del suo mediarsi, 
ossia nell’atto del suo trascendersi. 

La seconda conseguenza è che, venendo meno la determinatezza for-
male dei termini, viene meno anche la relazione intesa nel senso formale 
del costrutto. 

Il costrutto mono-diadico, quindi, ha valenza esclusivamente formale, 
perché ad un livello più profondo il mettere in relazione non può non 

16.   Si rinvia, su questo punto, a quanto scritto nella annotazione al paragrafo 4 della Sesta 
Riflessione.



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 425

configurare un “unificare” che aspira all’unità autentica: “anche nel-
la più imperfetta unione è contenuto un punto in cui l’essere e il nulla 
coincidono, e la differenza loro sparisce (auch in der unvollkommensten 
Vereinigung ein Punkt enthalten, worin Sein und Nichts zusammentreffen 
und ihre Unterschiedenheit verschwindet)”17.

Questo passo, che si riferisce alla relazione/unione di “essere” e “nul-
la”, vale anche per la relazione/unione di “immediatezza” e “mediazione”. 

Ebbene, in ogni unificazione/unione, dice Hegel, è contenuto come 
suo fine un punto in cui la differenza sparisce e si impone la vera unità. 
In base a questo passo, quindi, anche Hegel intende pervenire all’unità 
oltrepassando l’unificazione e la sintesi, che mantengono la relazione, 
cioè il nesso estrinseco.

Ci sembra opportuno ricordare, non di meno, anche un altro aspet-
to, suggerito dal medesimo passo: l’immediato, posto da Hegel quale 
cominciamento della logica, è l’“essere”, il quale, proprio perché imme-
diato, è indeterminato. 

Tale essere, tuttavia, poiché determinato come indeterminato, non 
coincide con il fondamento autentico, ossia con quella condizione incon-
dizionata che funge da prerequisito della stessa attività unificante. 

Il fondamento dell’attività unificante, cioè del conoscere, che è un 
conoscere per concetti – dunque un conoscere che aspira ad unificazio-
ni sempre più cogenti –, non può non essere l’unità autentica, come ha 
indicato Aristotele in forma icastica: “In effetti, noi conosciamo tutte le 
cose solo in quanto esista qualcosa che è uno, identico e universale”18. 

Il punto che domanda di venire ribadito con forza, a conclusione del 
discorso, è il seguente: l’unità non può venire ridotta all’unificazione. Su 
questo stesso punto si deve ancora svolgere una riflessione. 

Per farlo, torniamo all’“essere” che vale come cominciamento. Proprio 
per il fatto che è indeterminato – ma indeterminato come contrapposto al 
determinato, dunque “determinato come indeterminato” –, esso trapassa 
nel “nulla”, così che la mediazione, secondo quanto afferma Hegel, ne 
costituisce l’intrinseca struttura. 

17.   G.W.F. Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit., Vol. I, p. 72.
18.   Aristotele, Metaphysica, III, 4, 999 a 26-27; trad. it. di G. Reale, Metafisica, Rusconi, 
Milano 1978, p. 151.



426	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Quello che intendiamo mostrare è che questo mediarsi dell’immedia-
to deve venire inteso in un duplice senso. 

Per il “primo senso”, l’essere prima si pone e poi si media, così che il 
trapassare dell’essere nel nulla vale come un “divenire”. 

Questo senso appartiene all’ordine formale o fenomenologico, per-
ché mantiene la relazione come “medio” e si costituisce come inevitabile: 
se ci si riferisce all’essere come figura logica, allora il suo superarsi si con-
figura come divenire. 

Si potrebbe precisare il concetto in questo modo: l’essere immediato 
e indeterminato, in quanto si pone, si pone come quella determinazione 
che, insieme ma contraddittoriamente, vale come indeterminata. 

Se l’essere fosse innegabilmente (veramente) indeterminato, infatti, 
non si porrebbe affatto, stante che porsi significa opporsi e, dunque, signi-
fica valere come termine di una relazione, inevitabilmente determinato in 
quanto “termine”. 

Inoltre, non costituirebbe nemmeno il “presupposto” o “comincia-
mento” della serie delle figure logiche che succedono ad esso. 

Il presupposto, da un certo punto di vista, si configura come un dato 
e, in quanto tale, nega quell’indeterminatezza che, da un altro punto di 
vista, si attribuisce ad esso, affinché risulti effettivamente immediato. 

L’“essere” che vale come “cominciamento”, pertanto, si contraddice, 
ma il suo contraddirsi, interpretato dal punto di vista formale o fenome-
nologo, cioè dal punto di vista dell’inevitabile, non è un atto, bensì una 
procedura: esso trapassa nel “nulla” e questo trapassare ha un punto di 
partenza e un punto di arrivo. 

Il “trapassare”, che esprime il primo senso in cui viene intesa la “me-
diazione”, vale, quindi, come “divenire” e il livello in cui si impongono le 
figure (determinazioni), nonché il passare dell’una nell’altra, configura 
l’ordine fenomenologico della logica, cioè l’inevitabile conseguenza del por-
si del presupposto. 

Di contro – e questo rappresenta il “secondo senso” in cui deve venire 
inteso il mediarsi dell’immediato (dunque il concetto di “mediazione”) 
–, se del presupposto si vuol intendere l’innegabile trascendersi, allora si 
dovrà andare oltre l’ordine formale o fenomenologico e disporsi, almeno 
“idealmente”, nella prospettiva del logos, di per sé innegabile, in cui solo 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 427

l’unità costituisce la verità di essere e nulla nonché di ogni relazione/
unificazione. 

Dal momento che solo l’unità veramente è, la dualità (di essere e nulla, 
di immediatezza e mediazione, di determinato e indeterminato, di forma 
e contenuto, e così via) viene meno, così che l’atto del relazionarsi, a rigo-
re, risulta l’atto del trascendersi del determinato, il quale si supera proprio 
nell’unità, che è l’infinito stesso: 

Giacché in quanto s’intendano a questo modo come semplici forme, 
come diversi dal contenuto, i concetti vengon presi come fissi in una 
determinazione che li impronta di finitezza, e li rende incapaci di com-
prender la verità, che è in sé infinita (Wahrheit, die in sich unendlich ist). 
Benché il vero, sotto un rapporto o sotto l’altro, possa poi esser di nuovo 
accompagnato dalla limitazione e dalla finitezza, questo è però il lato 
della sua negazione, della sua non verità e irrealtà, cioè appunto della sua 
fine, non il lato di quell’affermazione ch’esso è come vero19.

Questo passo riveste, a nostro giudizio, un ruolo fondamentale per 
intendere il concetto hegeliano di verità, concetto che, va aggiunto, non 
sempre lo stesso Hegel fa valere. 

Egli, infatti, valorizza frequentemente l’unificazione piuttosto che 
l’unità, così che i due passi che abbiamo citato per ultimi risultano pre-
ziosi perché consentono di mostrare che anche in Hegel compare un’idea 
di verità che coincide con la vera unità. 

Precisamente questa idea noi vogliamo sostenere, consapevoli che in 
Hegel essa è indubbiamente presente, anche se non le viene riservata la 
stessa rilevanza che, invece, viene riservata all’idea di unificazione, cioè 
di sintesi, cioè di relazione ordinariamente intesa. 

Per mostrare che la nostra interpretazione è autorizzata anche dal te-
sto hegeliano, torniamo al tema del vero e, in particolare, a questo pre-
ciso punto, che viene indicato nell’ultimo passo citato: il vero, nella sua 
infinità, cioè nella sua assolutezza, non può entrare in “rapporto”. 

Se, infatti, il vero si pone “sotto un rapporto o sotto l’altro”, esso scade 
a termine, cioè a determinazione. 

19.   G.W.F. Hegel, Scienza della logica, trad. it. cit., Vol. I, p. 17.



428	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

In tal modo, esso viene oggettivato, dunque viene limitato e perde la 
sua essenza, che è l’infinitezza, la quale esprime il suo valere quale condi-
zione incondizionata. 

Si potrebbe anche dire che, configurato a muovere da un determinato 
punto di vista (in welcher Rücksicht es sei), ossia configurato a muovere 
dall’inevitabile, il vero viene negato e cessa di essere il reale stesso. 

La conseguenza è che il vero deve trascendere la relazione/contrap-
posizione di vero/falso nonché la loro unificazione, precisamente come 
indicato da Spinoza nell’Ethica: “veritas [est] norma sui et falsi”20.

Inoltre, si deve riconoscere che il vero, proprio perché assoluto, non 
può non sottrarsi ad ogni relazione. Per converso, non è la relazione o 
l’unificazione che può costituire la verità, ma solo l’unità che emerge oltre 
la relazione.

Tuttavia, si deve ripetere anche qui il discorso fatto a più riprese. 
Poiché l’ordine nel quale ci si colloca è quello fenomenologico-formale, 
cioè l’ordine che Hegel definirebbe dell’intelletto e che noi definiamo 
dell’inevitabile, anche per indicare (dire) l’emergenza del vero lo si deve 
inglobare nel sistema delle determinazioni, ossia inevitabilmente lo si de-
termina, ancorché si affermi che esso non è in sé determinabile proprio 
perché trascendente ogni determinazione finita. 

L’imprescindibilità (inevitabilità), quindi, non è la verità. La verità è 
il fondamento innegabile, la condizione incondizionata che è richiesta da 
ogni condizionato e che non lascia essere alcun condizionato nel modo 
del suo presentarsi. 

Essa, costituendo la condizione oggettivante, non può venire oggettivata. 
Tuttavia, poiché nel dire viene comunque espressa e determinata, si 

impone la necessità di individuare la forma che, meglio di ogni altra, può 
tradurne il valore nell’universo che pure essa trascende. 

Ebbene, tale forma è rappresentata dal “sapere” o dalla “coscienza”. 
Il sapere (coscienza), infatti, è ispirato (condizionato, illuminato) dalla 
condizione incondizionata e in virtù di questo condizionamento emer-
ge come innegabile sapere il limite intrinseco di ciò che si presenta come 
imprescindibile (inevitabile).

20.   B. Spinoza, Ethica, parte II, prop. 43, scolio; in Id., Tutte le opere, cit., p. 1290, testo 
latino, e p. 1291, traduzione italiana.



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 429

Se, pertanto, il sapere e la coscienza hanno un contenuto, allora confi-
gurano la forma inevitabile di quel sapere (coscienza) che è innegabile per 
il suo essere uno con il fondamento assoluto.

In questo senso il sapere originario e fondante, cioè l’assoluto stesso, si 
traduce inevitabilmente nel sapere formale, il quale vale come espressione 
inevitabile dell’innegabile.  

Il punto raggiunto è veramente molto importante. Esso ci consente 
di riassumere quanto abbiamo detto nella presente Riflessione in questo 
modo: mediante le argomentazioni proposte, abbiamo cercato di dimo-
strare la necessità teoretica, oltre che ermeneutica, di distinguere l’innega-
bile dall’inevitabile. 

I due livelli, infatti, sovente vengono confusi, anche da insigni pen-
satori. Ma la necessità della loro distinzione si impone per una ragione 
forte: senza tale distinzione, si produce una contraddizione stridente, una 
contraddizione che investe il fondamento stesso. 

Quest’ultimo, da un lato, viene richiesto come assoluto, perché solo 
l’assoluto è effettivamente autonomo e autosufficiente; dall’altro, viene 
ridotto a determinazione perché solo così si evita di farlo ricadere al polo 
opposto, quello dell’indeterminatezza.

In tal modo, però, si finisce per determinare l’assoluto e questa – lo ri-
petiamo – è la più eclatante delle contraddizioni.

Precisamente per evitare tale contraddizione, la nostra proposta è 
quella di distinguere il punto di vista (livello) dell’innegabile dal punto 
di vista (livello) dell’inevitabile. 

Il punto di vista dell’innegabile trova espressione nella consapevolezza 
che l’assoluto, proprio in quanto tale, è indeterminabile, dal momento 
che, appunto, non v’è un altro da esso che possa determinarlo.

Esso, quindi, non è indeterminato perché si oppone al determinato, 
ma è indeterminabile perché trascende l’opposizione determinato/in-
determinato, ossia perché emerge oltre l’universo delle determinazioni 
onde costituirne il fondamento.

Inoltre, l’assoluto non può nemmeno sdoppiarsi in sé stesso – strut-
turandosi così in forza della relazione – per auto-determinarsi, come so-
stenuto dallo stesso Hegel (ripreso in questo da Severino): sarebbe in sé 
altro a sé stesso e il fondamento si risolverebbe nella contraddizione.



430	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Il punto di vista dell’inevitabile, invece, altro non è che la traduzione 
dell’innegabile nella forma che è propria dell’universo empirico-formale, 
ossia esso vale come il modo finito di esprimere l’esigenza di infinito non-
ché l’infinito stesso. 

Che è come dire: se ci si colloca nell’ordine della finitezza, allora an-
che l’indeterminabile viene determinato: determinato come indetermi-
nato, così che sembra non esserci alternativa alla determinazione.

Confondere i due punti di vista comporta che si finisce per determi-
nare anche la condizione incondizionata, che vale come fondamento, e la 
si riduce a condizionato, cioè a fondato. 

In questo modo, non soltanto viene negata la condizione incondizio-
nata, ma altresì viene contraddittoriamente assolutizzato il condizionato, 
perché viene pensato come autosufficiente, cioè come non necessitante di 
un autentico fondamento che ad esso non possa venire ridotto.

L’innegabile, cioè la condizione incondizionata, questo è il nodo crucia-
le, non può venire ridotto all’inevitabile, cioè al condizionato, senza per ciò 
stesso venire negato, sì che la loro distinzione è teoreticamente necessaria 
per un’adeguata ermeneutica del discorso filosofico che viene svolto. 

Per precisare ulteriormente la genesi della loro distinzione, diremo che, 
se l’inevitabile risulta tale in conseguenza del tentativo, non riuscito, di 
prescindere da esso, di contro l’innegabile è la condizione di intelligibili-
tà della stessa negazione. 

L’inevitabile, pertanto, è frutto di un’operazione non riuscita; l’inne-
gabile, invece, è il fondamento della stessa negazione, anche se apparen-
temente, cioè pensato dal punto di vista dell’inevitabile (del discorso), 
sembra costituire l’esito del tentativo non riuscito di esercitare su di esso 
l’attività del negare. 

È in virtù dell’innegabile, ma dell’innegabile colto a muovere dall’in-
negabile stesso, che è possibile cogliere il limite dell’attività del negare, os-
sia della negazione formale. 

Quest’ultima è la contraddizione del postulare ciò che essa stessa pre-
tende di negare, così che la negazione non può non superare la sua valenza 
formale, che la descrive come “attività”, per approdare al suo essere “atto”. 

Solo se intesa come tale, la negazione si rivela l’essenza stessa del fi-
nito, che si risolve nell’atto del suo negarsi, affinché solo l’assoluto sia 
veramente.



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 431

L’innegabile, proprio in quanto fondamento, cioè in quanto assoluto, 
si svincola da ogni relazione e va oltre lo stesso principio di non contrad-
dizione, che permane legato, dunque subordinato, alla contraddizione 
medesima. 

Se l’inevitabile costituisce l’“esito” del tentativo, non riuscito, di 
prescindere da esso, di contro l’innegabile è la “ragione” del fallimento 
del tentativo di negarlo, non il suo “risultato”, come la parola lascerebbe 
intendere.

L’innegabile, insomma, è il negarsi della stessa negazione, inclusa la ne-
gazione trascendentale della negazione formale, affinché solo il positivo, 
ossia il vero, sia veramente ed esclusivamente. E, se solo il vero è veramen-
te, allora anche la negazione è da sempre tolta.

Poiché, non di meno, dal finito si prende avvio inevitabilmente e poi-
ché il finito, pretendendo di sostituirsi all’assoluto, vale come la nega-
zione dell’assoluto stesso, consegue, allora, che l’assoluto viene restituito 
dialetticamente dal negarsi di ciò che pretende di negarlo mediante il fat-
to rappresentato dalla propria presenza.

Ponendosi, invece, dal punto di vista di ciò che è veramente, e cioè 
dal punto di vista dell’assoluto, innegabile è che il finito è da sempre tolto 
proprio perché è da sempre tolta la negazione che lo costituisce21.

Che è come dire: il fondamento incontraddittorio non lascia essere 
(né ha mai lasciato essere) ciò che è determinato, perché in sé contrad-
dittorio, né lascia essere (e non ha mai lasciato essere) la relazione intesa 
come “medio” tra termini, perché essa poggia sul determinato e si propo-
ne essa stessa in forma determinata.

Determinazione, relazione e negazione, pertanto, appartengono a 
quel livello che sembra essere, ma in effetti non è e, più rigorosamente, 
non è mai stato, così che non si è nemmeno mai tolto (negato). 

Concludiamo rilevando che la stessa “distinzione” (dunque anche la 
distinzione dei livelli) è una relazione, la quale deve disporsi su quel piano 
(livello), l’inevitabile, che necessita di venire innegabilmente trasceso (una 
volta che viene inevitabilmente presupposto).

21.   Nella nota 4 del terzo paragrafo della Prima Riflessione abbiamo sottolineato come 
quella che Hegel definisce l’immane potenza del negativo si risolva, in effetti, nella sua 
immane debolezza.



432	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

In questo senso, l’innegabile non è affatto in relazione con l’inevitabile, 
ma costituisce la ragione dell’intrinseco trascendersi di quest’ultimo (del 
suo essersi trasceso originariamente).

11. Il vero dal punto di vista dell’inevitabile e dal punto di vista dell’innegabile

Nel caso del vero, cioè dell’assoluto, il livello in cui esso è inoggettiva-
bile e, quindi, insemantizzabile non può non venire distinto dal livello in 
cui esso, ancorché insemantizzabile, viene comunque semantizzato, cioè 
ridotto ad espressione, a determinazione22. 

La riduzione, insomma, a nostro giudizio è inevitabile, dal momento 
che, allorquando ci si colloca nell’universo empirico-formale, non si può 
evitare di dire anche ciò che si sa essere emergente oltre il dire stesso: se 
non emergesse oltre il discorso, del discorso non potrebbe costituire il 
fondamento, la condizione incondizionata e inoggettivabile di ogni ogget-
tivazione (determinazione, semantema). 

La riduzione è inevitabile, dunque, ma non è innegabile, cioè non è neces-
saria: necessario è solo il vero, il fondamento, l’uno, l’essere di Parmenide, 
che è ragione del non essere del non-essere (dell’altro dal vero, dall’assoluto). 
Poiché la riduzione è inevitabile, vediamone le conseguenze.

Se, quindi, nel dire non si può evitare di collocare sul livello dell’inevi-
tabile anche il fondamento (il vero, l’assoluto) nonché la sua esposizione, 
allora la prima cosa che domanda di venire segnalata è che, in tal modo, 
sembra scomparire la contraddizione di un assoluto che si consegna alla re-
lazione, manifestandosi. 

La contraddizione sembra scomparire, ma solo per la ragione che l’asso-
luto, che viene assunto in quanto collocato sul livello dell’inevitabile, viene 
appunto “assunto” e, quindi, cessa di valere come effettivamente assoluto per 
venire ridotto ad una figura: il cominciamento, ossia la prima delle figure. 

In altre parole: la contraddizione non sussiste più come intrinseca 
all’assoluto perché non si pretende di conciliare la sua assolutezza e la sua 
determinatezza, ma sussiste nell’assunzione dell’assoluto. 

22.   Per una disamina critica concernente l’affermazione dell’insemantizzabilità del vero, 
si vedano – come detto – la Sesta (paragrafo 6) e la Settima Riflessione (annotazione se-
conda, paragrafo 4).



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 433

L’assoluto, in quanto assunto, viene ridotto a “figura”, alla prima del-
le figure, più precisamente, così che la contraddizione non riguarda più 
l’assoluto, ma la considerazione di esso da un punto di vista presupposto 
come ad esso estrinseco, che non può non, inevitabilmente, ridurre l’asso-
luto a determinato, pur pretendendo di mantenerne l’assolutezza.

In questo senso, la contraddizione non riguarda più l’assoluto, 
ma la considerazione finita di esso, che non può non essere ad esso ina-
deguata e determinare ciò che è richiesto come emergente oltre ogni 
determinazione. 

In quanto la “traduzione” inevitabile dell’assoluto nel relativo implica 
il contraddire precisamente ciò che si richiede, la contraddizione investe 
l’universo empirico-formale che pretende di inglobare l’emergente; quin-
di, investe l’inevitabile in quanto tale. 

Si può dire, pertanto, che la contraddizione sembra scomparire per-
ché, investendo l’intero ambito empirico-formale, si dilata a dismisura e 
risulta più difficile reperirla nel singolo caso.

Hegel, come abbiamo visto, pretende però di conciliare assolutezza e 
determinatezza e, in questo caso, la contraddizione risulta evidente, pa-
lese, esplicita. 

Se, tuttavia, si interpreta la concezione hegeliana dell’assoluto alla 
luce della distinzione da noi proposta, allora la determinazione dell’as-
soluto risulta inevitabile, perché è il linguaggio stesso a decretarla. 

La contraddizione permane, ma non investe più l’assoluto come fon-
damento, ma soltanto la sua assunzione come una figura: una figura che 
lo stesso Hegel pretende determinata, in quanto figura, nonché indeter-
minata, in quanto indicante l’assoluto.

L’esigenza pratico-operativa di questa assunzione è chiara: si usa l’as-
soluto come cominciamento perché si intenderebbe legittimare la serie 
che da esso deriva. 

Che è come dire: lo si fa valere come assoluto, in quanto lo si intende 
come fondamento; lo si fa valere come determinato, in quanto lo si ri-
duce a figura, ossia in quanto si pretende di dire di esso e da esso si vuole 
derivare la serie dei condizionati.

Orbene, ciò che vogliamo sottolineare con forza è quanto segue: que-
sta conciliazione è bensì contraddittoria, ma è inevitabile, perché, se la si 



434	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

volesse evitare, aut si rinuncerebbe all’assolutezza del fondamento aut alla 
legittimità della serie, cioè alla derivazione da esso. Ma la considerazione 
formale deve mantenere entrambe le istanze, contraddittoriamente.

In effetti, si potrebbe notare che la considerazione formale, per evitare 
la contraddizione indicata, compie sempre più spesso la scelta antimeta-
fisica, che la porta a negare il fondamento, senza accorgersi che in questo 
modo viene meno anche la legittimazione della serie. 

La conseguenza estrema della scelta antimetafisica, infatti, è proprio 
la rinuncia alla legittimazione della serie e la promozione della funzione 
a valore. 

Se l’uso della serie funziona nell’ottenimento di un determinato 
obiettivo in forza di operazioni che sulla serie si basano, allora si opina 
che non occorra la legittimazione della serie “dall’alto”, cioè dal fonda-
mento, perché sembra sufficiente che essa venga legittimata “dal basso”, 
cioè dal risultato che si ottiene con il suo uso. 

La sostituzione del “vero” con il “vantaggioso”, con l’“utile operazio-
nalmente”, costituisce l’essenza della concezione antimetafisica, che con-
figura quello che potremmo definire un “funzionalismo radicale”, per la 
ragione che la verità viene essa stessa ridotta a verità “relativa” – come se 
il relativo potesse sussistere senza il riferimento all’assoluto – e così viene 
assunta come mezzo, cessando di valere come fine. 

Prescindendo, non di meno, dal funzionalismo radicale, che crede di 
poter fare a meno del fondamento e per questo è teoreticamente insigni-
ficante, risulta significativo esaminare, invece, il rapporto tra fondamento 
e fondati: rapporto che il punto di vista dell’innegabile esclude e che il 
punto di vista dell’inevitabile postula. 

Nella misura in cui tale rapporto viene fatto valere, dunque, non ci 
si dispone dal punto di vista del fondamento, che costituisce la ragione 
del non essere di tale rapporto, stante il non essere del non-essere (ossia 
dell’altro dall’essere), ma dal punto di vista dei fondati, che al contrario 
lo richiedono.

Ci si dispone, cioè, dal punto di vista dell’inevitabile e si fa valere un 
fatto, che acquista il significato di “fatto prioritario”: l’innegabile deve 
trovare un punto di conciliazione con l’inevitabile stesso. 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 435

Tale conciliazione, proprio perché viene richiesta dall’universo empi-
rico-fattuale, viene descritta a muovere dall’universo che la richiede. 

Per questa ragione, si dovrà affermare che l’innegabile assolutezza del 
fondamento si traduce inevitabilmente nel processo delle figure in cui 
esso si manifesta. Tale traduzione è, appunto, inevitabile e spiega il senso 
in cui va inteso il manifestarsi dell’assoluto, cioè il suo trovare espressio-
ne in una serie di figure.

Non si tratta di un’espressione legittimata dall’assoluto, ma conse-
guenza della pretesa di utilizzarlo in funzione fondativa, riducendo il 
valore a funzione.

Ridotto a funzione, l’assoluto trova espressione nella molteplicità del-
le figure che seguono il cominciamento. Se l’assoluto trovasse espressione 
in una sola figura, infatti, allora si assolutizzerebbe quella figura e così 
essa cesserebbe di essere una semplice figura, cioè il modo finito per rife-
rirsi all’assoluto. 

Per questa ragione, essa non può non valere come la prima di una se-
rie di altre figure, che si succedono nel tentativo di rappresentare in una 
forma sempre più adeguata l’assoluto.

Abbiamo mostrato che questo progetto è, a rigore, inintelligibile, 
perché ammette un altro dall’assoluto e perché ingloba l’assoluto nella 
relazione a questo altro. Questa è la consapevolezza che emerge in virtù 
dell’innegabile e che concerne il senso e il limite dell’inevitabile. 

Se ci si pone, di contro, dal punto di vista dell’inevitabile, allora la con-
traddittorietà della traduzione viene occultata dal fatto che fornire una 
legittimazione alla serie riveste un’importanza enorme, perché consente 
di “positivizzare” l’assoluto esprimendolo così in forme determinate. 

Se non che, non si dovrà mai dimenticare che il fatto, ancorché pri-
oritario, non costituisce una ragione effettiva, così che la contraddizione 
comunque permane e permane innegabilmente.

Ci si dispone, pertanto, dal punto di vista dell’inevitabile, ma ciò che 
veramente si intende è solo l’innegabile. 

Non ci si accontenta, insomma, di un fatto, per quanta funzionalità 
esso dispieghi, perché ciò che si si intende è la verità, il fondamento au-
tentico, la legittimità che solo dalla verità può provenire.



436	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Ciò significa che, per quanto ci si collochi nell’universo empirico-for-
male, che configura appunto l’inevitabile, non di meno l’intenzione 
emerge innegabilmente oltre di esso. 

Si intende, infatti, non soltanto cogliere la verità, ma soprattutto co-
gliere la verità a muovere dalla verità stessa, ossia coglierla nella sua ogget-
tività e non ridotta a punto di vista soggettivo, cioè ad opinione. 

Si prende le mosse, quindi, dall’inevitabile, ma ci si intende riferire 
all’innegabile o, detto con altre parole, è a muovere dalla molteplicità che 
ci si intende riferire proprio alla vera unità.

Le stesse figure, se vengono assunte dall’inevitabile come “forme” 
dell’assoluto, vengono colte invece dall’innegabile come metafore (nel 
senso del μετα-φέρειν, cioè del “portare al di là”) dell’assoluto, ossia come 
segni la cui unica funzione è riferirsi a quell’assoluto (al valore) in cui, 
però, non possono non intendere di togliersi, affinché solo l’innegabile 
(l’assoluto) persista. 

A muovere da quanto è stato appena detto, si potrebbe ipotizzare 
un’ulteriore interpretazione del pensiero hegeliano. 

Quando Hegel afferma che il vero, oltre che come “sostanza”, vale an-
che come “soggetto”, egli intende conciliare, sempre a nostro giudizio, le 
due dimensioni indicate, quella dell’innegabile e quella dell’inevitabile, 
anche se Hegel, lo ripetiamo, non usa queste due espressioni. 

Ciò porta a cogliere l’assoluto non soltanto come l’unità dell’essere sé 
stesso, ma anche come la dinamicità del diventare sé stesso. 

Quello che intendiamo ribadire con forza è che questa lettura, che 
vorrebbe conciliare le due dimensioni, è solo una lettura posta dal punto 
di vista dell’inevitabile, stante che le due dimensioni non sono in effetti 
conciliabili. 

Se si pretende di conciliare l’essere dell’assoluto con il suo divenire, 
infatti, allora non si tiene conto di un aspetto, che è fondamentale: in 
tal modo, essere e divenire non vengono disposti su due diversi livelli, come 
invece dovrebbe essere. 

In quanto conciliati, insomma, essere e divenire vengono disposti su di 
un unico livello, quello orizzontale, che indica la complanarità dei termi-
ni e che riduce l’innegabile all’inevitabile, perché elimina l’emergenza che 
non può non venire indicata dalla verticale che caratterizza l’innegabile.



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 437

A nostro giudizio, è possibile far coesistere l’essere, che coincide con 
l’identità dell’assoluto, con il divenire della sua manifestazione (della sua 
storia), in modo tale che l’identità si esprima in un processo, in un susse-
guirsi di figure, solo a condizione di una duplice consapevolezza. 

Innanzi tutto, a condizione di riconoscere (consapere) che l’essere che 
si esprime in un processo non è l’assoluto essere, ma solo quell’essere che 
“viene assunto” come assoluto e che, in effetti, vale come la figura inizia-
le del processo stesso. In quanto assunto come cominciamento, quindi, 
l’essere inevitabilmente diviene. 

In secondo luogo, solo a condizione di riconoscere (consapere) la ne-
cessità innegabile di far valere l’emergenza dell’essere sul divenire, perché 
solo in tal modo l’essere mantiene il valore di fondamento che si richiede 
esso abbia e che non lo pone affatto in continuità con la serie delle figure 
come accade al cominciamento. 

Non si dovrà mai dimenticare, inoltre, che la duplice consapevolezza 
in tanto si pone, e acquista forma nell’universo dell’inevitabile, in quanto 
viene ispirata dall’innegabile, cioè dal vero. 

Ciò equivale a dire che l’innegabile, ancorché non sia oggettivabile, 
vale tuttavia come la condizione che consente di cogliere il limite della con-
cezione che si fonda sull’inevitabile. 

In questo senso, il vero è condizione oggettivante e non oggettivabile, e 
per questo lo definiamo “condizione trascendentale”. 

Usando l’analogia con la visione, già indicata da Platone, si potrebbe 
dire che il vero (l’innegabile) non è ciò che vedo, ma ciò (il sole, la luce) che 
mi permette di vedere e di vedere bene, cioè innegabilmente.

In questo senso, la distinzione dei livelli, sulla quale abbiamo insisti-
to a lungo, viene a svolgere una funzione ermeneutica fondamentale pro-
prio per la ragione che consente di evitare la contraddizione di base e cioè 
quella che si produce con la determinazione dell’assoluto. 

Permarrà, non di meno, quella contraddizione che struttura l’inevi-
tabile e che consiste precisamente nel fatto che l’inevitabile pretende di 
valere come innegabile, negando in tal modo proprio la distinzione dei 
livelli e assolutizzando l’universo empirico-formale.

La contraddizione di base viene bensì evitata, ma – è opportuno ri-
peterlo – ad una precisa condizione: a condizione che il livello in cui il 



438	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

vero vale come fondamento non venga confuso con il livello in cui il vero 
diviene e si manifesta 

In questo modo, non si potrà dire, a rigore, che l’assoluto (il vero) si 
manifesta, ma che è inevitabile riferirsi all’assoluto come se potesse venire 
determinato e, dunque, come se potesse trovare espressione mediante una 
molteplicità di figure.

Il punto è che per Hegel, invece, il vero – per lo meno nella grande 
maggioranza dei passi che si riferiscono ad esso, anche se non in tutti23 – 
è il diventare sé stesso, così che essere e divenire del vero sono posti l’uno 
in prosecuzione dell’altro, l’uno sul medesimo livello dell’altro. 

Poiché in alcuni altri passi, sicuramente meno numerosi, si esprime la 
necessità che il vero venga posto oltre l’unificazione e la contrapposizio-
ne di determinato e indeterminato, può risultare sensato affermare che 
nella sua opera trova espressione, anche se solo tacitamente, l’esigenza della 
differenziazione dei livelli.

Ci siamo soffermati soprattutto sulla prospettiva dell’inevitabile e 
sulla traduzione dell’innegabile nell’inevitabile. Ora si impone quella 
che costituisce l’esigenza teoretica fondamentale e cioè cogliere l’inevita-
bile dal punto di vista dell’innegabile. 

Tale esigenza deve venire adeguatamente specificata, perché per porsi 
dal punto di vista dell’assoluto (innegabile) si dovrebbe coincidere con esso. 
Precisamente per questa ragione, analizzeremo tale esigenza nei prossimi 
paragrafi, onde cercare di chiarire adeguatamente questo nodo cruciale.

12. L’emergere dell’innegabile

Per introdurre il discorso, vogliamo precisare che non si intende og-
gettivare l’innegabile, cioè il vero, ma emergere oltre l’inevitabile in virtù 
del vero stesso, cioè dell’innegabile. 

23.   Come abbiamo già ricordato, in A. Stella, La Prefazione alla Fenomenologia dello 
spirito di Hegel. Interpretazioni critiche e approfondimenti teoretici (già citato), abbiamo 
cercato di trattare tale tema, indicando anche i passi in cui Hegel mostra di non ridurre 
l’assoluto a determinazione, ma lo intende come vera unità, dunque come emergente oltre 
l’unificazione e la contrapposizione di determinato e indeterminato. 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 439

È precisamente mediante questa emergenza che il vero illumina la 
coscienza senza ridursi ad oggetto che valga come suo contenuto.

Il vero, lo abbiamo detto più volte, è assoluto, dunque non è deter-
minabile. E tuttavia, è in virtù del vero, cioè dell’assoluto, che è possibile 
cogliere il limite del relativo, quindi il limite della prospettiva delineata 
dall’inevitabile. 

In questo senso, è da riconoscere che ogni differenza dal vero non può 
non valere come non-vera e ogni divenire del vero non può non avere 
come conseguenza quella di farlo diventare non-vero. In entrambi i casi, 
non ci si sottrae alla contraddizione.

Proprio affinché ciò non accada, abbiamo posto la differenza dei li-
velli: tale differenza appartiene bensì all’inevitabile, in quanto dispone 
l’innegabile su di un livello, ma è posta in virtù dell’innegabile, in quanto 
riconosce che l’inevitabile domanda di venire trasceso, non essendo l’in-
tero né essendo incontraddittorio.

L’intreccio di innegabile e inevitabile, pertanto, deve venire adegua-
tamente pensato e adeguatamente risolto. 

Ebbene, tale intreccio può trovare soltanto nella coscienza trascendenta-
le la condizione di possibilità della sua analisi e dell’individuazione del senso 
in cui è possibile intendere la conciliazione delle due dimensioni indicate. 

Solo in virtù della coscienza trascendentale, che emerge sulla coscienza 
empirica, infatti, si può bensì procedere assumendo il vero come una fi-
gura, ma per la ragione che si è consapevoli del limite di intelligibilità di 
tale assunzione. 

Si può, inoltre, parlare di manifestazione (estrinsecazione) del vero 
(in sé), ma solo facendo valere la consapevolezza che il vero che si ma-
nifesta, e per questo si dispone sul livello dell’inevitabile, non è il vero 
autenticamente assoluto, che per questo è l’innegabile.

La coscienza trascendentale, del resto, è sì altra dal vero, e questo è 
inevitabile, ma è illuminata, cioè è condizionata, dal vero e, proprio in 
virtù di questa illuminazione, cioè di questo condizionamento, che è in-
negabile, essa, emergendo come atto, può cogliere il limite di ogni cosa, 
incluso il limite di sé stessa, in quanto coscienza empirica, cioè in quanto 
coscienza determinata. 



440	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

E, solo in quanto determinata, la coscienza è distinta dal vero. In 
quanto, invece, vale come coscienza trascendentale, essa si lascia totalmen-
te compenetrare dal vero, sì che questa compenetrazione può venire inte-
sa come il suo stesso inveramento. È precisamente in questo inveramento 
che l’inevitabile si toglie finalmente nell’innegabile.

Che è come dire: la coscienza trascendentale indica la capacità di 
emergere oltre il fattuale (l’empirico, l’inevitabile) in virtù di ciò che 
all’empirico è irriducibile, ossia in virtù dell’ideale, che coincide con l’in-
negabile proprio perché condiziona senza venire condizionato, cioè senza 
venire determinato. 

Si potrebbe dire pertanto che, in quanto coscienza trascendentale, essa 
è l’atto del sorpassare il determinato e del tendere all’assoluto, onde essere 
un’unità con esso. 

Quanto detto è di estrema importanza perché non fa che rendere 
esplicito un punto nodale: la coscienza è evocata da quel vero che la orien-
ta e che costituisce anche la sua destinazione. 

Distinguendo i livelli, per concludere, è possibile far valere che il 
vero, in quanto fondamento della coscienza e condizione inoggettivabile 
di ogni oggettivazione – nonché, appunto, meta di quel tendere in cui si 
essenzializza la coscienza stessa (l’atto che è la coscienza trascendentale) 
–, non può venire pensato come coincidente con quel vero che diventa 
oggetto della coscienza empirica e del quale si individua il divenire. 

La nostra ipotesi ermeneutica è che Hegel si sia riferito soprattutto a 
questo secondo vero, anche se in determinate circostanze non si sia potuto 
esimere dall’alludere alla necessità teoretica del primo vero, giacché solo 
quest’ultimo è veramente assoluto. 

Riferendosi soprattutto al secondo vero, egli ha finito per privilegiare 
la trattazione della coscienza empirica, ancorché in passi estremamente 
significativi abbia riconosciuto la necessità e il valore della coscienza tra-
scendentale, se non altro quando sottolinea il valore dell’atto di coscienza, 
che è il suo stesso superare sé stessa24. 

24.   Ci sembra importante precisare che ciò che definiamo “coscienza trascendentale” non 
può venire confuso con ciò che Hegel definisce “autocoscienza”. La prima è un atto, la se-
conda si mantiene come attività. Infatti, l’autocoscienza si dispone nella forma della “co-
scienza di sé”, così da riproporre quella relazione che invece l’atto non può non trascendere.



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 441

Il discorso svolto consente di pervenire a questo punto, che è decisi-
vo: nel suo andare oltre sé stessa, cioè nel suo trascendersi, la coscienza 
non soltanto indica il valore dell’innegabile, che è irriducibile all’inevita-
bile, ma altresì lascia intendere come l’innegabile non possa non emerge-
re verticalmente sull’inevitabile, che permane inesorabilmente vincolato 
alla dimensione orizzontale, che è la dimensione della procedura (diveni-
re, attività) e della relazione (intesa come costrutto).

Orbene, è precisamente nel punto in cui l’orizzontale si incrocia con la 
verticale che le due dimensioni si conciliano, e si conciliano nel senso che 
ogni figura, che si dispone orizzontalmente, si lascia inverare dall’atto del 
suo trascendersi, che la eleva verticalmente e radicalmente la trasforma.

13. Il senso dell’espressione “punto di vista dell’innegabile”

Le domande che si impongono come non più rimandabili, giunti a 
questo punto dell’indagine, sono le seguenti. 

La prima: che cosa significa, propriamente, porsi dal punto di vista 
dell’innegabile, ossia porsi dal punto di vista dell’assoluto?

La seconda: che significato dare a quell’aggettivo “ideale” (e a quell’av-
verbio “idealmente”), che affianchiamo sovente all’espressione “punto di 
vista dell’innegabile”?

Per iniziare a rispondere, consideriamo l’obiezione più naturale e ov-
via che ci può venire rivolta e che formuliamo con una nuova domanda: 
come è possibile porsi dal punto di vista dell’assoluto senza essere l’asso-
luto stesso?

Cerchiamo di chiarire che cosa intendiamo dire. Noi partiamo da un 
fatto: il rilevamento di quel limite che immane ad ogni “punto di vista” e, 
quindi, il rilevamento del limite del punto di vista in quanto tale.

A quale condizione, ci chiediamo, è possibile cogliere tale limite? Ci 
sembra che l’unica risposta sensata sia questa: se si rileva il limite del punto 
di vista, che è di per sé soggettivo, dunque relativo, allora non si può non – 
innegabilmente – riconoscere che il punto di vista è stato, in qualche modo, 
oltrepassato e, pertanto, è stato oltrepassato il limite che lo segna. 



442	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Che è come dire: soltanto se il limite, che segna tanto il determinato 
quanto il punto di vista, è stato oltrepassato, è possibile coglierlo in quanto 
limite, dal momento che vengono individuate entrambe le sue facce. 

Ciò significa che si muove bensì da un fatto concernente il punto di 
vista (più in generale: il determinato), e ciò è inevitabile dal momento 
che ci si colloca nell’ambito che è proprio del determinato, cioè nell’or-
dine empirico-formale, ma in qualche modo si è andati al di là del punto 
di vista stesso e, dunque, al di là del (oltre il) fatto da cui si parte.

Poiché, quindi, il limite del punto di vista è stato trasceso, allora ci si è 
aperti a quella condizione incondizionata che vale come il fondamento, 
cioè come l’assoluto stesso.

Naturalmente, quando parliamo di “apertura” all’assoluto, non inten-
diamo, come intende Heidegger, una relazione che lo vincoli al relativo, 
negandolo come assoluto, ma la coscienza del valore della coscienza tra-
scendentale, la quale dall’assoluto stesso è evocata e condizionata. 

Ebbene, anche di tale coscienza è possibile cogliere il limite, che con-
siste nel suo permanere vincolata a ciò su cui emerge, così che l’innegabile 
non può non venire inteso come la condizione incondizionata che con-
sente di rilevare il limite di ogni condizionato, incluso l’atto di coscienza.

E tuttavia, l’innegabile è anche oggetto del discorso, così che viene 
disposto nella forma dell’inevitabile e si traduce in alcuni contenuti di 
coscienza.

Il primo contenuto è la consapevolezza che solo la verità, in quanto 
assoluta, è ciò che si intende veramente cogliere, e che vale come il fine della 
ricerca. 

Il secondo contenuto è la consapevolezza che la verità assoluta (la 
condizione incondizionata) non può venire colta a muovere da un punto 
di vista, perché, di nuovo, significherebbe ridurre l’assoluto alla relatività 
del punto di vista medesimo.

Il discorso che afferma l’irriducibilità della verità, pertanto, va valo-
rizzato per il suo intendere la verità fino al punto di accettare di togliersi 
come discorso.

La duplice consapevolezza appena espressa comporta, come diretta 
conseguenza, una terza consapevolezza: se pure è innegabile che solo l’as-
soluto può cogliere l’assoluto e che, pertanto, la verità assoluta non può 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 443

– innegabilmente – venire colta, cioè venire determinata (semantizzata), 
non di meno è solo in virtù di essa che si può sapere (riconoscere) sia il 
limite del relativo, cioè del punto di vista, sia l’indeterminabilità (inse-
mantizzabilità) della verità medesima.

Altrimenti detto: non si può non riconoscere – innegabilmente – che 
è solo in virtù della verità che si può sapere che la verità non può venire 
conosciuta (saputa) né, quindi, può venire detta. 

E qui emerge un’ulteriore consapevolezza: la quarta. La consapevo-
lezza, cioè, che ogni conoscenza, che idealmente si intende sia della veri-
tà, giacché si intende che sia vera conoscenza, in effetti non soltanto non 
è la verità, ma altresì non può nemmeno essere conoscenza della verità, 
perché in tal modo la verità verrebbe oggettivata e cesserebbe eo ipso di 
essere assoluta. 

Qualora la verità venisse conosciuta, lo ripetiamo, non si potrebbe 
non – innegabilmente – riconoscere che la verità cesserebbe di essere as-
soluta, perché verrebbe determinata. 

Siamo ad un punto di fondamentale importanza. Eminenti pensatori, 
del calibro di Hegel e Severino, affermano – in vari passi delle loro opere 
– che la verità è assoluta, ma può venire conosciuta, ossia determinata. 

Noi riteniamo – e lo abbiamo più volte detto – che questa sia la più 
clamorosa delle contraddizioni e, quindi, sia una posizione teoreticamen-
te insostenibile.

Poiché questa strada a noi sembra impraticabile, l’unica strada prati-
cabile ci sembra quella che esprime la consapevolezza che la verità, ancor-
ché inoggettivabile, vale come la condizione di ogni oggettivazione. 

La verità, nonostante sia inconoscibile, costituisce tuttavia la condi-
zione di ogni conoscenza, nel senso che di ogni conoscenza determinata 
la verità assoluta, e solo essa, consente di rilevare il limite costitutivo, che 
decreta appunto la relatività di ogni conoscenza di fatto comparente.

Se la verità non fosse assoluta, la conoscenza non potrebbe venire ri-
conosciuta come relativa né potrebbe venire riconosciuto come relativo 
l’universo empirico-formale.

La verità, pertanto, è la condizione trascendentale di ogni conoscenza, 
inclusa la conoscenza che la verità è inconoscibile nonché la conoscenza 
che è in virtù della verità che si sa che la verità è inconoscibile. 



444	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Si potrebbe dire, allora, in questo modo: so che solo il vero può co-
gliere il vero, ma so che, se questo lo so e se so che le molteplici conoscen-
ze non sono l’unica verità assoluta, posso saperlo solo in virtù della verità 
assoluta stessa. 

Questo sapere mi porta a dubitare di tutto quello che so, ma mi con-
sente di cogliere nella struttura del dubbio l’aspirazione al (l’intenzione 
del) l’indubitabile, che costituisce la condizione stessa del dubbio. Se 
questa condizione non emergesse oltre il dubbio, quest’ultimo perde-
rebbe il suo senso.

Ebbene, nell’indubitabile (innegabile), che è la verità assoluta, il sa-
pere determinato intende togliersi per essere vero sapere: sapere assoluto.

Il dubbio assoluto, invece, contraddice sé stesso, proprio nel suo pre-
tendere di valere come assoluto. 

Il dubbio, infatti, non può essere assoluto sia perché si configura come 
un’attività (il “dubitare”), la quale si esercita su qualcosa di diverso da sé, 
sia perché non può investire il fondamento, cioè l’innegabile che, valen-
do come la condizione del dubbio, coincide appunto con l’indubitabile.

La consapevolezza che solo l’assoluto può valere come l’innegabile 
condizione che consente non soltanto di dubitare del relativo ma altresì 
di rilevarne il limite, incluso il limite del punto di vista, testimonia che la 
condizione incondizionata ha condizionato questa stessa consapevolezza, 
che si è posta solo in virtù dell’incondizionato (assoluto), così che è sensa-
to parlare di “punto di vista dell’assoluto”.

La formula serve a sottolineare che, parlando di punto di vista, si at-
tribuisce la forma dell’inevitabile all’innegabile, nell’impossibilità pratica 
di fare diversamente e nella necessità teoretica di oltrepassare la stessa im-
possibilità pratica. 

Precisamente per sottolineare questo status, parliamo dell’intenzione 
di “porsi dal punto di vista dell’assoluto (innegabile)” oppure, usando 
un’altra formula, del “porsi intenzionalmente o idealmente dal punto di 
vista dell’assoluto”, onde lasciar emergere che si tratta di un’aspirazione 
la quale, tuttavia, esprime l’essenza stessa della ricerca e della conoscenza: 
chi conosce aspira a conoscere la verità nella sua oggettività e scopre che 
il vero permane l’esigito del conoscere, non traducendosi mai in esatto.



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 445

Questa scoperta – ecco il punto decisivo – esprime il condiziona-
mento che la condizione incondizionata esercita sulla coscienza, così che 
quest’ultima, intesa nel suo valore trascendentale, risulta modellata dal 
vero stesso, il quale non può mai venire ridotto ad un suo contenuto, co-
stituendo quel condizionante a priori che essenzializza la coscienza nella 
sua intenzione di verità.

Per cercare di chiarire ulteriormente il senso dell’inconoscibilità del 
vero che abbiamo riaffermato con forza anche in questa occasione, rile-
viamo quanto segue: nell’affermare che “la verità assoluta è inconoscibi-
le”, si potrebbe essere indotti a pensare che questa asserzione finisca per 
valere come verità assoluta.

Se non che, se così si pensasse, si dimenticherebbe che si tratta di un’as-
serzione, la quale, proprio in quanto tale, si pone relativamente all’asser-
zione contraria, e cioè all’asserzione “la verità assoluta è conoscibile”. 

Questo non significa considerare equivalenti le due asserzioni. Si trat-
ta bensì di due asserzioni, ma il valore della prima consiste nel suo non 
risolversi in una mera contraddizione formale, per altro inevitabile.

Essa evita l’errore che caratterizza la seconda asserzione e che consiste 
nella negazione dell’assolutezza della verità, dunque nella negazione della 
verità in quanto tale25.

La verità che è l’innegabile, quindi, da un certo punto di vista, funge 
e opera nel sapere pur non costituendosi come una presenza fattuale in 
esso. La sua assenza, non di meno, viene riconosciuta e precisamente per 
questa ragione essa dà origine alla ricerca che alla verità si volge.

Inoltre, se viene riconosciuta la sua assenza, ciò accade per la ragione 
che è essa che consente tale riconoscimento, così che si tratta di un’assen-
za presente nel sapere. Un’assenza fattuale, ma una presenza trascenden-
tale, che consente il rilevamento dell’assenza.

Tuttavia, il sapere che riconosce l’assenza della verità non può venire 
confuso con il sapere originario e fondante.

Se il sapere formale necessita di un contenuto, il sapere fondante è la 
trasparenza dell’assoluto a sé stesso, ossia quell’immediatezza del sapere che 
decreta la sua originarietà26.

25.   Si veda quanto scritto anche nella annotazione seconda del paragrafo 4 della Settima 
Riflessione.
26.   Si vedano il paragrafo 11 della Seconda Riflessione, i paragrafi 3 e 4 della Sesta 



446	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Quando Hegel afferma che la coscienza è l’atto del superare il limitato 
e anche sé stessa, nella misura in cui essa, come coscienza empirica, per-
mane ancora limitata, a nostro giudizio esprime in forma esemplare la pre-
senza della verità nella coscienza e, dunque, il valore originario del sapere.

Non come un contenuto particolare, ma come ciò che spinge la co-
scienza oltre ogni limite. La verità, pertanto, si traduce nell’atto di coscien-
za, che è il sapere in atto, anche se l’atto è veramente tale solo allorché 
perviene al proprio compimento, facendosi uno con la verità che costitu-
isce la sua meta, oltre che la sua origine. 

L’atto, si potrebbe aggiungere per cercare di chiarire questo aspetto 
tanto importante, non è la verità, ma è ciò che la verità suscita nella co-
scienza e, di conseguenza, nel finito: la spinta all’oltrepassamento, il quale 
non si conclude in uno status proprio per la ragione che la verità non è 
determinabile.

Quando si parla di verità come fine o come meta o come destinazione, 
quindi, ciò che si dice non corrisponde a ciò che si intende dire. 

Siamo così pervenuti al nodo cruciale, sul quale ci siamo già espressi 
in precedenza. 

Se si leggono l’atto e il suo fine con la lente del finito, ossia muovendo 
dal punto di vista dell’inevitabile, allora l’oltrepassamento di ogni limite 
si riduce a un “passaggio”, dunque ad un progressus che per di più è in 
indefinitum. A meno che non si pretenda di determinare la verità, ma 
allora si avrebbe bensì una conclusione, ma che, però, non potrebbe non 
rivelarsi contraddittoria.

Qualora, infatti, la conclusione della tensione si ponesse assumendo 
una forma determinata, allora sarebbe ancora segnata da un limite, che 
non potrebbe, di nuovo, non venire oltrepassato.

Se, invece, si intende cogliere l’atto, e il suo fine, a muovere dal punto 
di vista dell’innegabile, cioè della verità stessa, allora non si può non inten-
dere di oltrepassare il punto di vista finito, anche se non si può pretendere 
di coincidere con la verità, cioè con l’assoluto.

L’oltrepassamento, ogni singolo oltrepassamento, si rivelerà un atto 
evocato dalla verità e, dunque, anche un atto che si proietta verso di essa, 

Riflessione e l’annotazione prima del paragrafo 4 della Settima Riflessione.



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 447

intendendo in essa realizzarsi. In tal modo, il finito viene colto nella sua 
intrinseca natura, che è quella di trascendersi.

Il finito, pertanto, non viene letto solamente dalla prospettiva del fi-
nito, dell’inevitabile, perché, se venisse colto soltanto dalla prospettiva 
del finito, non si coglierebbe la necessità del suo oltrepassarsi o, comun-
que, l’oltrepassamento verrebbe ridotto a trasformazione fenomenologica, 
così da venire inteso nell’unico modo in cui il finito lo può rappresenta-
re: come divenire. 

Se, invece, il finito viene inteso come trascendimento in atto, come 
mediazione intrinseca dell’immediato, allora ci si è posti a muovere da 
un’ottica che del finito coglie l’essenza perché oltre il finito essa è andata.

Si è oggettivato il finito e, di conseguenza, lo si è colto dalla prospettiva 
di una condizione oggettivante che non può essere essa stessa oggettivata, 
senza ricadere in quel finito che è solo oggetto del coglimento.

Questo coglimento è avvenuto in virtù della verità e per esprimere ciò 
diciamo che è un cogliere il finito dal punto di vista dell’innegabile, cioè 
dell’infinito.

In virtù dell’innegabile, cioè della verità, anche l’atto viene colto come 
costituito di una duplice natura27: una natura ancora determinata, perché 
vincolata al limite, e una natura ideale, perché coincidente con la meta 
del suo valere come atto, cioè con quella vera unità in cui l’atto si fa uno 
con l’uno. 

Parliamo, dunque, del punto di vista dell’innegabile verità, ma senza 
l’insensata pretesa di essere la verità, se non nel senso che l’intenzione 
non può non essere quella di andare oltre il “punto di vista”. 

Ciò che si sa è il limite di ogni punto di vista, così che quando si parla 
del punto di vista dell’innegabile, o della verità, si intende dire che esso, 
in quanto punto di vista, non può non intendere di togliersi nella verità, 
affinché solo la verità sia e il “soggettivo” si tolga nell’“oggettivo”.

Chi cerca, quindi, intende essere illuminato dalla verità, guidato da 
essa, così che, se non si può pretendere di possedere la verità, tuttavia non si 
può non intendere di essere posseduti da essa, allorché ad essa totalmente ci 
si affida e soltanto in essa totalmente si confida.

27.   Si veda il paragrafo 11 della Seconda Riflessione.



448	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Nella misura in cui ci si perde nella verità, perché solo la verità ve-
ramente è, allora anche il togliersi del finito assume il suo autentico 
significato.

Si parlerà, pertanto, non più dell’atto del togliersi, che presuppone 
l’essere di ciò che si toglie, ma dell’essere da sempre tolto del finito, ossia 
del suo non essere mai stato veramente. 

Se ci si intende porre dal punto di vista dell’assoluto, insomma, non si 
può non lasciar essere solo l’assoluto stesso, poiché ogni altro da esso non 
soltanto non è, ma, più radicalmente, non è mai stato, perché non c’è mai 
stato un tempo per l’essere del finito (relativo).

14. Il vero come condizione trascendentale della ricerca

Solo distinguendo i livelli, si può affermare che il vero autentico, che 
è l’assoluto, ossia l’essere di Parmenide, emerge infinitamente oltre quel 
vero che viene oggettivato e, quindi, determinato. 

Se quest’ultimo può venire disposto su di un livello, il livello dell’i-
nevitabile, proprio perché inevitabilmente determinato, di contro il vero 
come assoluto viene disposto su di un livello, il livello del necessario, solo 
perché si fa valere l’inevitabilità del dire di esso, ancorché esso sia inne-
gabilmente indicibile, perché infinitamente emergente oltre ogni dire e, 
dunque, anche oltre ogni livello. 

Con parole diverse: il vero, che coincide con l’assoluto, non è “qual-
cosa che possa disporsi”; tuttavia, nel dichiarare il suo emergere innegabi-
le oltre il livello della sua oggettivazione, inevitabilmente si configurano 
due distinti livelli. 

Non si dovrà mai dimenticare, però, che ciò accade unicamente per-
ché ci si colloca nell’universo del discorso, che pretende di inglobare 
anche ciò che richiede come assoluto, dunque come emergente oltre sé 
stesso in quanto discorso. 

Va aggiunto che, se il fondamento fosse un elemento del sistema dei 
determinati (il primo elemento dell’universo empirico-formale), non po-
trebbe valere come suo fondamento, giacché sarebbe il sistema a far essere 
(a fondare) il proprio fondamento, inintelligibilmente. 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 449

Non di meno, è da ribadire questo punto, che è essenziale per com-
prendere il senso della distinzione dei livelli: anche per dichiarare l’inog-
gettivabilità del vero, lo si deve in una qualche misura, inevitabilmente, 
oggettivare (determinare), poiché solo per il fatto che si ha coscienza di 
esso, di esso si può parlare. 

Il vero, però, non è un “condizionato” e, quindi, non può venire pen-
sato quale conseguenza del fatto che la coscienza lo pensa e ne parla, ma, 
al contrario, non si può non dire che la coscienza ne può parlare proprio 
perché esso è necessariamente (innegabilmente) ed è indipendentemente 
dall’essere pensato e detto.

Non è, dunque, il sistema della sua manifestazione che lo legittima, 
come pretenderebbe Hegel, ma è il suo essere fondamento che lo rende 
a sé legittimo e che consente di comprendere il motivo per il quale, no-
nostante la sua assolutezza, sembra che esso possa venire determinato ed 
espresso mediante un sistema. 

La determinazione/espressione del fondamento costituisce l’inevita-
bile conseguenza del fatto che ci si colloca, così almeno sembra, in una 
dimensione che è altra dal vero ed è proprio per questo che lo si cerca e si 
opina di averlo trovato allorché lo si determina assumendolo come esito 
della ricerca, inteso come compimento fenomenologico.

In effetti, il vero non è presente nella ricerca come una delle sue tappe,  
nemmeno come l’ultima.

Tuttavia, la ricerca non è effettivamente altra dal vero, perché è nel 
vero che si pone, dal momento che solo il vero, se ci si intende porre dalla 
prospettiva dell’innegabile, risulta effettivamente essente, così che anche 
la ricerca si è originariamente compiuta in esso.

Di contro, se ci si pone dalla prospettiva dell’inevitabile, ancorché 
ispirata dall’innegabile, si dirà, allora, che il vero è presente nella ricerca 
come sua condizione trascendentale dal momento che la evoca e la orienta.

Non si tratta, dunque, di una presenza determinata, ravvisabile all’inter-
no della ricerca, ma, al contrario, è la ricerca che intende porsi nel vero, ed 
è proprio per tale ragione che di esso può avvertire la mancanza, la steresi. 
Soltanto affidandosi ad esso, inoltre, la ricerca può venire orientata e guidata.

Nella ricerca, si può anche dire, il vero è bensì presente, ma come as-
sente. Ciò che è presente nella ricerca è precisamente l’assenza del vero 



450	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

stesso, la quale suscita (genera) la spinta alla ricerca che al vero si volge 
perché sul vero intende fondarsi.

Allorché Hegel afferma che il vero (assoluto) è sia sostanza sia sogget-
to, egli dà comunque per scontato che esso possa venire determinato. 

Se non che, il livello della determinazione del vero (orizzontale) viene 
sempre inverato dalla dimensione verticale che lo eleva trasformandolo: 
il vero in quanto determinato, come ogni altra determinazione, è il suo 
trascendersi nel vero autentico, che è assoluto, l’assoluto stesso. 

Con ciò intendiamo affermare che il vero non può venire ridotto ad 
alcuna delle figure (dei discorsi) che lo esprimono, proprio per il suo va-
lore, che lo porta oltre ogni figura, ma anche oltre l’insieme di tutte le 
figure nonché di tutti i discorsi che vengono fatti su di esso. 

Rimane acclarato, pertanto, che non è riducibile nemmeno alla sintesi 
del processo e del suo risultato né alla sintesi del suo essere sostanza e, 
insieme, soggetto. Le forme che lo identificano non risolvono, infatti, la 
sua autentica identità, che non è determinata, ma assoluta.

Per comprendere questo punto, ci sembra particolarmente signifi-
cativa un’affermazione di Hyppolite, tratta da Genesi e struttura della 
“Fenomenologia dello spirito” di Hegel. Il passo è il seguente: “Qui a no-
stro avviso per comprendere il testo hegeliano si deve già ammettere che 
il Tutto sia sempre immanente nello sviluppo della coscienza”28. 

Ebbene, in questo passo si distingue il “Tutto”, cioè il vero, il fonda-
mento, da quel vero che si esprime e si manifesta nel processo che carat-
terizza la coscienza. 

Il vero come processo, insomma, è solo la traduzione formale di quel 
vero che oltrepassa la forma e, proprio per questo suo oltrepassare, costi-
tuisce il vero autentico, quel vero che è “immanente” alla coscienza per-
ché funge e opera in essa (la condiziona), senza risolversi nelle forme in cui 
essa si esprime determinatamente (senza venire condizionato).

Inoltre, il passo offre lo spunto per riflettere sul vero inteso come “tut-
to”. Ciò che intendiamo sostenere è che il “tutto” può venire inteso sia 
come intero, e allora costituisce il fondamento autentico che – proprio 

28.   J. Hyppolite, Genèse et structure de la “Phénoménologie de l’Esprit” de Hegel, Copyright 
by Aubier, Éditions Montaigne, Paris 1946; trad. it. di G.A. De Toni, Genesi e struttura 
della “Fenomenologia dello spirito” di Hegel, La Nuova Italia Editrice, Firenze 19772, p. 21. 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 451

in quanto tale – non è incrementabile e non è determinabile, sia come in-
sieme, cioè come un tutto-di-parti, cioè come un composto, e allora confi-
gura soltanto la traduzione formale del vero, la quale – proprio in quanto 
tale – è determinabile e incrementabile, perché vincolata al processo della 
coscienza e alle sue forme.

Lo stesso Chiereghin così si esprime a proposito dei momenti che co-
stituiscono le tappe della fenomenologia: “togliendo se stessi, i momenti 
dissolvono il sapere apparente e consentono al sapere assoluto dello spiri-
to di congiungersi con le pure determinazioni logiche racchiuse nell’in-
dividualità singolarizzata delle figure fenomenologiche”29. 

I momenti, da un certo punto di vista, sono e, in quanto sono, costi-
tuiscono le figure della fenomenologia; da un altro punto di vista, invece, 
dileguano, e questo loro dileguare consente, secondo Chiereghin che in-
terpreta Hegel, di passare dal livello della fenomenologia al livello della 
logica, ossia al livello in cui i momenti fenomenologici si essenzializzano 
nelle determinazioni logiche che sono sottese ad essi. 

A nostro giudizio – e questo costituisce il nodo cruciale dell’inter-
pretazione della concezione hegeliana che noi proponiamo –, anche il 
livello delle determinazioni logiche necessita di venire trasceso, proprio 
in quanto formato da determinazioni, così che la fenomenologia della lo-
gica, che viene descritta nella Scienza della logica e che viene interpretata 
come la manifestazione del logos, in effetti non può non fondarsi sul logos 
inteso come spirito assoluto e, quindi, come irriducibile sia ad una qualche 
figura logica sia all’insieme delle figure, perché emergente al di là di esse.

Per riassumere il punto, riportiamo un passo molto significativo di 
Valentini:

la vera scienza è il sapere assoluto, che, a rigore, non ha figura, perché 
è puro sapere come il pensiero di pensiero di Aristotele. Ed è il punto 
d’approdo della Fenomenologia e nello stesso tempo il suo superamen-
to. Ma qui ritorna l’hysteron proteron. Le esperienze descritte nella 
Fenomenologia non sono sapere assoluto, ma tappe verso il sapere assolu-
to. Ma la descrizione di queste esperienze, il sapere della Fenomenologia, 

29.   F. Chiereghin, La “Fenomenologia dello spirito” di Hegel, La Nuova Italia Scientifica, 
Roma 1994, p. 51.



452	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

è sapere assoluto. L’autore del giallo sa chi è l’assassino e scrive il libro 
secondo questo filo conduttore. Hegel sa che l’Assoluto è presso di noi e 
la stesura della Fenomenologia svolge e nello stesso tempo verifica questo 
concetto30. 

Ci domandiamo: che cosa intende Valentini con l’espressione “puro 
sapere” o “pensiero di pensiero”? 

Le esperienze descritte nella Fenomenologia non sono il sapere assolu-
to, ma “tappe verso il sapere assoluto”. Si potrebbe anche dire che l’essere 
dello spirito non è la sua storia e che, se dal punto di vista dell’inevitabile 
la storia è essenziale all’essere, di contro, dal punto di vista dell’innegabi-
le, l’essere emerge sulla storia e la toglie, giacché la fenomenologia si costi-
tuisce in forza di una molteplicità di figure che tendono all’unità e che 
nell’unità si compiono, proprio perché nell’unità si tolgono.

L’unità, inoltre, è l’essere del sapere che coincide con l’essere sapere 
dell’essere, il suo sapersi, ossia il sapere di essere sapere da parte dell’essere o 
il sapere di essere da parte del sapere. 

Le domande che, allora, rivolgiamo a Valentini sono le seguenti: al 
sapere assoluto, dunque, si perviene? E inoltre: in quale senso il sapere 
può essere assoluto? 

Per Valentini, ma – come abbiamo già visto – anche per Hegel (per 
lo meno nella maggioranza dei passi che egli dedica a questo aspetto), il 
sapere assoluto è il fondamento della fenomenologia, nel senso che esso ri-
conosce in quelle figure la propria espressione, cioè la storia che, guidata 
dal sapere assoluto, al sapere assoluto intende pervenire, ma che, al tempo 
stesso, dal sapere assoluto origina. 

Il punto sul quale abbiamo a lungo insistito in queste nostre rifles-
sioni, e che i passi di Chiereghin e di Valentini richiamano, si riassume 
in quest’altra domanda: se all’assoluto (al sapere assoluto) si perviene – 
giacché costituisce la tappa finale della storia – e, inoltre, dell’assoluto si 
dà scienza, allora l’assoluto viene determinato? 

30.   F. Valentini, Introduzione alla Fenomenologia dello spirito di Hegel, La scuola di 
Pitagora editrice, Napoli 2012, p. 23.



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 453

15. Per concludere

Abbiamo affermato che, a nostro giudizio, determinare l’assoluto co-
stituisce l’autentica contraddizione. 

Dobbiamo, tuttavia, riconoscere che molti pensatori e studiosi, in 
particolare studiosi di Hegel o pensatori che da Hegel traggono ispira-
zione, come per esempio Severino, cadono in questa contraddizione.

La domanda che non possiamo non porci, pertanto, è per quale ragio-
ne ciò avvenga. A noi sembra che questo approdo sia frutto del timore 
di finire in una concezione mistica, per la quale si tace proprio intorno a 
ciò che, invece, dovrebbe costituire il tema principale della trattazione 
filosofica: il fondamento, appunto.

Le nostre riflessioni, per contrario, si propongono di mostrare che del 
fondamento assoluto non si può non intendere di parlare, anche se esso 
non può mai venire ridotto ad oggetto del discorso.

Il discorso, quindi, si volge al fondamento, ma, se effettivamente ispi-
rato dal fondamento medesimo, abbandona la pretesa di inglobarlo, in-
tendendo invece di essere illuminato e guidato da esso. 

È in virtù del fondamento, infatti, che si può riconoscere l’insuffi-
cienza di ciascuna figura nonché di ciascun discorso. Ed è precisamente 
tale insufficienza che spinge ciascuna figura (discorso) a superarsi nella 
successiva, onde pervenire all’ultima, che tutte dovrebbe compiere. 

Ed è ancora in virtù del fondamento che si può riconoscere l’insuffi-
cienza anche della figura finale del processo fenomenologico, inclusa la 
fenomenologia del logos, proprio in quanto figura essa stessa. 

L’unica interpretazione possibile della figura finale del processo o, che 
è lo stesso, della conclusione del discorso, ci sembra la seguente: la figura 
(il discorso) finale compie tutte le altre (conclude il dire) non in quanto 
essa stessa è una figura (un discorso), ma, al contrario, proprio perché, 
valendo intenzionalmente (idealmente) come vera unità, essa viene bensì 
detta “figura”, ma in effetti coincide con quell’atto che è il venir meno a 
sé di ogni figura. 

Tale atto toglie, dunque, anche l’ultima delle figure (la conclusione 
del discorso), precisamente in quanto mera figura (mero discorso), ma 



454	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

toglie anche sé stesso in quanto atto, stante che anche l’atto mantiene una 
determinatezza.

Nel “toglimento di ogni toglimento” si rivela il non essere mai stato 
di quel non-essere (di tutto ciò che è altro dall’assoluto essere) di cui si 
affermava il toglimento. 

Se, non di meno, si continua a parlare, allora si continuano a porre de-
terminazioni e anche il non-essere diventa una determinazione, proprio 
in quanto viene detto.

In prima istanza, pertanto, non si potrà non dire che quelle deter-
minazioni, che sono state poste con il discorso (inclusa quella partico-
lare determinazione che è il non-essere, in quanto detto) e che valgono 
nell’universo empirico-formale, ossia nell’inevitabile, non possono non 
togliersi e questo è innegabile, cioè necessario. 

In seconda istanza, non di meno, il necessario, cioè l’innegabile, non 
può non rivelarsi, al suo vertice, cioè nella sua essenza ultima che si eman-
cipa interamente da ogni condizionamento imposto dall’inevitabile, 
come irriducibile anche alla formula che lo indica come la ragione del 
togliersi dell’altro da esso, perché ciò supporrebbe che questo altro sia, 
prima di togliersi.

Il necessario, cioè l’innegabile, cioè l’assoluto, si rivela come la ragione 
del non essere mai stato dell’altro dall’assoluto medesimo: anche questa, 
non di meno, è una formula, sì che anche essa è segnata da un limite, 
ancorché sia posta nell’intenzione di trascendere il limite stesso, cercando 
di adattare l’espressione all’intenzione, per quanto si è in grado di farlo. 
Dunque, mai pienamente; mai veramente.

Solo il vero è veramente: il falso è stato da sempre falsificato dal vero 
(si veda il paragrafo 8 della presente Riflessione nonché il paragrafo 3 
della Prima Riflessione) e per questa ragione “falsificato” e “finito” sono 
participi passati: qui la lingua accoglie l’istanza teoretica autentica, no-
nostante non sia in grado di riconoscerla.

Poiché si prende le mosse dall’inevitabile, tuttavia, si dovrà considera-
re l’imprescindibilità dell’assunto e non si potrà non affermare la necessità 
che l’assunto si tolga. 



ottava riflessione | Innegabile e inevitabile	 455

Solo dopo avere chiarito il senso di questo toglimento, si potrà affer-
mare che anche questo toglimento, qualora ci si ponga dal punto di vista 
dell’innegabile, viene colto come originariamente tolto.

Inoltre, è da rilevare che, se si affermasse immediatamente che il finito 
è da sempre tolto, allora ogni altro discorso diventerebbe pleonastico, se 
non addirittura insensato.

Il discorso filosofico, pertanto, deve prendere le mosse dall’inevitabile 
per mostrarne l’inconsistenza; dunque, assumendolo come se una qual-
che consistenza l’avesse. E questo è ciò che il dire impone, cioè lo stato 
di necessità imposto dall’inevitabile in cui si trova ogni ricercatore della 
verità, il quale muove dall’assunto di essere altro da essa.

Solo dopo avere mostrato la ragione dell’inconsistenza dell’inevitabile, 
e dunque solo dopo avere svolto il “discorso filosofico” con adeguati ar-
gomenti, ispirati dall’innegabile, si potrà pervenire ad affermare che tale 
inconsistenza non decreta soltanto il togliersi dell’inevitabile, ma anche, 
e più radicalmente, il suo innegabile non essere mai stato. 

Il cuore del discorso filosofico, pertanto, è rappresentato dal ruolo che 
l’innegabile ha nell’universo dell’inevitabile, assumendo come punto di 
movenza l’inevitabile nonché la funzione che viene svolta dall’innegabi-
le, la quale, proprio in quanto funzione, esprime l’innegabile pensato a 
muovere dall’inevitabile: il valore pensato in riferimento al suo altro. 

Si dirà, allora, che il riconoscimento dell’insufficienza delle figure (di-
scorsi) è la coscienza stessa del limite del finito che può porsi solo in virtù 
dell’infinito, cioè dell’assoluto, così che tale coscienza non potrà venire 
interpretata come una mera figura, ancorché ne assuma la forma nel ve-
nire detta. 

La coscienza del limite del finito è tutt’uno con il togliersi del finito stesso 
e, se viene espressa mediante un asserto, ciò indica che il linguaggio (di-
scorso) risulta inevitabilmente intrascendibile, nonostante sia innegabil-
mente il suo stesso trascendersi nell’intenzione di un fondamento autenti-
co, cioè di un fondamento che emerga oltre il linguaggio per valere come 
la realtà stessa (l’unica che valga veramente la pena “riferire” mediante il 
linguaggio, ma che non può “venire riferita” veramente).



456	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Ciò che di vero c’è nelle figure (nelle determinazioni, nei discorsi) è 
l’intentio veritatis, ossia l’intenzione di non mantenere l’alterità dal vero, 
ma di togliersi in esso. 

L’intenzione, insomma, è tale perché in-tende, ossia tende all’assoluto 
e intende togliersi in esso per essere uno con esso. Solo questo toglimento 
restituisce l’intenzione alla sua natura autentica, dunque la realizza nel 
suo vero essere. 

Di contro, ogni forma (ogni determinazione), inclusa la forma del sape-
re – assunta, proprio in quanto forma, nel senso di un sapere che sia ancora 
altro dal saputo –, che venga riferita all’assoluto, cioè che assuma l’assoluto 
come proprio oggetto, non può non valere come la pretesa di determinarlo, 
dunque come la pretesa di negarne l’assolutezza, nonché come la pretesa di 
riproporre il sapere nella forma della dualità di sapere e saputo. 

La dualità non può non (innegabilmente) togliersi, affinché il sapere 
sia vero sapere (e non permanga distinto dal saputo): precisamente per 
questa ragione, il sapersi dell’assoluto non va interpretato come un “sape-
re sé”, che riproporrebbe la dualità e la pretesa di determinare l’assoluto, 
ma come la trasparenza dell’assoluto a sé stesso. 

Tale trasparenza è volta ad indicare che nell’assoluto, e solo in esso, si 
realizza sia l’autentica unità del sapere, che è tutt’uno con il negarsi della 
pretesa di disgiungere il sapere da sé medesimo, sia l’autentica unità di 
sapere ed essere.

L’uno, che è assoluto, costituisce l’unica vera realtà, la quale può solo 
venire intenzionata e mai afferrata. 



cum scientia | Collana di filosofia teoretica 1.
Aldo Stella, Riflessioni teoretiche, © 2023 Author, CC BY 4.0, published by Morlacchi Editore U.P.
ISBN: 978-88-9392-462-7 DOI: 10.57610/CS1VOL1

Bibliografia

Agostino, Confessiones; ed. it. a cura di C. Carena e M. Pellegrino, Le confessioni, 
Città Nuova Editrice, Roma 1965.

Agostino, De Trinitate; trad. it. di G. Beschin, La Trinità, Città Nuova Editrice, 
Roma 1973. 

Agostino, De Correptione et Gratia; in Tutte le Opere, introd. e note di A. Trapè, 
trad. it. di M. Palmieri, La Correzione e la Grazia, NBA, Città Nuova Editrice, 
Roma 1987, pp. CCIII-456. 

Aristotele, Protrepticus; trad. it. di E. Berti (a cura di), Esortazione alla filosofia 
(Protreptico), R.A.D.A.R. Edizioni, Padova 1967. 

Aristotele, Metaphysica; trad. it. di G. Reale, Metafisica, Rusconi, Milano 1978.

Aristotele, Metaphysica; trad. it. di G. Reale, Introduzione, traduzione e commenta-
rio della “Metafisica” di Aristotele, Bompiani, Milano 20092.

Bacchin, G.R., Intero metafisico e problematicità pura, in «Rivista di Filosofia Ne-
o-Scolastica», LVII, 2-3, 1965, pp. 305-321. 

Id., A proposito di metafisici “classici”, “neoclassici”, e di “veteroparmenidei”. Risposta 
ad un critico, in «Giornale di Metafisica», VI, 1984, pp. 411-430.

Bernardo da Chiaravalle, Liber de diligendo Deo; trad. it. di E. Paratore, Il dovere di 
amare Dio, Paoline Editoriale Libri, Cinisello Balsamo (Mi) 2014. 

Bernardo da Chiaravalle, Sermones de diversis; trad. it. di D. Pezzini, Sermoni di-
versi e vari, Città Nuova Editrice, Roma 2008. 



458	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Berti, E., A proposito di identità e differenza (Risposta a Fabrizio Turoldo), in «Rivi-
sta di Filosofia Neo-Scolastica», LXXXIX, 2-3, 1997, pp. 355-361.

Bontadini, G., Saggio di una metafisica dell’esperienza, Vita e Pensiero, Milano 
1938 (riedito con “Introduzione” di V. Melchiorre, Vita e Pensiero, Milano 
1995).

Id., Sulla prova dialettica della dimostrazione di Dio, in Id., Metafisica e deellenizza-
zione, Vita e Pensiero, Milano 1975 (riedito con “Introduzione” di A. Ghisal-
berti, Vita e Pensiero, Milano 1996).

Id., Intorno al concetto di essere III, in Id., Appunti di filosofia, Vita e Pensiero, Mi-
lano 1996, pp. 26-29.

Id., Risposta a Pietro Faggiotto e ad altri amici, in «Rivista di Filosofia Neo-Scola-
stica», LXXIV, 1, 1982, pp. 115-125.

Bradley, F.H., Appearance and Reality. A Metaphysical Essay, 2a edizione riveduta 
(con l’aggiunta di un’Appendice), S. Sonnenschein, London 1897; trad. it. di 
D. Sacchi, Apparenza e realtà, Rusconi, Milano 1984. 

Carabellese, P., La critica del concreto, saggio introduttivo di F. Valori, Morlac-
chi Editore, Perugia 20224 (si tratta della riproposizione della terza edizione 
dell’opera, che è del 1948). 

 
Carnap, P.R., Der Logische Aufbau der Welt, Weltkreis, Berlin 1928; ed. it. a cura di 

E. Severino, La costruzione logica del mondo, Fabbri, Milano 1966.

Cassirer, E., Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen über die Grun-
dfragen der Erkenntniskritik, B. Cassirer Verlag, Berlin 1910; trad. it. di E. Ar-
naud, Sostanza e funzione. Ricerche sui problemi fondamentali della critica della 
conoscenza, La Nuova Italia, Firenze 1999.

Chiereghin, F., La “Fenomenologia dello spirito” di Hegel, La Nuova Italia Scienti-
fica, Roma 1994.

Comte, A., Cours de philosophie positive, Rouen first, then Bachelier (6 vols.), Paris 
1830-1842; trad. it. di F. Ferrarotti, Corso di filosofia positiva, Utet, Torino 1967.



Bibliografia	 459

Dal Pra, M., Presentazione a J. Dewey, A.F. Bentley, Conoscenza e transazione, ci-
tato sotto.

Della Volpe, G., Hegel romantico e mistico, Le Monnier, Firenze 1929.

De Negri, E., Interpretazioni di Hegel, Sansoni, Firenze 19733.

Dewey, J., Bentley, A.F., Knowing and the know, The Beacon Press, Boston (Mass.) 
1946; trad. it. di E. Mistretta, Conoscenza e transazione, La Nuova Italia, Firen-
ze 1974.

Duns Scoto, Opus Oxoniense; in Opera omnia, ed. Commissione scotistica diretta 
da C. Baliç, Typis Vaticanis, Città del Vaticano 1950. 

Faggiotto, P., Per una metafisica dell’esperienza integrale, Maggioli Editore, Rimini 
1982.

Fraassen (van), B.C., The Scientific Image, Oxford University Press, Oxford 1980; 
trad. it. di R. Festa, L’immagine scientifica, Clueb, Bologna 1985.

Galimberti, U., Traduzione, introduzione e note a M. Heidegger, Sull’essenza della 
verità, citato sotto. 

Gentile, G., Sistema di logica come teoria del conoscere (1917-1923), in Opere com-
plete, Sansoni, Firenze 1940-1942. 

Gentile, M., Filosofia e Umanesimo, La Scuola, Brescia, 1948.

Hartmann, N., Zur Grundlegung der Ontologie, W. De Gruyter & Co, Berlin 
1935; trad. it. di F. Barone, La Fondazione dell’Ontologia, Fratelli Fabbri, Mi-
lano 1963.

Hegel, G.W.F., Hegels theologische Jugendschriften, hrsg. H. Nohl, Mohr Verlag, 
Tubingen 1907; trad. it. di N. Vaccaro ed E. Mirri, Scritti teologici giovanili, 
Guida, Napoli 1972.

Id., Die Phänomenologie des Geistes (1807), in Sämtliche Werke, dritte Auflage der 
Jubiläumsausgabe, Bd. 2, hrsg. von H. Glockner, Frommann-Holzboog, Stut-



460	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

tgart-Bad Cannstatt 1964; trad. it. di E. De Negri, Fenomenologia dello spirito, 
La Nuova Italia, Firenze 1976, sec. rist. della sec. ediz. [1960].

Id., Die Phänomenologie des Geistes (1807); trad. it. di V. Cicero, Fenomenologia 
dello spirito, Rusconi, Milano 1995.

Id., Die Phänomenologie des Geistes (1807); trad. it. a cura di G. Garelli, Fenomeno-
logia dello spirito, Piccola Biblioteca Einaudi, Torino 2008.

Id., Wissenschaft der Logik (1812-1816), in Sämtliche Werke, dritte Auflage der 
Jubiläumsausgabe, Bd. 4 e 5, hrsg. von H. Glockner, Frommann-Holzboog, 
Stuttgart-Bad Cannstatt 1964-1965; trad. it di A. Moni, (rev. e introd. di C. 
Cesa), Scienza della logica, Laterza, Roma-Bari 19743.

Id., Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830), in 
Sämtliche Werke, dritte Auflage der Jubiläumsausgabe, Bd. 6, hrsg. von H. 
Glockner, Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1968; trad. it. di V. 
Verra, Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, Parte Prima, La scienza 
della logica, Utet, Torino 1981.

Id., Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830); trad. it. 
di B. Croce e introd. di C. Cesa, Enciclopedia delle scienze filosofiche in compen-
dio, Laterza, Roma-Bari 19784. 

Heidegger, M., Sein und Zeit, Erste Hälfte, Sechste unveränderte Auflage, Neoma-
rius Verlag, Tubingen 1949; trad. it. di P. Chiodi, Essere e tempo, Fratelli Bocca, 
Milano-Roma 1953.

Heidegger, M., Kant und das Problem der Metaphysik, V. Klostermann, Frankfurt 
am Main 1973; trad. it. di M.E. Reina, riv. da V. Verra, Kant e il problema della 
metafisica, Laterza, Roma-Bari 1981.

Heidegger, M., Der Spruch des Anaximander, in M. Heidegger, Gesamtausgabe. I. 
Abteilung: Veröffentliche Schriften 1914-1970, Band 5: Holzwege, V. Kloster-
mann, Frankfurt a. M. 1977; trad. it. di P. Chiodi, Il detto di Anassimandro, in 
M. Heidegger, Sentieri interrotti, La Nuova Italia, Firenze 1968, pp. 299-348.



Bibliografia	 461

Heidegger, M., Vom Wesen der Wahrheit. Zu Platons Höhlengleichnis und Theätet, 
in M. Heidegger, Gesamtausgabe, II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944, Band 
34, V. Klostermann, Frankfurt a. M. 1988; trad. it a cura di U. Galimberti, 
Sull’essenza della verità, La Scuola, Brescia 1977.

Heisenberg, W.K., Die physikalischen Prinzipien der Quantentheorie (Vorlesungen 
in Chicago, 1929), Hirzel, Stuttgart 1958; trad. it. di M. Ageno, I principi fisici 
della teoria dei quanti, Boringhieri, Torino 1963. 

Hempel, C.G., Philosophy of Natural Science, Prentice-Hall, Englewood Cliffs, N.J. 
1966; trad. it. di A. Berra, Filosofia delle scienze naturali, il Mulino, Bologna 
1968. 

Hyppolite, J., Genèse et structure de la “Phénoménologie de l’Esprit” de Hegel, 
Copyright by Aubier, Éditions Montaigne, Paris 1946; trad. it. di G.A. De 
Toni, Genesi e struttura della “Fenomenologia dello spirito” di Hegel, La Nuova 
Italia Editrice, Firenze 19772. 

Jaspers, K., Chiffren der Transzendenz, R. Piper & Co. Verlag, München 1970; 
trad. it. di G. Penzo, Cifre della trascendenza, Marietti, Genova 1990.

Kant, I., Kritik der reinen Vernunft (1781-1787), in Gesammelte Schriften, hrsg. V. 
der Königlich Preuβische Akademie der Wissenschaften, Reimer-de Gruyter, 
Berlin 1910-1917; trad it. di G. Gentile e G. Lombardo-Radice, Critica della 
ragion pura, Laterza, Roma-Bari 19777. 

Mach, E., Erkenntnis und Irrtum. Skizzen zur Psychologie der Forschung, J.A. Bar-
th, Leipzig 1905; trad. it. di P. Parrini, Conoscenza ed errore. Abbozzi per una 
psicologia della ricerca, Einaudi, Torino 1982.

Melchiorre, V., Corpo e persona, Marietti, Genova 1987.

Moltmann, J., Trinität und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, C. Kaiser, München 
1980; trad. it. di D. Pezzetta, Trinità e Regno di Dio. La dottrina su Dio, Que-
riniana, Brescia 1983.

Moore, G.E., The Refutation of Idealism, in «Mind», 48, 12, 1903, pp. 433-453. 



462	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Morin, E., Introduction à la pensée complexe. Ed. Du Seuil, Paris 1990; trad. it. di M. 
Corbani, Introduzione al pensiero complesso, Sperling & Kupfer, Milano 1993.

Pagani, P., L’essere è persona. Riflessioni su ontologia e antropologia filosofica in Gu-
stavo Bontadini, Orthotes, Napoli-Salerno 2016.

Parmenide, Poema sulla natura; trad. it. di G. Reale, introd. e comm. di L. Ruggiu, 
Bompiani, Milano 20104.

Parmenide, Sulla natura; in G. Reale (a cura di), I Presocratici, Bompiani, Milano 
20152.

Pascal, B., Pensée, Guillaume Desprez, Paris 1760; trad. it. di P. Serini, Pensieri, 
Mondadori, Milano 19802. 

Pasquinelli, A. (a cura di), Il neoempirismo, Utet, Torino 1969.

Peroli, E., Dio, uomo e mondo. La tradizione etico-metafisica del Platonismo, Vita e 
Pensiero, Milano 2003.

Platone, Theaetetus; in Opere complete, Vol. II, trad. it. di M. Valgimigli, Teeteto, 
Laterza, Roma-Bari 19754, pp. 81-179.

Platone, Parmenides; in Opere Complete, Vol. III, trad. it. di A. Zadro, Parmenide, 
Laterza, Roma-Bari 19765, pp. 9-67.

Popper, K.R., Conjectures and Refutations. The growth of scientific knowledge, Rout-
ledge and Kegan Paul, London 1962 e Basic Books, New York 1962; trad. it. di 
G. Pancaldi, Congetture e confutazioni. Lo sviluppo della conoscenza scientifica, 
il Mulino, Bologna 1972. 

Quine, W.V.O., From a Logical Point of View, Harvard University Press, Cambri-
dge (Mass.) 1953; trad. it. di E. Mistretta, Il problema del significato, Ubaldini, 
Roma 1966.

Reale, G., Introduzione, traduzione e commentario della “Metafisica” di Aristotele, 
Bompiani, Milano 20092.



Bibliografia	 463

Reale, G. (a cura di), I Presocratici, Bompiani, Milano 20152. 

Reichenbach, H., Kausalität und Wahrscheinlichkeit, in «Erkenntnis», 1 (2-4), 
1930, pp. 158-188; trad. it. Causalità e probabilità, in A. Pasquinelli (a cura di), 
Il neoempirismo, Utet, Torino 1969. 

Russell, B.A.W., Logic and Knowledge. Essays 1901-1950, The Macmillan Com-
pany, New York 1956; trad. it. di L. Pavolini, Logica e conoscenza, Longanesi, 
Milano 1961.

Id., The Principles of Mathematics, Cambridge University Press, Cambridge 1903; 
trad. it. di E. Carone e M. Destro, I principi della matematica, Newton Comp-
ton Italiana, Roma 1971. 

Russell, B.A.W., Whitehead, A.N., Principia Mathematica, 3 voll., Cambridge 
University Press, Cambridge 1910; trad. it. a cura di L. Geymonat, Principia 
Mathematica, Longanesi, Milano 1963. 

Saccardi, F., Metafisica e parmenidismo. Il contributo della filosofia neoclassica, Or-
thotes, Napoli-Salerno 2016, pp. 95-143.

Salmon, W.C., Four Decades of Scientific Explanation, University of Minnesota, 
Minneapolis 1989-1990; trad. it. di M.C. Di Maio, Quarant’anni di spiegazio-
ne scientifica. Scienza e filosofia 1948-1987, Franco Muzzio, Padova 1992.

Scilironi, C., San Paolo filosofo, Queriniana, Brescia 2022.

Severino, E., Traduzione, introduzione e commento ad Aristotele, I principi del dive-
nire. Libro primo della Fisica, La Scuola, Brescia 1973. 

Id., Ritornare a Parmenide, in Id., Essenza del nichilismo, Paideia Editrice, Brescia 
1972, pp. 13-66. 

Id., La struttura originaria, Adelphi, Milano 1981².

Id., Fondamento della contraddizione, Adelphi, Milano 2005.



464	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Spinoza, B., Tutte le opere, a cura di A. Sangiacomo, Bompiani, Milano 2010-2011.

Stella, A., Il concetto di “relazione” nella “Scienza della logica” di Hegel, Guerini 
Studio, Milano 1994. 

Id., La relazione e il valore, Guerini Scientifica, Milano 1995.

Id., Il concetto di “relazione” nell’opera di Severino. A partire da “La struttura origi-
naria”, Guerini e Associati, Milano 2018.

Id., “Metafisica originaria” in Severino. Precisazioni preliminari e approfondimenti 
tematici, Guerini e Associati, Milano 2019.

Id., Sul riduzionismo. Dal riduzionismo teoretico al riduzionismo teorico, Aracne, 
Canterano (RM) 2020.

Id., La Prefazione alla Fenomenologia dello spirito di Hegel. Interpretazioni criti-
che e approfondimenti teoretici, Aracne, Roma 2021. 

Id., Analitica e dialettica del Protreptico, in «Rivista di Teoretica», I, 1, 1985, pp. 
43-80.

Id., Contraddizione e contraddirsi in Severino: alcune riflessioni critiche, in «Rivista 
di Filosofia Neo-Scolastica», CVI, 1, 2014, pp. 41-70.

Id., Struttura originaria in Severino e mediazione in Hegel: una riflessione sul con-
cetto di relazione, in «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», CVI, 4, 2014, pp. 
751-782. 

Id., Il concetto di relazione: costrutto o atto?, in «Giornale di Metafisica», NS, 
XXXVI, 1, 2014, pp. 259-273.

Id., Modello riduzionistico o modello sistemico? Spunti per una riflessione, in «Epi-
stemologia», XXXVIII, 1, 2015, pp. 81-98.

Id., Innegabile e inevitabile. Genesi e valore ermeneutico di una distinzione intrinse-
camente teoretica, in «Verifiche», 44, 1-4, 2015, pp. 47-70.



Bibliografia	 465

Id., Incontraddittorio e principio di non contraddizione. Una distinzione teoreticamen-
te necessaria, in «Giornale di Metafisica», NS, XXXVIII, 1, 2016, pp. 318-339.

Id., Il concetto di Dio nell’Einleitung all’Enciclopedia delle scienze filosofiche di 
Hegel, in «Cum-Scientia. Per l’unità nel dialogo», II, 4, 2020, pp. 79-101; 
DOI: 10.4399/97888255388235. 

Id., Il pensiero del pensiero, in «Cum-Scientia. Per l’unità nel dialogo», III, 6, 
2021, pp. 77-85; DOI: 10.53136/97912599457783. 

Id., L’unità che immane all’esperienza. I tre livelli che strutturano l’esperienza e l’u-
nità che la fonda, in «Cum-Scientia. Unità nel dialogo», IV, 8, 2022, pp. 53-
67; DOI: 10.57610/cs.v4i8.173. 

Stella, A., Ianulardo, G., Le premesse concettuali de La struttura originaria di Ema-
nuele Severino, in «Divus Thomas», 120, 3, 2017, pp. 182-210. 

Stella, A., Ianulardo, G., La relazione come fondamento nella lettura di Anassiman-
dro offerta da Heidegger e da Severino, in «La Filosofia Futura», 8, 2017, pp. 
85-97.

Stella, A., Ianulardo, G., Metaphysical Realism and Objectivity: Some Theoretical 
Reflections, in «Philosophia», XLVI, 4, 2018, pp. 1001-1021; DOI: 10.1007/
s11406-018-9951-3.

Stella, A., Ianulardo, G., Plato and Parmenides’ Parricide. Some Theoretical 
Reflections, in A. Zabalza et C. Grard (sous la direction), Mélanges en l’hon-
neur du Professeur Jean-Marc Trigeaud, Editions Bière, Bordeaux, 2020, pp. 
143-153. 

Stella, A., Ianulardo, G., Reciprocal determination and the unity of distinct deter-
minations in The Primal Structure of Emanuele Severino, in «Eternity & Con-
tradiction. Journal of Fundamental Ontology», 2, 3, 2020, pp. 52-70; DOI: 
10.7346/e&c-032020-05.

Stella, A., Cantalupi, T., Ianulardo, G., The Concept of Relation and the Explana-
tion of the Phenomenon of Entanglement, in «Philosophical Investigations», 
45, 4, 2022, pp. 430-452; DOI: 10.1111/phin.12344. 

https://doi.org/10.1111/phin.12344


466	 Aldo Stella | Riflessioni teoretiche

Valentini, F., Introduzione alla Fenomenologia dello spirito di Hegel, La scuola di 
Pitagora editrice, Napoli 2012.

Vigna, C., Sulla semantizzazione dell’essere. L’eredità speculativa di Gustavo Bonta-
dini, in Id. (a cura di), Bontadini e la metafisica, Vita e Pensiero, Milano 2008, 
pp. 41-57.

Id., Sulla semantizzazione dell’essere, in Id., Il frammento e l’intero. Indagini sul 
senso dell’essere e sulla stabilità del sapere, Vita e Pensiero, Milano 2000, pp. 
119-134.

Visalberghi, A., Il concetto di “transazione”, in F. Rossi-Landi (sotto la direzione 
di), Il pensiero americano contemporaneo, Edizioni di Comunità, Milano 1958.

 
Wittgenstein, L., Tractatus logico-philosophicus, Paul Kegan, Trench, Trubner and 

Co., London 1922; ed. it. a cura di A.G. Conte, Tractatus logico-philosophicus e 
Quaderni 1914 -1916, Einaudi, Torino 1968. 

Zeilinger, A., Einsteins Schleier. Die neue Welt der Quantenphysik, Verlag C.H. 
Beck oHG, München 2003; trad. it. di L. Lilli, Il velo di Einstein. Il nuovo mon-
do della fisica quantistica, Einaudi, Torino 2005 e 2006.



CUM-SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica

Morlacchi Editore U.P.

CUM-SCIENTIA | Collana di filosofia teoretica

Aldo Stella

Riflessioni teoretiche

Aldo Stella	
Riflessioni teoretiche	

M
orlacchi Editore U

.P.

In queste Riflessioni si ricorda che la filosofia non soltanto è ricerca della 
verità assoluta, ma è ricerca che si compie in virtù della verità assoluta 

medesima. Le verità relative, vincolate ad assunti, appartengono alla con-
siderazione che privilegia l’universo empirico-formale, il quale si configu-
ra come un insieme di determinazioni. Queste ultime, poiché sono insuf-
ficienti a sé stesse, rinviano oltre di sé e, per questo loro essere rinviando, 
possono venire considerate come dei segni, dei quali la verità assoluta 
costituisce l’unico, autentico significato. In questo senso, la verità assoluta 
vale come il fondamento dell’universo delle determinazioni precisamente 
per la ragione che emerge infinitamente oltre di esso, consentendo così di 
rilevarne il limite. Ne consegue che determinare il fondamento assoluto 
non soltanto comporta la negazione della sua assolutezza, ma anche il 
farlo ricadere in quell’ordine finito che invece esso trascende.

Aldo Stella laureato in Medicina e in Filosofia, nonché perfezionato 
in Filosofia, è stato vicedirettore del Centro di Ricerche teoretiche dell’U-
niversità degli Studi di Padova, diretto dal Professore G.R. Bacchin, e ha 
conseguito l’abilitazione a professore ordinario di Filosofia teoretica. Ha 
insegnato presso l’Università degli Studi di Urbino “Carlo Bo” e attual-
mente insegna presso entrambi gli Atenei di Perugia. Dirige la Rivista 
«Cum-Scientia. Unità nel dialogo» e ha pubblicato diciotto monografie 
e circa duecento articoli su prestigiose Riviste nazionali e internazionali.

Aldo Stella laureato in Medicina e in 
Filosofia, nonché perfezionato in Filosofia, 
è stato vicedirettore del Centro di Ricerche 
teoretiche dell’Università degli Studi di Pa-
dova, diretto dal Professore G.R. Bacchin, 
e ha conseguito l’abilitazione a professore 
ordinario di Filosofia teoretica. Ha insegna-
to presso l’Università degli Studi di Urbino 
“Carlo Bo” e attualmente insegna presso 
entrambi gli Atenei di Perugia. Dirige la 
Rivista «Cum-Scientia. Unità nel dialogo» 
e ha pubblicato diciotto monografie e circa 
duecento articoli su prestigiose Riviste na-
zionali e internazionali. 

ISBN: 9788893924627
DOI: 10.57610/CS1VOL1
www.morlacchilibri.com


	_Hlk120986192
	_Hlk111534704
	_Hlk111560678
	_Hlk39764510
	_Hlk39827958
	_Hlk39827983
	_Hlk118095366
	_Hlk117952187
	_Hlk112568292
	_Hlk121554512
	_Hlk129768414
	_Hlk117500805
	_Hlk112998294
	_Hlk117841470
	_Hlk127862365
	_Hlk127866031
	_Hlk126223760
	_Hlk54425418
	_Hlk118446861
	_Hlk118794130
	_Hlk118879495
	_Hlk126336279
	_Hlk122444348
	_Hlk122444545
	_Hlk55569412
	_Hlk125096277
	_Hlk54124103
	_Hlk66436727
	_Hlk122433103
	_Hlk122467408
	_Hlk126655807
	_Hlk128403486
	_Hlk50027035
	_Hlk64617873
	_Hlk48207552
	_Hlk49785029
	_Hlk54425418
	_Hlk54122645
	_Hlk63868978
	_Hlk114298955
	_Hlk128404879
	_Hlk112568292
	_Hlk130649245
	_Hlk126918589



